
Praxis Filosófica Nueva serie, No. 39, julioo-diciembre 2014: 219 - 238 IS
SN

 (I
): 

01
20

-4
68

8 
/ I

SS
N

 (D
): 

23
89

-9
38

7

¿QUÉ ES LA FILOSOFÍA EN LA ERA DE LA 
MUNDIALIZACIÓN?1

 Jacques Poulain
Universidad-Paris 8

Cátedra UNESCO de Filosofía de la cultura y de las instituciones

Traducción	 William González2 
	 Ana Bolena Parra3

La mundialización como espacio de experimentación de la humanidad 
del hombre

El ser humano parece ya no tener futuro, ya que el fin de la historia 
se deja entrever a través del acceso a la finalidad neoliberal de la misma: 
como la privatización económico-política del mundo, abusivamente 
llamada “mundialización”. La mundialización se produce hoy como 
proceso de desbordamiento sistemático de los Estados de derecho por las 
multinacionales y los mercados financieros. Los efectos positivos de la fusión 
de las multinacionales se imponen como un refinamiento de la adaptación de 
la oferta a la demanda como sumisión de las ofertas, de los productos y de las 
relaciones de producción a las imposiciones de las demandas consensuales. 
Esta adaptación ostenta orgullosamente su independencia respecto a los 
Estados-nación y a los partidos políticos, desafiando sin escrúpulos sus 
imperativos y sus prohibiciones rígidas y arbitrarias. Para legitimarse, se 
invoca una objetividad dependiente de la satisfacción efectiva y eficaz del 
máximo de deseos, rodeada del respeto a la independencia autárquica de los 
individuos y de los pueblos, presentando cualquier regulación social como 
la consecuencia lógica de los progresos de homogenización del mercado 

1 Traducción de la conferencia “Qu’est-ce que la philosophie à l’âge de la mondialisation?” 
dada por el Profesor Jacques Poulain en el marco de las Sesiones Francófonas de Filosofía en 
la Universidad del Valle. Traducción realizada por Ana Bolena Parra, estudiante de doctorado 
en filosofía, Universidad del Valle; revisada y corregida por el Profesor William González, 
Postdoctor en Filosofía, Universidad-Paris 8, Francia.

2 Postdoctor en Filosofía, Universidad-Paris 8 (Francia). Profesor del Departamento de 
Filosofía, Universidad del Valle. Director del grupo de investigación “Etología y Filosofía”. 
Dirección electrónica: wiligon@hotmail.com

3 Magister en Filosofía, Universidad-Paris 8 (Francia). Estudiante de doctorado, 
Universidad del Valle. Asistente de Investigación en el proyecto de convocatoria interna: 
“El impacto de la teoría de la retardación biológica del ser humano (Neotenia) para la 
antropología” del grupo de investigación “Etología y Filosofía”. Dirección electrónica: 
pganab@hotmail.com



220

mundial y presentándola tan objetiva como el progreso científico y técnico 
mismo. La humanidad de los individuos y de los grupos es reducida a la 
armonización de esta maximización de las gratificaciones consumatorias con 
el goce de esta libertad negativa de todos frente a todos. Esta mundialización 
da al mercado hegemónico mundial y al consenso que se presume lo anima, 
el rol de instancia infalible que había sido atribuido a lo sagrado por las 
religiones arcaicas.

Los efectos negativos de esta mundialización parecen tan ineludibles 
como parecen objetivos sus efectos positivos. El refuerzo de la asimetría 
social, de la desigualdad y de la dependencia entre países ricos y pobres, el 
desempleo en las sociedades industriales avanzadas debido a la delegación 
de la producción a la mano de obra barata, la exportación al extranjero y 
la impotencia de los Estados de derecho hegemónicos para interrumpir la 
especulación financiera, el crecimiento de la exclusión social de los más 
despojados, las recaídas racistas y nacionalistas de la injusticia y de la 
exclusión, la producción considerable de hambrunas, que castigan duramente 
hoy a países en vías de desarrollo, a través de la especulación financiera 
que se extiende a la desregulación de la moneda de los Estados, en suma, 
todos estos efectos negativos aparecen como catástrofes tan masivas e 
inevitables como las catástrofes naturales: por supuesto aquí desaparece la 
capitalización de las gratificaciones y de la libertad que debía garantizar el 
acceso a la tan deseada armonización, a la división justa de los derechos, 
de los deberes y de los bienes.

Esto confirma el diagnóstico hecho por Max Weber sobre el devenir de la 
humanidad y valida su reducción de la racionalidad ética a una racionalidad 
funcional, aplicada esta vez a la historia misma. El único cálculo que mueve 
esta mundialización apunta a una maximización de las gratificaciones al 
menor precio posible y a la perpetuación de la oligarquía adaptada a esta 
finalidad. Sus resultados son validados en tiempo real: por el oráculo del 
mercado, por un oráculo justificado por el consenso experimental que 
regula la adaptación de las relaciones sociales a los progresos científicos y 
técnicos. Este oráculo del mercado mantiene su rol de última instancia de 
juicio colectivo que reconoce su objetividad y valida así la privatización 
económica y política del mundo, en nombre de la rentabilidad funcional de 
la unificación universal de las fuerzas de producción.

Sin embargo, esos resultados desastrosos obligan a la humanidad actual 
a admitir que no puede reconocerse en este “último hombre”; ella se ve 
enfrentada a ella misma como problema filosófico. En efecto, se ve forzada a 
admitir la falsedad de la imagen filosófica que la obliga a intentar reconocerse 
en ella y al mismo tiempo le prohíbe hacerlo: es decir, la identificación del tr

a
d

u
c

c
ió

n



221

pr
a

x
is

 fi
lo

só
fi

c
a

ser humano a su ideal moral, como voluntad que somete al espíritu el ser 
irracional de deseos, de pasiones y de intereses al que se reduce el hombre 
como ser sensible, buscando así asegurarle al ser humano su propio control, 
de la misma manera que se logra el control científico y técnico del mundo.

La experimentación cultural y total a la que se entrega el ser humano 
para acceder a este dominio sobre él mismo esconde, sin embargo, la 
solución de ese problema, incluso si ella también parece sometida a esta 
búsqueda de dominio. Dado que esta experimentación intenta instaurar un 
consenso comunicativo y democrático y reconoce en él su única fuente de 
legitimación, no obstante esta experimentación no le muestra la falsedad 
de este ideal moral de dominio sobre sí y la incapacidad de encontrar ahí 
la fuente de una armonía con él mismo, más que revelándole la dinámica 
de comunicación a la cual la deficiencia de sus coordinaciones biológicas 
con el entorno lo obligan a entregarse para crear instituciones y psiquismo 
a imagen de esta comunicación, volviendo insignificantes tanto ese apetito 
de dominio de sí como la frustración hoy infligida por la mundialización a 
este apetito.

La manera como el ser humano se entrega a la experimentación de sí 
mismo experimentando el acuerdo del otro parece, sin embargo, legitimar 
el recurso a ese ideal de dominio poniendo al consenso en el poder, con 
la esperanza de que ese consenso pueda regular esta experimentación. Al 
transformar la ciencia en forma de vida, el ser humano se acostumbró a 
experimentarse él mismo, al experimentar el acuerdo del otro por la palabra. 
Pero esta experimentación comunicativa de sí mismo y de los demás está 
lejos de ser regulada por el deber de respetar el acuerdo producido; ella 
obedece a los imperativos de una economía puramente hedónica, la misma 
que inspira la experimentación neoliberal del planeta. Cada cual busca 
una maximización de las gratificaciones y una minimización del esfuerzo 
personal. La acción de comunicación parece permitir a todos descargarse al 
máximo de sus roles sociales y de las acciones a las que estaban obligados, 
con el mínimo de esfuerzos sobrecargando irresponsablemente a sus agentes 
sociales. Esta experimentación comunicativa instaura y refuerza de hecho 
un máximo de dependencia de los auditores con relación a los enunciadores, 
con respecto a aquellos cuya palabra es determinante en la sociedad.

Despojado de su chaleco antibalas jurídico, de su prestancia moral, de 
sus responsabilidades políticas, el otro es destronado de sus pretensiones a 
la soberanía sobre él mismo, ya que es percibido a partir del grado cero de 
sus prerrogativas sociales, concebido como soporte biológico desposeído 
de palabra cuyos efectos serían apropiables, y deben ser adaptados por los 
enunciadores a sus propios intereses. Los sociólogos de derecha de cualquier 



222

tr
a

d
u

c
c

ió
n

nación nos han igualmente descrito sus efectos: la primitivización de las 
relaciones sociales e intersubjetivas reducidas a las acciones consumatorias 
nutricionales, sexuales y agresivas; la pérdida de sentido de la realidad 
y la sublimación de los fracasos psíquicos, sociales y políticos en un 
imaginario para el que todo es posible; la voluntad de dominar los procesos 
de pensamiento que acompañan o guían esta experimentación cotidiana o 
política del ser humano, a través de la programación lógico-matemática y los 
éxitos de una tecnología imparable aplicados a operaciones impresionantes 
y de gran envergadura.

Desde hace tiempo, Gehlen y Habermas han descrito este proceso 
como la consecuencia de la pérdida de identificación a Terceras instancias y 
como desintegración de toda instancia de autoridad. El primero llamó a este 
proceso “neutralización de las instituciones y del psiquismo”, el segundo 
tradujo ese diagnóstico, veinte años más tarde, al vocabulario de la teoría 
de la acción de T. Parsons: “crisis de racionalidad, de legitimación y de 
motivación”. Identificándose con el experimentador de las regulaciones 
internas de los mundos de los hechos observables, el hombre contemporáneo 
no puede derivar de la percepción y de la descripción de esos hechos 
ninguna prescripción de conducta, ni ninguna inhibición. La neutralización 
del psiquismo humano y su incapacidad de servir de soporte a lo que se 
entiende por “persona” provendría del hecho de hacer desaparecer cualquier 
identificación en pro de una tercera instancia, cualquier identificación en 
pro de un ideal que atraiga y obligue a la vez: se busca aplicar al “mundo 
interno de los hechos” que es la vida psíquica de cada uno, la misma relación 
científica y técnica que aquella que se instaura con el mundo de los hechos 
externos. Buscando hacer, teórica y prácticamente, al mundo interno de 
los hechos psíquicos conforme a las figuraciones novelescas, sociológicas, 
psicoanalíticas, históricas o publicitarias, el hombre intenta hacerse vivir 
por todos los medios posibles como diferente a lo que se identificaba antes: 
él se experimenta.

Se entrega así a una relación con la acción aún inédita. Hace variar 
en todas las direcciones posibles los medios de figuración, los medios de 
pensamiento y los procedimientos disponibles; él intenta poner en práctica 
todo lo que puede para ver lo que resulta, ya que para él, se trata de ver lo que 
puede obtener de imprevisto a partir de una manera de proceder relacionada, 
en un principio, a una meta determinada. Generalizada a cualquier acción 
y a la acción comunicativa, la relación experimental a la acción hace que 
ésta ya no sea un medio para un fin ya pensado: ella es aquello por lo que 
es producida la situación-efecto a describir. Así pues, ya no se tiene un 
objetivo previsto y determinante que desencadene las reacciones adecuadas 



223

pr
a

x
is

 fi
lo

só
fi

c
a

a su realización: aquí se hace inválido el esquema clásico de las teorías de 
la consciencia reguladora de la acción que servía de soporte a la realización 
de la personalidad y al respeto de su soberanía. Con esta experimentación, 
los individuos se identifican mutuamente y a sí mismos con acciones de 
experimentación que desencadenan efectos desconocidos.

Además, la situación de comunicación ya no predetermina de antemano 
valores desencadenantes en función de los valores de autoridad, fidelidad, 
afección, amistad, reconocimiento que seleccionaban previamente los 
comportamientos verbales y motores. Aquí se experimenta, por el contrario, 
una situación de palabra a partir de una especie de grado cero de los agentes 
sociales. Esto permite experimentar en él todos los valores de estímulos y de 
afectos para producir en sí mismo y en el interlocutor todas las realidades 
intersubjetivas, todos los lazos sociales posibles conocidos o desconocidos. 
El interlocutor, de antemano, no es experimentado como real más que si él 
entra, lo quiera o no, en el circuito de las estimulaciones específicas que se 
experimenta en él a través de la palabra. El auditor sólo existe como auditor 
si precisamente él no comunica, si no puede hacer aceptar realmente lo que 
dice, ni volverlo determinante. En estos procesos de experimentación, el 
interlocutor ya no existe como auditor, es decir, como instancia de verdad 
y de realidad cuyo acuerdo es susceptible de transformar la enunciación del 
enunciador en realidad social determinante.

Asimismo, parece que fuese suficiente con reinstitucionalizar la 
comunicación como institutio princeps para reactualizar el sueño filosófico 
de un dominio de sí y de los demás exhortando a obedecer al consenso. El 
sentido de la pragmática trascendental de Apel y de la pragmática universal 
de Habermas es hacer admitir en la práctica sociopolítica efectiva este 
reconocimiento teórico que el hombre contemporáneo intenta hacer de 
sí mismo como ser de lenguaje. La solución propuesta es, lo sabemos, 
institucionalizar la comunicación dando el poder político y legislativo a la 
opinión pública en razón de la facultad crítica de juzgar de la que se presume 
ella está provista. Puesto que todo derecho, toda moral ordinaria o toda moral 
del lenguaje ven sus condiciones de realización limitadas y dictadas por 
un juego de fuerzas políticas basado en una dinámica económica, y puesto 
que es esta dinámica la que aparece inválida al hombre contemporáneo 
y produce sus crisis de motivación, hay que tener en cuenta esas crisis 
para sacar todo el beneficio positivo posible. El objetivo es invertir las 
relaciones de dependencia de la vida social con respecto a las relaciones 
económicas de producción, volviendo a la expansión económica y técnica 
dependiente de la dinámica social propia de la comunicación, plegándola a 
la racionalidad crítica que ella contiene. Se presume que los interlocutores 



224

tr
a

d
u

c
c

ió
n

seleccionan sus deseos, a través de la comunicación, en función de lo que 
pueden hacer aceptar como deseos racionales por los otros agentes sociales. 
En efecto, es en el seno de los fracasos de la interacción social regulada por 
la comunicación que pueden ser extraídos los buenos fracasos: los rechazos 
generalizables de leyes caducas, y los malos fracasos, esto es, aquellos 
que manifiestan una falta de racionalidad, aquellos que sólo expresan una 
exigencia irracional, es decir, una exigencia cuya generalización sería 
suficiente para hacer desaparecer el poder regulador de la situación de 
comunicación, ya que con ello, se busca que el auditor acepte lo que para 
él era inaceptable.

¿Qué presupone cualquier situación de comunicación para ser 
legisladora? Los interlocutores no pueden no presuponerse ser ya 
idénticos a lo que deben mutuamente hacer de ellos mismos a través de 
la comunicación y lo que no pueden producir más que por ella, es decir, 
volverse autónomos unos con relación a otros en relaciones efectivas de 
simetría. Los interlocutores no pueden no presuponer real esta autonomía 
que deben producir respetando las reglas de simetría que impone la situación 
y el desarrollo mismo de la comunicación. Ellos deben presuponer como 
real la situación ideal de autonomía comunicativa, social y psíquica que 
deben producir. Los interlocutores deben ya reconocerse ser efectivamente 
substituibles unos por otros en su práctica de enunciadores y de agentes: de 
ese modo, hacen que la práctica de la comunicación por la cual producen 
la situación de comunicación como situación social, esté acorde, en todos 
los interlocutores, con sus condiciones de existencia. La simetría de los 
agentes sociales, el respeto del interlocutor al que se deja hacer y decir 
lo que quiere hacer y decir, el respeto de la alternancia en la práctica de 
los roles comunicativos, deben impedir privilegiar cualquier relación de 
heteronomía que haría de uno de los interlocutores un medio para que el otro 
pueda alcanzar sus propios fines o que lo forzaría a reconocer como verdad 
lo que él sabe indudablemente que es falso. Así, todo participante en una 
interacción comunicativa se presume que puede ser portador de un discurso 
generador y legitimador de normas: cada uno sólo puede emanciparse de 
la alienación impuesta por los juegos de fuerza capitalista y vehiculada 
por reglas del lenguaje injustificables, si puede denunciar la validez de esa 
norma a nivel político. Cualquier interlocutor se presume sujeto y legislador 
eventual de la comunicación y de las relaciones sociales. Esta identificación 
con aquél que es capaz de hacer aceptar por un discurso argumentativo 
teórico-práctico la validez de las normas que pregona haciendo admitir su 
rectitud, canaliza el deber de decir lo verdadero, de expresar verazmente sus 
intenciones y de adherir legítimamente a las convenciones por las cuales se 



225

pr
a

x
is

 fi
lo

só
fi

c
a

reconoce la rectitud de ciertas acciones y de las relaciones socio-políticas 
que instauran esas convenciones.

Esta teoría tiene el mérito de reconocer la realidad de la imagen social 
que los individuos tienen y hacen valer de sí mismos cuando comunican, 
pero su fracaso consiste en tomar esta imagen por la realidad del enunciador, 
en hacer de éste un sujeto social, una persona y a reforzar, por una teoría 
ideológica del diálogo, los procesos de crisis de racionalidad, de legitimación 
y de motivación que ella quiere superar: es precisamente por lo que los 
individuos se regulan con esta imagen que tienen de sí mismos, para corregir 
por ellos mismos, a través de la comunicación, lo que las instituciones 
deficientes ya no consiguen corregir de antemano por ellos (por ejemplo, 
haciendo reconocer la validez de las leyes institucionales en vigor), que ellos 
refuerzan la disociación entre lo que se figuran ser, la imagen de sí mismos, 
y lo que hacen efectivamente, la identificación ciega a los resultados de su 
propia práctica experimental sobre sí mismos.

Es así como producen aquello de lo que los pragmáticos quieren 
salvarlos. Hace parte de las crisis de motivación presentar como invasoras 
unas conductas primitivas (agresivas, nutricionales o sexuales) de 
compensación: se intenta producir unos goces-placebo que reemplazan 
los goces esperados proviniendo de una justicia social. Los estímulos 
nutricionales, sexuales o agresivos recobran todas sus fuerzas; esta 
primitivización del hombre pragmático se vive como confirmación de un 
conductismo animista. Los protagonistas se identifican unos y otros a los 
circuitos de estímulo-respuesta como locutores y como agentes conducidos 
por el principio de placer, incluso en la manera en la que se identifican a las 
enunciaciones, es decir, como lugares anticipados de desencadenamientos de 
afectos mutuos. La justificación de las normas en función de la generalización 
de las necesidades no hace más que reforzar ese proceso de primitivización, 
ya que seguramente sólo son generalizables las necesidades primitivas. Todas 
las otras necesidades se convierten en el lugar de una incertidumbre social 
exacerbada;  en el momento en que un agente social expresa una necesidad 
derivada, cultural o culturalmente condicionada, es siempre posible 
sospechar en él un deseo de dominación, una relación de fuerzas asimétrica, 
un deseo ineluctablemente privado. Se presupone así, muy fácilmente, lo 
inverso de lo que se debe presuponer que es el interlocutor, lo inverso de lo 
que la situación comunicativa nos obliga a presumir que él es: juez y sujeto 
de sus palabras y de sus actos, desciende al rango de tirano poseído por sus 
afectos y sus instintos. Así, la ritualización de la comunicación legisladora 
no induce más que a una ritualización de las leyes; sólo las leyes que regulan 
los instintos intra-específicos de nutrición, de sexualidad y de agresividad 



226

tr
a

d
u

c
c

ió
n

son válidas; cualquier ley que regule una necesidad no fundada sobre un 
instinto intra-específico, toda ley “cultural”, pareciera ser buscada para 
hacer realizar los deseos privados de los legisladores-sujetos del consenso.

Esta proposición pragmática no hace más que reconducir en el espíritu la 
identificación a la Tercera instancia que ya anima al liberalismo, pretendiendo 
instituirla como instancia ética. Pero ella refuerza la enfermedad capitalista 
pretendiendo curarla. La especificidad de la enfermedad capitalista se debe 
a la perversión de la consciencia moral liberal que la soporta y la propaga. 
Como lo había diagnosticado Max Weber, la búsqueda de auto-certificación 
salvífica de los capitalistas en la producción de las condiciones de vida y 
de trabajo de los trabajadores, sólo hace a los capitalistas entregarse a la 
reinversión de los beneficios en la empresa y sólo los obliga a privar a los 
trabajadores de esos beneficios; así intenta reforzar y garantizar de antemano 
la certeza de su propia salvación personal y social que les ofrece la certeza 
del éxito respecto al crecimiento de sus empresas, así como la certeza de 
poder producir la salvación material de los demás. Esta auto-certificación de 
la consciencia de salvación es perversa en la medida en que hace totalmente 
abstracción del bien supremo de los agentes sociales buscado a través de esta 
experimentación, esto es, hace abstracción de la producción de una justicia 
accesible a todos y basada en una distribución armonizada de derechos, de 
deberes y de bienes así como la auto-certificación salvífica y social de los 
agentes sociales.

La duda planteada por los auditores sobre las leyes propuestas de esta 
discusión legisladora retorna del agente social hacia el enunciador mismo 
y desencadena una reflexividad crónica. Ninguno de los agentes sociales 
puede estar seguro de respetar él mismo las condiciones de simetría, ni de 
ser veraz cuando piensa que esas condiciones necesarias al juego simétrico 
de la comunicación son cumplidas. No es suficiente con ser veraz en el libre 
juego de la discusión normativa para aceptar, de manera justa y legítima, la 
respuesta de su interlocutor como más fundada que su propia proposición. 
Puesto que se hace depender la certeza que concierne a la legitimidad de las 
normas y a la objetividad de las necesidades, del respeto de las condiciones 
socio-políticas de simetría comunicativa, se vuelve, de ese modo, a cada uno 
pragmáticamente inseguro de la objetividad de toda necesidad y de la validez 
de toda norma socio-política. La teoría crítica de la sociedad refuerza pues el 
desconcierto social. Esa disociación entre, de un lado, los procesos motores, 
las motivaciones primitivas e insatisfactorias, la identificación práctica y 
teórica del hombre contemporáneo al hombre primitivo por y en el proceso 
de comunicación, por la dinamización de contextos de comunicación; y de 
otro lado, los procesos de recepción sensorial, teórica e imaginaria de sí, 



227

pr
a

x
is

 fi
lo

só
fi

c
a

engendrados por una imagen social imposible de realizar, esto es lo que 
debe ser superado gracias al abandono de ese sueño de dominio de sí y de 
los demás.

La intensificación mundializada de la ceguera colectiva y de la injusticia 
social no son, sin embargo, más que los síntomas de una enfermedad de la 
reflexión y derivan de un error filosófico sobre la “naturaleza” del hombre. 
Esta enfermedad y este error sólo proliferan, gracias a esos fenómenos, 
ignorando la dinámica de comunicación y de juicio propias al psiquismo 
humano y a las instituciones políticas. Esta enfermedad está basada en 
un error filosófico heredado de la institución primera de lo político, de la 
religión de los dioses soberanos: en la creencia de que el espíritu y la palabra 
colectivos, encarnados como dioses soberanos en el espíritu y la palabra 
del soberano del grupo, son como encarnaciones de la armonía del mundo 
y del hombre, suficientes para permitir al hombre dominar por el espíritu 
sus deseos y su cuerpo, por un espíritu concebido él mismo como un alma 
colectiva e individual. Mundialización y experimentación total del hombre 
persiguen ese sueño colectivo de dominio de sí y del mundo multiplicando 
los deseos como lugar de confirmación del dominio de sí y de una experiencia 
de libertad respecto de sí y de los demás, obtenidas ambas por el cálculo 
racional. Esta experiencia de dominio de sí no se produce más que a través 
de un dominio de los deseos y del cuerpo del otro por medio del juego de 
ofertas y demandas que le son impuestas de manera ciega y arbitraria. La 
maximización de la satisfacción de los deseos y la búsqueda pleonéxica de 
la satisfacción de ser libre respecto a ellos, todo ello no genera más que la 
consciencia de no poder satisfacer aún más esos deseos sobre-multiplicados, 
como también el deseo de sentirse libre respecto a ellos al contemplar la 
conformidad de su distribución a los ideales de justicia. Esta dislocación 
pragmática del hombre que disocia su deseo de dominio de sí y la inversión 
de los efectos de ese deseo, parece coronar un destino histórico de fracasos 
mientras hipoteque esta búsqueda en su principio mismo.

Esta enfermedad y este error no son ineludibles ni necesarios porque 
no hacen más que parasitar los procesos creadores de comunicación y de 
juicio referentes a las condiciones de vida humana, pero su expansión actual 
hace patente la locura que los habita y obliga a las instituciones políticas 
y al juicio político cotidiano de cada uno a operar en ellos una verdadera 
mutación cultural para superar esta locura. Los obliga a desatarse del 
sueño de apropiación de sí perseguido por una voluntad de potencia y de 
acaparamiento del poder y a asumirse ellos mismos como potencias de juicio 
aptas para detener la injustica, la exclusión y las desregulaciones económicas 
y financieras. La reactivación de una ética y una política consensual, instruida 



228

tr
a

d
u

c
c

ió
n

por esos fracasos y que buscaría transformar al hombre directamente en 
consenso sometiéndolo a la instancia crítica que pretende ser ese consenso, 
no haría más que desplazar esa dislocación autística al nivel de la reflexión 
y completar el autismo pragmático con un autismo de la reflexión. El 
auditor de sí mismo y de los demás al que se quiere restituir la palabra, 
no puede en efecto descubrir en este uso de la razón crítica del consenso 
más que una disociación mental, entre la experiencia de una reflexividad 
ética crónica e impotente, y la ritualización jurídica de la vida social, esto 
es, de la experiencia de los movimientos de descarga de la consciencia de 
responsabilidad y culpabilidad. 

Aunque esta experiencia induce la neutralización del psiquismo y de las 
instituciones y es, por ello, mortal, ella obliga al ser humano a descubrirse 
como ser de comunicación: abre así la vía a la única humanidad que le es 
accesible al hombre, e incluso, lo hace descubrir la ley que engendra a esa 
humanidad. Ella le hace descubrir que no puede someterse a ese otro que 
está en él, al auditor que está en frente y al auditor que él es para sí mismo, 
más que renunciando a transformarse directamente, que renunciando a la 
idea de un hombre que se hace él mismo, que renunciando a la idea de 
historia, e incluso, a la idea de transformarse directamente en consenso. Él 
no puede transformarse más que indirectamente, es decir, aceptando juzgar 
la verdad de sus proposiciones de acción o de deseo como juzga la verdad 
de las proposiciones que describen percepciones y compartir ese juicio de 
verdad con sus auditores.

Efectivamente, la imagen que el liberalismo se hace del hombre 
es falsa. No se cura de la tensión política en torno a los problemas de 
distribución equitativa de los derechos, de los deberes y de los bienes; no 
se cura de la política más que dándose cuenta de que no hay, en sentido 
estricto, nada que curar. Porque no se desarrolla una enfermedad, una 
desgracia o una locura en la vida política, más que habiendo diagnosticado 
antes una enfermedad o una locura necesaria, incluso a priori, o en todo 
caso, una alienación que ella no sabría constituir efectivamente más 
que negándose a sí misma. Desde Platón, las relaciones de antagonismo 
de los deseos, que se supone reproducen el antagonismo perpetuo de 
los dioses, han sido generosamente distribuidas a los hombres como 
“naturaleza” determinante derivada de la caída del espíritu en el cuerpo, 
y después, como politeísmo liberal de los valores, como lo había visto 
Max Weber. Esta naturaleza agonística se proyectó, por la modernidad, 
en las relaciones intersubjetivas y políticas de los hombres, hasta hacer 
del hombre entendido como deseo el enemigo de sí mismo como espíritu 
y a transformarlo, según el famoso adagio de Hobbes, en lobo para sus 



229

pr
a

x
is

 fi
lo

só
fi

c
a

semejantes, antes de hacer de la política, en el liberalismo, la política de 
los grupos de intereses antagonistas.

Se trata aquí de un error filosófico, debido a la ignorancia en la que 
se estaba, en la antigüedad como en la modernidad, del modo en que en 
el hombre se engendra la relación para con los deseos en tanto que sería 
una relación a priori racional y derivada de su identificación al lenguaje. 
También, es simplemente falso buscar protegerse con la ayuda de un 
sistema de defensa político infalible, sino que se impone someterlo al 
juicio de verdad. Este error estaba acoplado a una creencia que se reveló 
también falsa: a la fe histórica, es decir, a la creencia moderna de que el 
hombre puede transformarse directamente, conforme a las exigencias de 
la consciencia moral; y está unida, hoy, a la creencia contemporánea de 
que le es posible transformarse conforme a las exigencias éticas de la 
experimentación comunicativa y de la discusión argumentativa. Se intenta 
en todos esos casos encarnar la justicia del liberalismo político o de la razón 
argumentativa en un sistema de conocimientos, de derechos y de leyes, o aún 
más, en un sistema comunicativo parlamentario, judicial y administrativo: 
en ambos casos, este sistema debe funcionar análogamente al instinto rígido 
que une, por correlaciones biunívocas, estímulos, reacciones y acciones 
consumatorias, como un sistema que debe transformar por él mismo, “el 
animal mal formado” (L. Bolk) y “aún no fijado” (F. Nietzsche) que es el 
hombre, en viviente bien formado, es decir, a en sistema rígido e infalible 
de coordinación de un solo y único sistema de acciones y deseos, a un solo 
y único sistema de percepciones cognitivas y estimulantes.

Esta concepción de zoon logicon, heredada de Aristóteles, retomada por 
los utilitaristas y los moralistas, permanece presente en la concepción de 
los intereses y los bienes primarios propios de la teoría liberal de la justicia, 
tanto como en la democracia deliberativa. Esta concepción antropológica 
no por ello es menos falsa, en la medida en que, al principio, no existen en 
el hombre más que los instintos intra-específicos de consumo alimentario, 
de sexualidad y de defensa. Se busca, entonces, en vano instituir a partir 
de ellos coordinaciones institucionales con el medio físico y social que 
sean tan rígidos e infalibles como lo son los instintos de los animales bien 
formados. Así, cuando se busca una solución política al problema planteado 
por la experimentación total, se recurre a la potencia de la palabra utilizada 
para proteger al hombre de la agresividad de los demás, tal como  había 
sido reconocida de esencia pública en las religiones de los dioses soberanos, 
institución primera rectora de la vida política. Es en este uso político de la 
palabra que se busca un análogo al instinto de regulación y que se limita 
arbitrariamente el uso de la palabra a su uso jurídico, moral y político. Se lo 



230

tr
a

d
u

c
c

ió
n

hace postulando, de manera inconsistente con respecto a esta presuposición 
de una “naturaleza heterónoma, incluso instintiva” en el hombre, que él puede 
y debe acordar libremente y de manera responsable su adhesión racional a 
esos sistemas necesarios de regulación social de la vida.

La filosofía como forma de compartir culturalmente el juicio de verdad
Estos fracasos confirman la incapacidad en la que está el hombre de 

transformarse directamente, así sea en un consenso crítico. Este desvío a 
través del juicio de verdad, inherente al uso del lenguaje, aunque aparece 
necesaria conlleva una transformación cultural de la concepción de la 
humanidad del hombre: esta mutación implica reconocer detrás de la 
exacerbación del capitalismo y de la condena moral colectiva que se revela 
abiertamente en la mundialización el proceso positivo que ésta no hace más 
que parasitar, aquél que obliga a producir un mundo público siguiendo la 
ley de creatividad propia al lenguaje como al psiquismo: proyectando una 
pre-armonización afectiva, cognitiva, práctica y consumatoria con el mundo, 
consigo mismo y con los otros en toda situación problemática y juzgando si 
el mundo así anticipado se presenta como el mundo que se necesita y que 
constituye la única realidad en la que podamos reconocernos.

La filosofía, las letras, las artes y las ciencias humanas que han 
pensado esta experimentación y sus resultados como fenómenos culturales, 
han descubierto poco a poco que el juicio que activa el hombre en la 
experimentación de sí mismo lo saca de ese sueño de dominio sobre sí 
mismo, lo hace superar la ceguera del consenso y este fracaso mortal de la 
historia, por el hecho de someter al juicio de verdad las nuevas formas de 
vida que él se inventa, porque esta experimentación se hace necesariamente 
a través del  juicio de verdad sobre las formas de vida experimentadas, así 
como por la participación en ese juicio de verdad. Esta experimentación del 
hombre nos ha enseñado, en efecto, que el hombre no era ese compuesto de 
espíritu y cuerpo, asi como la filosofía antigua y moderna se lo representó, 
asignándole la tarea de hacer su historia instaurando el dominio de su espíritu 
sobre su cuerpo y sus deseos;  al contrario, él es, en tanto que cuerpo, en tanto 
que afecto, en tanto que espíritu, un ser de comunicación consigo mismo 
y con los demás, es decir, un ser que no puede adherir  a sus acciones y a 
sus deseos más que reconociendo que él es tan objetivamente esas acciones 
y esos deseos como juzga que él es esas acciones y esos deseos, y puede 
hacerlo reconocer por los demás. El ser humano no puede fijarse más que 
compartiendo el juicio de objetividad que él dirige hacia los demás, de la 
misma manera que lo dirige respecto a sus conocimientos: estas acciones y 
estos deseos no pueden ser el objeto de un deseo arbitrario, sino que entran 



231

pr
a

x
is

 fi
lo

só
fi

c
a

necesariamente en el conjunto de relaciones necesarias que relacionan a los 
hombres con el mundo y a los fenómenos de ese mundo entre ellos.

Esta experimentación total del hombre lo hace pues reconocer el error 
que está en el corazón de la idea misma de cultura moderna, la idea de un 
dominio del espíritu por él mismo. Así, en tanto que ser de comunicación, 
el hombre reconoce necesariamente que es incapaz de apropiarse de una vez 
por todas del ejercicio del juicio, de sus resultados y de compartir la verdad 
como código jurídico, moral o político bajo la apelación a reglas jurídicas, 
morales y políticas, ya que no puede someter arbitrariamente la ocurrencia 
de ese acuerdo de objetividad y de verdad al simple deseo, individual o 
colectivo, de producirlo. Es incapaz de apropiarse el juicio, como es incapaz 
de apropiarse una capacidad artística creativa, una escritura literaria fecunda, 
un juicio filosófico infalible, y de modo más general, una comunicación 
exitosa por el sólo hecho que acepte someter su voluntad artística, literaria, 
filosófica o expresiva a unas reglas dadas. Es así como la experimentación 
pragmática y consensual del hombre por sí mismo descubre que el ser 
humano no puede alcanzar los fines que él le había fijado a la historia, que 
no puede adecuarse de una vez por todas a sí mismo, sino que el ejercicio 
compartido de un juicio de verdad sobre sus acciones y deseos es la única 
instancia de adecuación a la acción que le es accesible cuando da lugar a una 
verdad tan objetiva como afirma que por ella lo es. Justicia y emancipación 
social se revelan condicionadas por una emancipación intelectual.

Confrontadas a este error, a esta incapacidad y a estos descubrimientos, 
las artes, las literaturas, las filosofías, y de manera más general, las culturas 
de la comunicación desarrollaron otra cultura diferente a aquella que desearía 
producir la modernidad. La dinámica de esta cultura conserva el único futuro 
filosófico que el hombre puede construirse. A pesar de que la experimentación 
comunicativa obligue a cada uno a participar en ella, corresponde, sin 
embargo, a la filosofía recuperar esta dinámica y esta lógica de verdad 
inherentes al uso del lenguaje, ya que la dinámica de la experimentación 
comunicativa hace creer que es suficiente con producir una comunicación 
exitosa, esto es, el acuerdo con los demás y su aplicación, para regular de 
nuevo esta experimentación, redescubriendo al interior del lenguaje, bajo 
el aspecto de los verbos perfomativos, esa posición soberana que permite 
apropiase del consenso mismo que obliga a someterse a unas reglas.

La antropología del lenguaje descubrió en este siglo que el hombre como 
ser de lenguaje, no ha podido y no puede todavía transformarse sí mismo 
más que indirectamente: primero, por medio de la identificación arcaica a los 
dioses, luego, a través del juicio de verdad que refiere a sus condiciones de vida. 
El acuerdo de sí consigo mismo, con los demás y con lo real que mueve todo 



232

tr
a

d
u

c
c

ió
n

pensamiento y toda palabra no constituye solamente un principio regulador, 
válido en el reino de los fines, sino que es constitutivo de la identificación del 
viviente humano con los sonidos, y dicta la ley, por esta razón, tanto de cara a 
la armonía del pensamiento con lo real, como a la armonía con el otro. Hace 
que el hombre objetive sus deseos y sus acciones como lo hace objetivar sus 
percepciones y sus conocimientos, es decir, proyectando la armonía entre los 
sonidos emitidos y los sonidos escuchados en sus percepciones, sus deseos y 
sus acciones para poder atribuirles existencia, desatarlos de ella misma y hacer 
reconocer al hombre si esas percepciones, esas acciones y esos deseos son 
sus condiciones reales de existencia; es así como ha debido pensar que estaba 
identificado con ellas para haber podido pensarlas. Ella es pues, igualmente, 
lo que debe juzgarse tan real como ha debido presuponerse que lo era, para 
poner a cada uno frente a esas percepciones, frente a esos conocimientos, 
frente a esas acciones y frente a esos deseos en tanto que son sus condiciones 
de existencia, en tanto que son la realidad de su mundo4.  

Esta armonía se impone al ser humano por el hecho que  él no puede 
distinguir los sonidos emitidos, de los sonidos recibidos en el momento 
mismo en que los emite. Es esta identidad la que es imitada en toda 
proposición como movimiento de proyección referencial de los sonidos en 
las cosas y como movimiento de recepción predicativa que las convierte en 
realidades para nosotros. Cualquier emisión y cualquier comprensión de una 
proposición imitan ese movimiento de emisión-recepción fono-auditiva, ya 
sean dichas o simplemente pensadas, ya que este movimiento no permite 
aislar eso de lo que se habla o aquello en lo que se piensa, más que pensándolo 
idéntico a la propiedad o a la relación identificada por el predicado.

De igual manera, no se puede pensar una proposición sin pensarla 
verdadera, o según la fórmula de C. S. Peirce, “toda proposición afirma su 
propia verdad”5 para poder ser comprendida. Así como no se puede aislar 
la realidad a través del uso de la expresión referencial, más que juzgando 
a través del uso del predicado -eso en lo que consiste para ella el hecho de 
existir, más que identificando, por ejemplo, la nieve a su blancura cuando 

4 La estructura democrática del respeto de la ley de verdad se muestra en mi obra La 
loi de vérité ou la logique philosophique du jugement, Albin Michel, Paris, 1993; también 
en La condition démocratique, L’Harmattan, Paris, 1998. Su neutralización pragmática 
contemporánea a través de un consenso ciego, es analizada como autismo de la civilización 
en J. Poulain, L’âge pragmatique ou l’expérimentation totale, L’Harmattan, Paris, 1991. La 
extensión de esta neutralización a la vida política a través de la pragmática ética de la república 
es diagnosticada en J. Poulain, La neutralisation du jugement. La critique pragmatique de 
la raison politique, L’Harmattan, Paris, 1993.

5 Ver Charles. S. Peirce Collected Papers of Charles S.Peirce, The Belknap Press of 
Harvard University Press, Cambridge, 1935, Vol. 5, § 340.



233

pr
a

x
is

 fi
lo

só
fi

c
a

se dice: “la nieve es blanca”-; asimismo, no podemos gozar de esta verdad 
en virtud del auditor que uno es para sí mismo, más que juzgando si existir 
para esta realidad es ser efectivamente aquello a lo que se lo identifica; es 
decir, juzgando la objetividad de la armonía instaurada entre la nieve y 
la blancura, y reconociendo si esta es tan constitutiva de la nieve y de su 
aparición fenomenal como realidad, si es verdad que se ha debido pensar 
que ella lo era para poder percibirla así.

Es esta reconstrucción de las condiciones antropológicas y filosóficas 
del uso del juicio que obliga a la filosofía a un cambio de paradigma con 
respecto a la modernidad, un cambio que no sea solamente pretendido sino 
efectivo. Ella obliga a sustituir el primado de la razón práctica por el de la 
razón teórica, y esto en el dominio mismo de la razón práctica, en el seno 
de las relaciones ético-políticas. Sólo liberan las relaciones ético políticas 
que uno reconoce y que juzga como tales, en la experiencia de la vida y 
del mundo, del mismo modo en el que uno afirma y se reconoce ser en la 
comunicación, la única realidad que uno dice ser. Porque el ejercicio del 
juicio político, en la óptica de la justicia, consiste en no hacer realizar a los 
demás y a no realizar uno mismo más que lo que se pensó que se era. Esta 
inversión del primado de la razón práctica en primado de la razón teórica, 
el primado del juicio de verdad que se encuentra así restaurado “curan” 
ambos, es decir, liberan de la búsqueda moral de una sabiduría en la que 
el placer último y el bien supremo residen en un solo y único goce, en el 
goce de saberse libre de los demás y de sí mismo en toda experiencia, y 
por lo tanto, igual a cualquier agente social, ya que se logra liberase de lo 
que había de locura en la relación política: aquí se olvida la convicción 
que es posible desidentificarse mágicamente y abstractamente de todas las 
relaciones sociales y vitales a las cuales uno debió identificarse para poder 
pensarlas, del mismo modo en el que se libera a los demás de sí mismos, 
como si uno fuese para sí mismo un otro, como si uno estuviese tan alienado 
que esta identificación no haría más que llegarnos a la mente.

También es necesario liberarse intelectualmente de esta misma locura 
en la relación con el lenguaje mismo. En efecto, esta locura reaparece en el 
contexto de la experimentación total del hombre bajo las características de 
la enunciación performativa. Lugar de garantía de todo juicio, el acuerdo ya 
presente en las convenciones institucionales da al juicio social, trascendente 
a los individuos, la fuerza performativa propia a las enunciaciones que basta 
con enunciar para realizar los actos que allí son designados. Desde Austin, 
parece suficiente con pronunciar e invocar este acuerdo ya presente en los 
verbos performativos, y después, hacerlo intervenir en la vida corriente 
invocando las convenciones necesarias y en el buen momento: cada uno 



234

tr
a

d
u

c
c

ió
n

parece depositario de un juicio infalible de apropiación de las convenciones 
del contexto. Toda enunciación performativa emitida conforme al enunciado 
veridictivo apropiado, a un juicio que juzga su adaptación al contexto físico, 
social y mental de los interlocutores implicados, y reposa así sobre un juicio 
de adaptación compartido, es buena y justa. Es suficiente con cumplir con lo 
necesario y seguir las reglas de invocación de los performativos de manera 
fiel y obrar en consecuencia. La enunciación performativa de promesa, de 
orden, de consejo o de condena es entonces afortunada; y son los dominantes 
los que dicen siempre lo que se necesita.

El problema que surge es, por supuesto, que los juicios que hay que decir 
son siempre diferentes, ya que el otro tiene algo diferente que decirme a lo 
que tengo para decirle, ya que no dice lo mismo, ni al mismo tiempo que yo, 
si es verdad, desde luego, que esa palabra responde como se debe a lo que 
tanto el uno como el otro necesita escuchar. Así, esos juicios de apropiación 
apuntan siempre a colmar la única necesidad que haga falta en el otro, de la 
única manera que haga falta y con invocación de la única convención que 
haya que invocar. Pero este único acuerdo social que hace falta producir es 
siempre considerado de manera diferente por los interlocutores, y por ello, 
antagonista: es siempre falso, siempre aparentemente falso. Asimismo, desde 
que es buscado en una invocación performativa, debe siempre justificarse, y 
no puede hacerlo más que aniquilando el juicio del otro. La guerra del juicio 
caracteriza esta experimentación social a través de la palabra, ya que siempre 
debo probar que el otro está equivocado para poder tener razón. Solo la 
descripción antropológica y filosófica de la dinámica de verdad del lenguaje 
libera de ese engaño de dominación revelando detrás de estos fracasos 
necesarios, un error, curando así de esa búsqueda de un acuerdo ya presente 
con el otro y grabado en la lengua bajo el aspecto de los performativos.

Sin embargo, se opera también una transformación cultural en la relación 
con la cultura misma y esta transformación tiene la misma virtud terapéutica 
de cara a la cultura como la tiene la descripción de la dinámica de verdad 
en el uso del lenguaje. Desde Kant, Humboldt, Schelling y Hegel, ésta se 
remite al juego creativo de una armonía entre lo imaginario, el entendimiento 
y lo sensible que no es producible más que a través del genio y sólo puede 
ser recibido por aquellos que están liberados de las constricciones de la 
razón tan mágicamente como los genios mismos. El juicio reflexivo por 
el cual se capta las formas artísticas, por ejemplo, presupone que pueden 
deleitarse en lo bello sin concepto, porque la obra de arte despliega una libre 
armonía entre el entendimiento y la sensibilidad que desafía toda regla. La 
experimentación contemporánea del hombre a través del consenso obedece 
a la misma ley de formación, al establecer en el poder de la comunicación 



235

pr
a

x
is

 fi
lo

só
fi

c
a

un libre consenso entre individuos, un consenso que sólo simula la felicidad 
que produce la armonía entre todos. El consenso cultural con la obra de 
arte era tan ciego como lo es el consenso experimental contemporáneo. Es 
a esta ceguera a la que pone fin la transformación cultural provocada por el 
descubrimiento de la dinámica de verdad en el seno del imaginario verbal y 
de la razón como de la sensibilidad misma. Sólo es cultura lo que es creado 
y reconocido según las leyes de esta dinámica de verdad. Las obras de arte 
que se hacen reconocer como tales en esta experimentación total no pueden 
hacerlo más que emancipándose del goce del puro juego armonioso, pero 
ciego, del imaginario y del entendimiento, del puro estetismo. 

Las obras de arte sólo pueden subsistir desde la perspectiva de sus 
creadores como de sus receptores con la revelación de un diálogo del 
hombre con su propia naturaleza y entorno que presente las condiciones de 
vida sin las cuales no se puede vivir: ellas obedecen a la misma dinámica 
crítica que el juicio inherente al lenguaje mismo. La cultura significa aquí 
el reconocimiento in actu de la dinámica de verdad inherente tanto a la 
creación de un nuevo mundo en respuesta a la percepción de un mundo 
arruinado, como el reconocimiento de la objetividad de la belleza de ese 
mundo, que lo habilita a ser lo que parece ser: una condición de existencia 
del ser humano tan objetivamente verdadera en sus relaciones a lo bello, 
así como es reconocido objetivamente real el nuevo mundo científico por 
aquellos que deben reconocerlo como real al hacerse mutuamente juzgar 
como verdaderas las proposiciones que describen ese mundo. 

Así, la cultura de las artes y de la escritura se manifiestan como 
ejemplos de la cultura de la comunicación; es una comunicación que ha 
integrado un movimiento crítico de verdad tanto en la dinámica de la 
creatividad como en aquella de la receptividad (por ejemplo, el uso del 
juicio crítico universitario). Así, la cultura hace reconocer igualmente que 
toda comunicación es, en este sentido, un espacio público y que sólo lo es,  
como espacio público constituido e institucionalizado como tal, en la medida 
en que es un intercambio filosófico, un intercambio de juicio que no reposa 
más que sobre él mismo y sobre su capacidad de presentar el mundo en el 
cual ese juicio es verdadero: hacer venir ese mundo a la existencia a través 
del pensamiento, por el solo hecho de que pueda mostrar que está ya ahí 
como realidad, como mundo humano, tan presente como realidad como es 
verdad que lo representa como tal bajo la forma que él le da.

La filosofía se universaliza necesariamente en ese horizonte de 
experimentación del hombre a través de la comunicación, reconociéndose 
como la forma ya presente en toda comunicación ya que esta no puede 
satisfacer el deseo de consenso de manera ciega, y no puede conseguirlo, a 



236

tr
a

d
u

c
c

ió
n

propósito del hombre mismo, más que haciéndolo reconocerse ser juez de 
verdad, haciéndolo reconocerse a su ser teórico, a través de un proceso de 
experimentación de él mismo sometido a ese juicio. La comunicación cumple 
pues, su tarea como fase inicial, mediana y terminal de la transformación 
indirecta del hombre por sí mismo que es esta experimentación total del 
hombre como elemento del mundo, porque esta experimentación se hace 
necesariamente a través del juicio de verdad sobre las formas de vida 
experimentadas así como por la distribución del juicio de verdad. Esa 
mediación y esa distribución del juicio son filosóficas en sus formas como 
en su contenido. Así la filosofía revela ser mucho más que una institución, la 
institución del saber, porque ella no instituye el saber más que estableciendo 
que es forma de vida, y la única forma de vida que conviene al hombre, 
puesto que no expresa y no desarrolla más que la dinámica y la lógica 
inherente a toda comunicación: esta fuerza no es creadora de mundo más que 
criticando ese mundo que ella misma crea, haciendo de esa crítica una crítica 
mutuamente compartida, en su ejercicio como en sus resultados. Es así, como 
puede igualmente, establecer que el hombre no puede convertirse en este 
ser de dominación perfecta de sí que busca a través de esa experimentación 
indefinida de él mismo, puesto que le sería necesario, para hacerlo, renunciar 
a ser lo que él es: compartir el juicio a propósito de él mismo y del mundo, 
para contentarse con satisfacer su sueño de soberanía.

Además, la filosofía sólo consigue imponer el uso del juicio en el seno 
de una experimentación que niega su uso y lo reemplaza por un consenso 
ciego, restaurando un espacio de confirmación mutua fundado sobre el 
reconocimiento de que los mundos públicos producidos, ya sean industriales, 
económicos, jurídicos, morales o políticos, son o no las condiciones objetivas 
de vida que se presumen ser para existir como lo hacen y por qué. Es así 
que ella se da cuenta, a su manera, que el hombre no puede transformarse 
directamente, ni obtener un dominio consensual de él mismo y de los demás, 
sin estar seguro de la objetividad de ese mundo y de las formas de vida 
que desarrolla en él, es decir, sin tomar el camino indirecto de compartir 
el juicio de verdad, un juicio de verdad que puede hacer reconocer que es 
efectivamente tan verdadero como afirma serlo. Este ejercicio universitario 
de reconocimiento del hombre en su concepto, es decir, del reconocimiento 
práctico y teórico de cada uno en lo que es como ser de juicio, se substituye 
como movimiento exitoso en el ejercicio de ese juicio, al movimiento fallido 
de transformación directa.

La filosofía tiene, pues, que afirmar que ella es esta forma de vida 
universal en cualquier espacio de vida, que se desarrolla y se realiza como 
tal, pero tiene que hacer reconocer igualmente, que todo espacio público o 



237

pr
a

x
is

 fi
lo

só
fi

c
a

privado es o tiene que ser filosófico en el sentido en que sólo existe como 
operante o como soberano este ejercicio del juicio; y no puede hacerlo más 
que estableciendo que las transformaciones de los espacios de comunicación 
económica, industrial, política y ética que se han impuesto para superar el 
fracaso mundializado de su voluntad de potencia, no se han efectuado con 
éxito más que bajo la condición de que los individuos, las empresas, las 
instituciones, los grupos y los Estados hayan aceptado operar con relación a 
ellos mismos esta mutación de ser voluntad de potencia en un ser de juicio, 
un ser filosófico.

En el contexto de las mundializaciones culturales que arrastra tras de sí 
la globalización neoliberal, el diálogo intercultural se revela una necesidad 
como la puesta a prueba de la capacidad de cada cultura a proponerse 
como una forma de vida asumible para todos aquellos que participan en 
ella como también para los demás. Se tiene necesidad de recurrir al diálogo 
filosófico entre culturas como uno de sus componentes esenciales. El discurso 
filosófico no es, en efecto, una ocasión cualquiera para que una cultura se 
afirme: es la instancia por la que esta cultura toma una consciencia crítica 
de sus límites en la comprensión misma que tiene de las otras culturas, así 
como la necesidad de sacar el diálogo intercultural de una pura relación de 
comunicación y de registro de una comprensión o de una incomprensión 
recíproca. Por el discurso filosófico surge la posibilidad de discernir en cómo 
las relaciones necesarias de complementariedad cultural revelan constantes 
antropológicas que no pueden ser reconocidas como tales más que siendo 
adoptadas por los agentes sociales de las diversas culturas implicadas. Es en 
este discurso crítico que las fronteras propias a las diversas culturas pueden 
ser señaladas y que la manera en la que las otras culturas sobrepasan esas 
fronteras puede ser integrada a la cultura de partida. El respeto a las culturas, 
en este diálogo transcultural, no puede, en efecto, limitarse a una actitud 
formal de reconocimiento de la existencia de otra cultura, del mismo modo 
que el derecho nos obliga a respetar la existencia de la otra persona. Debe ser 
un respeto que se ejerce en el acto mismo de la crítica, a través del cual una 
cultura reconoce que debe integrar lo que le hace falta y que le ha servido 
de base a la otra cultura con la cual está en diálogo. Este reconocimiento 
en acto de la especificidad de las otras culturas, de su validez antropológica 
y de su aporte real a la construcción de una humanidad tan acorde a lo que 
ella debe ser, como debe serlo efectivamente, condiciona el intercambio de 
la fuerza crítica del discurso filosófico en el diálogo intercultural.

Esto permite pues una participación de los filósofos en la transformación 
de su cultura y de las instituciones que derivan de ella, tanto como una 
intervención de su parte en otras culturas a través del reconocimiento que los 



238

tr
a

d
u

c
c

ió
n

universitarios formados en esa cultura puedan otorgarle a sus aportes, una 
vez que el aporte crítico de la cultura extranjera es reconocido en su validez 
antropológica. Si se considera, por ejemplo, el reciente surgimiento de la 
disociación intercultural entre el liberalismo y la cultura musulmana, estamos 
forzados a reconocer la necesidad de ampliar la cultura contractual del 
liberalismo americano con el reconocimiento de las relaciones de necesidad 
que unen el desarrollo de las culturas sociales al mundo y a la realidad 
de los hombres, un reconocimiento de las relaciones de necesidad que 
obligan a reconocer la objetividad de las leyes que regulan los intercambios 
económicos y que impone una justicia en la redistribución de los bienes, 
los derechos y los deberes. Solamente un reconocimiento tal puede hacer 
que el sueño europeo de una democracia deliberativa mundial escape de 
sus límites éticos internos. La cultura musulmana ofrece esta posibilidad 
de criticar los límites internos al pensamiento contractual y a los acuerdos 
arbitrarios de intercambio que promueve. Ella ofrece esta posibilidad a 
condición de poder ajustarse ella misma a la imagen del hombre propuesta 
por la experimentación total de sí mismo a la cual se entrega, y de abandonar 
su refugio acrítico en una consciencia del destino que anima la lucha contra 
todo lo que se presume opuesto a la elección del destino de sus fieles.

Pero esta crítica filosófica debe ser transcultural en la medida en que 
debe adoptar el punto de vista de las otras culturas para poder comprenderlas 
y evaluar su creatividad cultural así como su capacidad crítica; se debe no 
solamente pensar que el otro pueda tener razón, sino que se debe pensar 
que efectivamente la tiene mientras se piensa como verdadero lo que el otro 
piensa, para luego reconocer que es verdadero (que esto lo sea o no lo sea). 
La indisponibilidad del único criterio antropológico de diálogo intercultural 
crítico, es decir, el acuerdo de verdad del otro era, quizá, a lo que se apuntaba 
a través de la prohibición de apropiarse de la potencia de juzgar en última 
instancia, la cual correspondía por derecho al Dios judaico. Incluso, si no  
se trata de prohibir al hombre de las mundializaciones culturales el hecho de 
identificarse al ser de juicio y de verdad que él es,  es preciso atender, desde 
la cultura judaica, la incapacidad en la que está el ser humano de reconocer la 
verdad de lo que dice y piensa, mientras no pueda compartir con los demás 
su juicio de verdad y hacerles reconocer la objetividad de la experiencia 
que de él mismo y del mundo realiza. Quizá en ello consiste el judaísmo y 
el islamismo oculto del europeo, quizá en eso consiste la limitación interna 
del uso del juicio filosófico, que este sea cotidiano o profesional, si es verdad 
que compartir y dar a los demás como a sí mismo las condiciones de acceso 
constituyan los únicos testimonios de la existencia de esta verdad, que para 
existir, necesita, a la vez, ser común y ser comúnmente reconocida.


