QUE ES LA FILOSOFIiA EN LA ERA DE LA
MUNDIALIZACION?!

Jacques Poulain
Universidad-Paris 8
Catedra UNESCO de Filosofia de la cultura y de las instituciones

Traduccion William Gonzalez?
Ana Bolena Parra’

La mundializacion como espacio de experimentacion de la humanidad
del hombre

El ser humano parece ya no tener futuro, ya que el fin de la historia
se deja entrever a través del acceso a la finalidad neoliberal de la misma:
como la privatizacion econdémico-politica del mundo, abusivamente
llamada “mundializacion”. La mundializacion se produce hoy como
proceso de desbordamiento sistematico de los Estados de derecho por las
multinacionales y los mercados financieros. Los efectos positivos de la fusion
de las multinacionales se imponen como un refinamiento de la adaptacion de
la oferta a la demanda como sumision de las ofertas, de los productos y de las
relaciones de produccion a las imposiciones de las demandas consensuales.
Esta adaptacion ostenta orgullosamente su independencia respecto a los
Estados-nacion y a los partidos politicos, desafiando sin escripulos sus
imperativos y sus prohibiciones rigidas y arbitrarias. Para legitimarse, se
invoca una objetividad dependiente de la satisfaccion efectiva y eficaz del
maximo de deseos, rodeada del respeto a la independencia autarquica de los
individuos y de los pueblos, presentando cualquier regulacion social como
la consecuencia logica de los progresos de homogenizacion del mercado

'Traduccion de la conferencia “Qu’est-ce que la philosophie a 1’age de la mondialisation?”
dada por el Profesor Jacques Poulain en el marco de las Sesiones Francofonas de Filosofia en
la Universidad del Valle. Traduccion realizada por Ana Bolena Parra, estudiante de doctorado
en filosofia, Universidad del Valle; revisada y corregida por el Profesor William Gonzalez,
Postdoctor en Filosofia, Universidad-Paris 8, Francia.

2Postdoctor en Filosofia, Universidad-Paris 8 (Francia). Profesor del Departamento de
Filosofia, Universidad del Valle. Director del grupo de investigacion “Etologia y Filosofia”.
Direccion electronica: wiligon@hotmail.com

3 Magister en Filosofia, Universidad-Paris 8 (Francia). Estudiante de doctorado,
Universidad del Valle. Asistente de Investigacion en el proyecto de convocatoria interna:
“El impacto de la teoria de la retardacion bioldgica del ser humano (Neotenia) para la
antropologia” del grupo de investigacion “Etologia y Filosofia”. Direccion electronica:
pganab@hotmail.com

Praxis Filosdfica Nueva serie, No. 39, julioo-diciembre 2014: 219 - 238

ISSN (I): 0120-4688 / ISSN (D): 2389-9387



220

TRADUCCION

mundial y presentandola tan objetiva como el progreso cientifico y técnico
mismo. La humanidad de los individuos y de los grupos es reducida a la
armonizacion de esta maximizacion de las gratificaciones consumatorias con
el goce de esta libertad negativa de todos frente a todos. Esta mundializacién
da al mercado hegemonico mundial y al consenso que se presume lo anima,
el rol de instancia infalible que habia sido atribuido a lo sagrado por las
religiones arcaicas.

Los efectos negativos de esta mundializacion parecen tan ineludibles
como parecen objetivos sus efectos positivos. El refuerzo de la asimetria
social, de la desigualdad y de la dependencia entre paises ricos y pobres, el
desempleo en las sociedades industriales avanzadas debido a la delegacion
de la produccion a la mano de obra barata, la exportacion al extranjero y
la impotencia de los Estados de derecho hegemonicos para interrumpir la
especulacion financiera, el crecimiento de la exclusion social de los mas
despojados, las recaidas racistas y nacionalistas de la injusticia y de la
exclusion, la produccion considerable de hambrunas, que castigan duramente
hoy a paises en vias de desarrollo, a través de la especulacion financiera
que se extiende a la desregulacion de la moneda de los Estados, en suma,
todos estos efectos negativos aparecen como catastrofes tan masivas e
inevitables como las catastrofes naturales: por supuesto aqui desaparece la
capitalizacion de las gratificaciones y de la libertad que debia garantizar el
acceso a la tan deseada armonizacion, a la division justa de los derechos,
de los deberes y de los bienes.

Esto confirma el diagnostico hecho por Max Weber sobre el devenir de la
humanidad y valida su reduccion de la racionalidad ética a una racionalidad
funcional, aplicada esta vez a la historia misma. El tnico célculo que mueve
esta mundializacion apunta a una maximizacion de las gratificaciones al
menor precio posible y a la perpetuacion de la oligarquia adaptada a esta
finalidad. Sus resultados son validados en tiempo real: por el oraculo del
mercado, por un oraculo justificado por el consenso experimental que
regula la adaptacion de las relaciones sociales a los progresos cientificos y
técnicos. Este oraculo del mercado mantiene su rol de ultima instancia de
juicio colectivo que reconoce su objetividad y valida asi la privatizacion
econdmica y politica del mundo, en nombre de la rentabilidad funcional de
la unificacion universal de las fuerzas de produccion.

Sin embargo, esos resultados desastrosos obligan a la humanidad actual
a admitir que no puede reconocerse en este “Gltimo hombre”; ella se ve
enfrentada a ella misma como problema filosofico. En efecto, se ve forzada a
admitir la falsedad de la imagen filosofica que la obliga a intentar reconocerse
en ella y al mismo tiempo le prohibe hacerlo: es decir, la identificacion del



ser humano a su ideal moral, como voluntad que somete al espiritu el ser
irracional de deseos, de pasiones y de intereses al que se reduce el hombre
como ser sensible, buscando asi asegurarle al ser humano su propio control,
de la misma manera que se logra el control cientifico y técnico del mundo.

La experimentacion cultural y total a la que se entrega el ser humano
para acceder a este dominio sobre ¢l mismo esconde, sin embargo, la
solucion de ese problema, incluso si ella también parece sometida a esta
busqueda de dominio. Dado que esta experimentacion intenta instaurar un
consenso comunicativo y democratico y reconoce en €l su tnica fuente de
legitimacion, no obstante esta experimentacion no le muestra la falsedad
de este ideal moral de dominio sobre si y la incapacidad de encontrar ahi
la fuente de una armonia con ¢l mismo, mas que revelandole la dindmica
de comunicacién a la cual la deficiencia de sus coordinaciones biologicas
con el entorno lo obligan a entregarse para crear instituciones y psiquismo
a imagen de esta comunicacion, volviendo insignificantes tanto ese apetito
de dominio de si como la frustracion hoy infligida por la mundializacién a
este apetito.

La manera como el ser humano se entrega a la experimentacion de si
mismo experimentando el acuerdo del otro parece, sin embargo, legitimar
el recurso a ese ideal de dominio poniendo al consenso en el poder, con
la esperanza de que ese consenso pueda regular esta experimentacion. Al
transformar la ciencia en forma de vida, el ser humano se acostumbro a
experimentarse ¢l mismo, al experimentar el acuerdo del otro por la palabra.
Pero esta experimentacion comunicativa de si mismo y de los demas esta
lejos de ser regulada por el deber de respetar el acuerdo producido; ella
obedece a los imperativos de una economia puramente hedonica, la misma
que inspira la experimentacion neoliberal del planeta. Cada cual busca
una maximizacion de las gratificaciones y una minimizacion del esfuerzo
personal. La accion de comunicacion parece permitir a todos descargarse al
maximo de sus roles sociales y de las acciones a las que estaban obligados,
con el minimo de esfuerzos sobrecargando irresponsablemente a sus agentes
sociales. Esta experimentacion comunicativa instaura y refuerza de hecho
un méaximo de dependencia de los auditores con relacion a los enunciadores,
con respecto a aquellos cuya palabra es determinante en la sociedad.

Despojado de su chaleco antibalas juridico, de su prestancia moral, de
sus responsabilidades politicas, el otro es destronado de sus pretensiones a
la soberania sobre ¢l mismo, ya que es percibido a partir del grado cero de
sus prerrogativas sociales, concebido como soporte biologico desposeido
de palabra cuyos efectos serian apropiables, y deben ser adaptados por los
enunciadores a sus propios intereses. Los socidlogos de derecha de cualquier

221

PRAXIS FILOSOFICA



222

TRADUCCION

nacion nos han igualmente descrito sus efectos: la primitivizacion de las
relaciones sociales e intersubjetivas reducidas a las acciones consumatorias
nutricionales, sexuales y agresivas; la pérdida de sentido de la realidad
y la sublimaciéon de los fracasos psiquicos, sociales y politicos en un
imaginario para el que todo es posible; la voluntad de dominar los procesos
de pensamiento que acompaifian o guian esta experimentacion cotidiana o
politica del ser humano, a través de la programacion logico-matematica y los
¢éxitos de una tecnologia imparable aplicados a operaciones impresionantes
y de gran envergadura.

Desde hace tiempo, Gehlen y Habermas han descrito este proceso
como la consecuencia de la pérdida de identificacion a Terceras instancias y
como desintegracion de toda instancia de autoridad. El primero llamo a este
proceso “neutralizacion de las instituciones y del psiquismo”, el segundo
tradujo ese diagndstico, veinte afios mas tarde, al vocabulario de la teoria
de la accion de T. Parsons: “crisis de racionalidad, de legitimacion y de
motivacion”. Identificandose con el experimentador de las regulaciones
internas de los mundos de los hechos observables, el hombre contemporaneo
no puede derivar de la percepcion y de la descripcion de esos hechos
ninguna prescripcion de conducta, ni ninguna inhibicion. La neutralizacion
del psiquismo humano y su incapacidad de servir de soporte a lo que se
entiende por “persona” provendria del hecho de hacer desaparecer cualquier
identificacion en pro de una tercera instancia, cualquier identificacion en
pro de un ideal que atraiga y obligue a la vez: se busca aplicar al “mundo
interno de los hechos” que es la vida psiquica de cada uno, la misma relacion
cientifica y técnica que aquella que se instaura con el mundo de los hechos
externos. Buscando hacer, tedrica y practicamente, al mundo interno de
los hechos psiquicos conforme a las figuraciones novelescas, sociologicas,
psicoanaliticas, historicas o publicitarias, el hombre intenta hacerse vivir
por todos los medios posibles como diferente a lo que se identificaba antes:
¢l se experimenta.

Se entrega asi a una relacion con la accion atn inédita. Hace variar
en todas las direcciones posibles los medios de figuracion, los medios de
pensamiento y los procedimientos disponibles; €l intenta poner en practica
todo lo que puede para ver lo que resulta, ya que para €I, se trata de ver lo que
puede obtener de imprevisto a partir de una manera de proceder relacionada,
en un principio, a una meta determinada. Generalizada a cualquier accion
y a la accion comunicativa, la relacion experimental a la accion hace que
¢ésta ya no sea un medio para un fin ya pensado: ella es aquello por lo que
es producida la situacion-efecto a describir. Asi pues, ya no se tiene un
objetivo previsto y determinante que desencadene las reacciones adecuadas



a su realizacion: aqui se hace invalido el esquema clésico de las teorias de
la consciencia reguladora de la accion que servia de soporte a la realizacion
de la personalidad y al respeto de su soberania. Con esta experimentacion,
los individuos se identifican mutuamente y a si mismos con acciones de
experimentacion que desencadenan efectos desconocidos.

Ademas, la situacion de comunicacion ya no predetermina de antemano
valores desencadenantes en funcion de los valores de autoridad, fidelidad,
afeccion, amistad, reconocimiento que seleccionaban previamente los
comportamientos verbales y motores. Aqui se experimenta, por el contrario,
una situacion de palabra a partir de una especie de grado cero de los agentes
sociales. Esto permite experimentar en €l todos los valores de estimulos y de
afectos para producir en si mismo y en el interlocutor todas las realidades
intersubjetivas, todos los lazos sociales posibles conocidos o desconocidos.
El interlocutor, de antemano, no es experimentado como real mas que si él
entra, lo quiera o no, en el circuito de las estimulaciones especificas que se
experimenta en €l a través de la palabra. El auditor s6lo existe como auditor
si precisamente €l no comunica, si no puede hacer aceptar realmente lo que
dice, ni volverlo determinante. En estos procesos de experimentacion, el
interlocutor ya no existe como auditor, es decir, como instancia de verdad
y de realidad cuyo acuerdo es susceptible de transformar la enunciacion del
enunciador en realidad social determinante.

Asimismo, parece que fuese suficiente con reinstitucionalizar la
comunicacidén como institutio princeps para reactualizar el suefio filoséfico
de un dominio de si y de los demas exhortando a obedecer al consenso. El
sentido de la pragmatica trascendental de Apel y de la pragmatica universal
de Habermas es hacer admitir en la practica sociopolitica efectiva este
reconocimiento tedrico que el hombre contemporaneo intenta hacer de
si mismo como ser de lenguaje. La solucion propuesta es, lo sabemos,
institucionalizar la comunicacion dando el poder politico y legislativo a la
opinion publica en razon de la facultad critica de juzgar de la que se presume
ella esta provista. Puesto que todo derecho, toda moral ordinaria o toda moral
del lenguaje ven sus condiciones de realizacion limitadas y dictadas por
un juego de fuerzas politicas basado en una dinamica econoémica, y puesto
que es esta dindmica la que aparece invalida al hombre contemporaneo
y produce sus crisis de motivacion, hay que tener en cuenta esas crisis
para sacar todo el beneficio positivo posible. El objetivo es invertir las
relaciones de dependencia de la vida social con respecto a las relaciones
econdmicas de produccion, volviendo a la expansion econdmica y técnica
dependiente de la dindmica social propia de la comunicacion, plegandola a
la racionalidad critica que ella contiene. Se presume que los interlocutores

223

PRAXIS FILOSOFICA



224

TRADUCCION

seleccionan sus deseos, a través de la comunicacion, en funcion de lo que
pueden hacer aceptar como deseos racionales por los otros agentes sociales.
En efecto, es en el seno de los fracasos de la interaccion social regulada por
la comunicacion que pueden ser extraidos los buenos fracasos: los rechazos
generalizables de leyes caducas, y los malos fracasos, esto es, aquellos
que manifiestan una falta de racionalidad, aquellos que s6lo expresan una
exigencia irracional, es decir, una exigencia cuya generalizacion seria
suficiente para hacer desaparecer el poder regulador de la situacion de
comunicacion, ya que con ello, se busca que el auditor acepte lo que para
¢l era inaceptable.

(Qué presupone cualquier situacién de comunicacidén para ser
legisladora? Los interlocutores no pueden no presuponerse ser ya
idénticos a lo que deben mutuamente hacer de ellos mismos a traves de
la comunicacion y lo que no pueden producir mas que por ella, es decir,
volverse autobnomos unos con relacion a otros en relaciones efectivas de
simetria. Los interlocutores no pueden no presuponer real esta autonomia
que deben producir respetando las reglas de simetria que impone la situacion
y el desarrollo mismo de la comunicacion. Ellos deben presuponer como
real la situacion ideal de autonomia comunicativa, social y psiquica que
deben producir. Los interlocutores deben ya reconocerse ser efectivamente
substituibles unos por otros en su practica de enunciadores y de agentes: de
ese modo, hacen que la practica de la comunicacion por la cual producen
la situacion de comunicacion como situacion social, esté acorde, en todos
los interlocutores, con sus condiciones de existencia. La simetria de los
agentes sociales, el respeto del interlocutor al que se deja hacer y decir
lo que quiere hacer y decir, el respeto de la alternancia en la practica de
los roles comunicativos, deben impedir privilegiar cualquier relacion de
heteronomia que haria de uno de los interlocutores un medio para que el otro
pueda alcanzar sus propios fines o que lo forzaria a reconocer como verdad
lo que ¢l sabe indudablemente que es falso. Asi, todo participante en una
interaccion comunicativa se presume que puede ser portador de un discurso
generador y legitimador de normas: cada uno solo puede emanciparse de
la alienacion impuesta por los juegos de fuerza capitalista y vehiculada
por reglas del lenguaje injustificables, si puede denunciar la validez de esa
norma a nivel politico. Cualquier interlocutor se presume sujeto y legislador
eventual de la comunicacion y de las relaciones sociales. Esta identificacion
con aquél que es capaz de hacer aceptar por un discurso argumentativo
teorico-practico la validez de las normas que pregona haciendo admitir su
rectitud, canaliza el deber de decir lo verdadero, de expresar verazmente sus
intenciones y de adherir legitimamente a las convenciones por las cuales se



reconoce la rectitud de ciertas acciones y de las relaciones socio-politicas
que instauran esas convenciones.

Esta teoria tiene el mérito de reconocer la realidad de la imagen social
que los individuos tienen y hacen valer de si mismos cuando comunican,
pero su fracaso consiste en tomar esta imagen por la realidad del enunciador,
en hacer de éste un sujeto social, una persona y a reforzar, por una teoria
ideologica del dialogo, los procesos de crisis de racionalidad, de legitimacion
y de motivacion que ella quiere superar: es precisamente por lo que los
individuos se regulan con esta imagen que tienen de si mismos, para corregir
por ellos mismos, a través de la comunicacion, lo que las instituciones
deficientes ya no consiguen corregir de antemano por ellos (por ejemplo,
haciendo reconocer la validez de las leyes institucionales en vigor), que ellos
refuerzan la disociacion entre lo que se figuran ser, la imagen de si mismos,
y lo que hacen efectivamente, la identificacion ciega a los resultados de su
propia practica experimental sobre si mismos.

Es asi como producen aquello de lo que los pragmaticos quieren
salvarlos. Hace parte de las crisis de motivacion presentar como invasoras
unas conductas primitivas (agresivas, nutricionales o sexuales) de
compensacion: se intenta producir unos goces-placebo que reemplazan
los goces esperados proviniendo de una justicia social. Los estimulos
nutricionales, sexuales o agresivos recobran todas sus fuerzas; esta
primitivizacion del hombre pragmatico se vive como confirmacion de un
conductismo animista. Los protagonistas se identifican unos y otros a los
circuitos de estimulo-respuesta como locutores y como agentes conducidos
por el principio de placer, incluso en la manera en la que se identifican a las
enunciaciones, es decir, como lugares anticipados de desencadenamientos de
afectos mutuos. La justificacion de las normas en funcion de la generalizacion
de las necesidades no hace mas que reforzar ese proceso de primitivizacion,
ya que seguramente solo son generalizables las necesidades primitivas. Todas
las otras necesidades se convierten en el lugar de una incertidumbre social
exacerbada; en el momento en que un agente social expresa una necesidad
derivada, cultural o culturalmente condicionada, es siempre posible
sospechar en él un deseo de dominacion, una relacion de fuerzas asimétrica,
un deseo ineluctablemente privado. Se presupone asi, muy facilmente, /o
inverso de lo que se debe presuponer que es el interlocutor, lo inverso de lo
que la situacion comunicativa nos obliga a presumir que ¢l es: juez y sujeto
de sus palabras y de sus actos, desciende al rango de tirano poseido por sus
afectos y sus instintos. Asi, la ritualizacion de la comunicacion legisladora
no induce mas que a una ritualizacion de las leyes; solo las leyes que regulan
los instintos intra-especificos de nutricion, de sexualidad y de agresividad

225

PRAXIS FILOSOFICA



226

TRADUCCION

son validas; cualquier ley que regule una necesidad no fundada sobre un
instinto intra-especifico, toda ley “cultural”, pareciera ser buscada para
hacer realizar los deseos privados de los legisladores-sujetos del consenso.

Esta proposicion pragmatica no hace mas que reconducir en el espiritu la
identificacion a la Tercera instancia que ya anima al liberalismo, pretendiendo
instituirla como instancia ética. Pero ella refuerza la enfermedad capitalista
pretendiendo curarla. La especificidad de la enfermedad capitalista se debe
a la perversion de la consciencia moral liberal que la soporta y la propaga.
Como lo habia diagnosticado Max Weber, la busqueda de auto-certificacion
salvifica de los capitalistas en la produccion de las condiciones de vida y
de trabajo de los trabajadores, s6lo hace a los capitalistas entregarse a la
reinversion de los beneficios en la empresa y solo los obliga a privar a los
trabajadores de esos beneficios; asi intenta reforzar y garantizar de antemano
la certeza de su propia salvacion personal y social que les ofrece la certeza
del éxito respecto al crecimiento de sus empresas, asi como la certeza de
poder producir la salvacion material de los demas. Esta auto-certificacion de
la consciencia de salvacion es perversa en la medida en que hace totalmente
abstraccion del bien supremo de los agentes sociales buscado a través de esta
experimentacion, esto es, hace abstraccion de la produccion de una justicia
accesible a todos y basada en una distribucién armonizada de derechos, de
deberes y de bienes asi como la auto-certificacion salvifica y social de los
agentes sociales.

La duda planteada por los auditores sobre las leyes propuestas de esta
discusion legisladora retorna del agente social hacia el enunciador mismo
y desencadena una reflexividad cronica. Ninguno de los agentes sociales
puede estar seguro de respetar él mismo las condiciones de simetria, ni de
ser veraz cuando piensa que esas condiciones necesarias al juego simétrico
de la comunicacion son cumplidas. No es suficiente con ser veraz en el libre
juego de la discusion normativa para aceptar, de manera justa y legitima, la
respuesta de su interlocutor como mas fundada que su propia proposicion.
Puesto que se hace depender la certeza que concierne a la legitimidad de las
normas y a la objetividad de las necesidades, del respeto de las condiciones
socio-politicas de simetria comunicativa, se vuelve, de ese modo, a cada uno
pragmaticamente inseguro de la objetividad de toda necesidad y de la validez
de toda norma socio-politica. La teoria critica de la sociedad refuerza pues el
desconcierto social. Esa disociacion entre, de un lado, los procesos motores,
las motivaciones primitivas e insatisfactorias, la identificacion practica y
teorica del hombre contemporaneo al hombre primitivo por y en el proceso
de comunicacion, por la dinamizacion de contextos de comunicacion; y de
otro lado, los procesos de recepcion sensorial, tedrica e imaginaria de si,



engendrados por una imagen social imposible de realizar, esto es lo que
debe ser superado gracias al abandono de ese sueiio de dominio de siy de
los demas.

La intensificacion mundializada de la ceguera colectiva y de la injusticia
social no son, sin embargo, mas que los sintomas de una enfermedad de la
reflexion y derivan de un error filosofico sobre la “naturaleza” del hombre.
Esta enfermedad y este error sélo proliferan, gracias a esos fenomenos,
ignorando la dindmica de comunicacién y de juicio propias al psiquismo
humano y a las instituciones politicas. Esta enfermedad esta basada en
un error filosofico heredado de la institucion primera de lo politico, de la
religion de los dioses soberanos: en la creencia de que el espiritu y la palabra
colectivos, encarnados como dioses soberanos en el espiritu y la palabra
del soberano del grupo, son como encarnaciones de la armonia del mundo
y del hombre, suficientes para permitir al hombre dominar por el espiritu
sus deseos y su cuerpo, por un espiritu concebido él mismo como un alma
colectiva e individual. Mundializacion y experimentacion total del hombre
persiguen ese suefio colectivo de dominio de si y del mundo multiplicando
los deseos como lugar de confirmacion del dominio de si'y de una experiencia
de libertad respecto de si y de los demas, obtenidas ambas por el calculo
racional. Esta experiencia de dominio de si no se produce mas que a través
de un dominio de los deseos y del cuerpo del otro por medio del juego de
ofertas y demandas que le son impuestas de manera ciega y arbitraria. La
maximizacion de la satisfaccion de los deseos y la busqueda pleonéxica de
la satisfaccion de ser libre respecto a ellos, todo ello no genera mas que la
consciencia de no poder satisfacer ain mas esos deseos sobre-multiplicados,
como también el deseo de sentirse libre respecto a ellos al contemplar la
conformidad de su distribucion a los ideales de justicia. Esta dislocacion
pragmatica del hombre que disocia su deseo de dominio de siy la inversion
de los efectos de ese deseo, parece coronar un destino histérico de fracasos
mientras hipoteque esta busqueda en su principio mismo.

Esta enfermedad y este error no son ineludibles ni necesarios porque
no hacen mas que parasitar los procesos creadores de comunicacion y de
juicio referentes a las condiciones de vida humana, pero su expansion actual
hace patente la locura que los habita y obliga a las instituciones politicas
y al juicio politico cotidiano de cada uno a operar en ellos una verdadera
mutacion cultural para superar esta locura. Los obliga a desatarse del
suefio de apropiacion de si perseguido por una voluntad de potencia y de
acaparamiento del poder y a asumirse ellos mismos como potencias de juicio
aptas para detener la injustica, la exclusion y las desregulaciones economicas
y financieras. La reactivacion de una ética y una politica consensual, instruida

227

PRAXIS FILOSOFICA



228

TRADUCCION

por esos fracasos y que buscaria transformar al hombre directamente en
consenso sometiéndolo a la instancia critica que pretende ser ese consenso,
no haria mas que desplazar esa dislocacion autistica al nivel de la reflexion
y completar el autismo pragmatico con un autismo de la reflexion. El
auditor de si mismo y de los demas al que se quiere restituir la palabra,
no puede en efecto descubrir en este uso de la razon critica del consenso
mas que una disociacion mental, entre la experiencia de una reflexividad
ética cronica e impotente, y la ritualizacion juridica de la vida social, esto
es, de la experiencia de los movimientos de descarga de la consciencia de
responsabilidad y culpabilidad.

Aunque esta experiencia induce la neutralizacion del psiquismo y de las
instituciones y es, por ello, mortal, ella obliga al ser humano a descubrirse
como ser de comunicacion: abre asi la via a la inica humanidad que le es
accesible al hombre, e incluso, lo hace descubrir la ley que engendra a esa
humanidad. Ella le hace descubrir que no puede someterse a ese otro que
esta en €l, al auditor que esta en frente y al auditor que ¢l es para si mismo,
mas que renunciando a transformarse directamente, que renunciando a la
idea de un hombre que se hace ¢l mismo, que renunciando a la idea de
historia, e incluso, a la idea de transformarse directamente en consenso. El
no puede transformarse mas que indirectamente, es decir, aceptando juzgar
la verdad de sus proposiciones de accion o de deseo como juzga la verdad
de las proposiciones que describen percepciones y compartir ese juicio de
verdad con sus auditores.

Efectivamente, la imagen que el liberalismo se hace del hombre
es falsa. No se cura de la tension politica en torno a los problemas de
distribucidn equitativa de los derechos, de los deberes y de los bienes; no
se cura de la politica mas que dandose cuenta de que no hay, en sentido
estricto, nada que curar. Porque no se desarrolla una enfermedad, una
desgracia o una locura en la vida politica, mas que habiendo diagnosticado
antes una enfermedad o una locura necesaria, incluso a priori, o en todo
caso, una alienacion que ella no sabria constituir efectivamente mas
que negandose a si misma. Desde Platon, las relaciones de antagonismo
de los deseos, que se supone reproducen el antagonismo perpetuo de
los dioses, han sido generosamente distribuidas a los hombres como
“naturaleza” determinante derivada de la caida del espiritu en el cuerpo,
y después, como politeismo liberal de los valores, como lo habia visto
Max Weber. Esta naturaleza agonistica se proyecto, por la modernidad,
en las relaciones intersubjetivas y politicas de los hombres, hasta hacer
del hombre entendido como deseo el enemigo de si mismo como espiritu
y a transformarlo, segun el famoso adagio de Hobbes, en lobo para sus



semejantes, antes de hacer de la politica, en el liberalismo, la politica de
los grupos de intereses antagonistas.

Se trata aqui de un error filosofico, debido a la ignorancia en la que
se estaba, en la antigiiedad como en la modernidad, del modo en que en
el hombre se engendra la relacion para con los deseos en tanto que seria
una relacion a priori racional y derivada de su identificacion al lenguaje.
También, es simplemente falso buscar protegerse con la ayuda de un
sistema de defensa politico infalible, sino que se impone someterlo al
juicio de verdad. Este error estaba acoplado a una creencia que se reveld
también falsa: a la fe historica, es decir, a la creencia moderna de que el
hombre puede transformarse directamente, conforme a las exigencias de
la consciencia moral; y estd unida, hoy, a la creencia contemporanea de
que le es posible transformarse conforme a las exigencias éticas de la
experimentacion comunicativa y de la discusion argumentativa. Se intenta
en todos esos casos encarnar la justicia del liberalismo politico o de la razon
argumentativa en un sistema de conocimientos, de derechos y de leyes, o aun
mas, en un sistema comunicativo parlamentario, judicial y administrativo:
en ambos casos, este sistema debe funcionar analogamente al instinto rigido
que une, por correlaciones biunivocas, estimulos, reacciones y acciones
consumatorias, como un sistema que debe transformar por él mismo, “el
animal mal formado” (L. Bolk) y “atn no fijado” (F. Nietzsche) que es el
hombre, en viviente bien formado, es decir, a en sistema rigido ¢ infalible
de coordinacion de un solo y Gnico sistema de acciones y deseos, a un solo
y Unico sistema de percepciones cognitivas y estimulantes.

Esta concepcion de zoon logicon, heredada de Aristoteles, retomada por
los utilitaristas y los moralistas, permanece presente en la concepcion de
los intereses y los bienes primarios propios de la teoria liberal de la justicia,
tanto como en la democracia deliberativa. Esta concepcion antropologica
no por ello es menos falsa, en la medida en que, al principio, no existen en
el hombre mas que los instintos intra-especificos de consumo alimentario,
de sexualidad y de defensa. Se busca, entonces, en vano instituir a partir
de ellos coordinaciones institucionales con el medio fisico y social que
sean tan rigidos e infalibles como lo son los instintos de los animales bien
formados. Asi, cuando se busca una solucion politica al problema planteado
por la experimentacion total, se recurre a la potencia de la palabra utilizada
para proteger al hombre de la agresividad de los demads, tal como habia
sido reconocida de esencia publica en las religiones de los dioses soberanos,
institucion primera rectora de la vida politica. Es en este uso politico de la
palabra que se busca un analogo al instinto de regulacion y que se limita
arbitrariamente el uso de la palabra a su uso juridico, moral y politico. Se lo

229

PRAXIS FILOSOFICA



230

TRADUCCION

hace postulando, de manera inconsistente con respecto a esta presuposicion
de una “naturaleza heteronoma, incluso instintiva” en el hombre, que ¢l puede
y debe acordar libremente y de manera responsable su adhesion racional a
esos sistemas necesarios de regulacion social de la vida.

La filosofia como forma de compartir culturalmente el juicio de verdad

Estos fracasos confirman la incapacidad en la que esta el hombre de
transformarse directamente, asi sea en un consenso critico. Este desvio a
través del juicio de verdad, inherente al uso del lenguaje, aunque aparece
necesaria conlleva una transformacion cultural de la concepcion de la
humanidad del hombre: esta mutacion implica reconocer detras de la
exacerbacion del capitalismo y de la condena moral colectiva que se revela
abiertamente en la mundializacion el proceso positivo que ésta no hace mas
que parasitar, aquél que obliga a producir un mundo publico siguiendo la
ley de creatividad propia al lenguaje como al psiquismo: proyectando una
pre-armonizacion afectiva, cognitiva, practica y consumatoria con el mundo,
consigo mismo y con los otros en toda situacion problematica y juzgando si
el mundo asi anticipado se presenta como el mundo que se necesita y que
constituye la tnica realidad en la que podamos reconocernos.

La filosofia, las letras, las artes y las ciencias humanas que han
pensado esta experimentacion y sus resultados como fenémenos culturales,
han descubierto poco a poco que el juicio que activa el hombre en la
experimentacion de si mismo lo saca de ese suefio de dominio sobre si
mismo, lo hace superar la ceguera del consenso y este fracaso mortal de la
historia, por el hecho de someter al juicio de verdad las nuevas formas de
vida que ¢l se inventa, porque esta experimentacion se hace necesariamente
a través del juicio de verdad sobre las formas de vida experimentadas, asi
como por la participacion en ese juicio de verdad. Esta experimentacion del
hombre nos ha ensefiado, en efecto, que el hombre no era ese compuesto de
espiritu y cuerpo, asi como la filosofia antigua y moderna se lo represento,
asignandole la tarea de hacer su historia instaurando el dominio de su espiritu
sobre su cuerpo y sus deseos; al contrario, €l es, en tanto que cuerpo, en tanto
que afecto, en tanto que espiritu, un ser de comunicaciéon consigo mismo
y con los demas, es decir, un ser que no puede adherir a sus acciones y a
sus deseos mas que reconociendo que €l es tan objetivamente esas acciones
y esos deseos como juzga que €l es esas acciones y esos deseos, y puede
hacerlo reconocer por los demas. El ser humano no puede fijarse mas que
compartiendo el juicio de objetividad que ¢l dirige hacia los demas, de la
misma manera que lo dirige respecto a sus conocimientos: estas acciones y
estos deseos no pueden ser el objeto de un deseo arbitrario, sino que entran



necesariamente en el conjunto de relaciones necesarias que relacionan a los
hombres con el mundo y a los fendomenos de ese mundo entre ellos.

Esta experimentacion total del hombre lo hace pues reconocer el error
que esta en el corazon de la idea misma de cultura moderna, la idea de un
dominio del espiritu por él mismo. Asi, en tanto que ser de comunicacion,
el hombre reconoce necesariamente que es incapaz de apropiarse de una vez
por todas del ejercicio del juicio, de sus resultados y de compartir la verdad
como codigo juridico, moral o politico bajo la apelacion a reglas juridicas,
morales y politicas, ya que no puede someter arbitrariamente la ocurrencia
de ese acuerdo de objetividad y de verdad al simple deseo, individual o
colectivo, de producirlo. Es incapaz de apropiarse el juicio, como es incapaz
de apropiarse una capacidad artistica creativa, una escritura literaria fecunda,
un juicio filoséfico infalible, y de modo mas general, una comunicacion
exitosa por el s6lo hecho que acepte someter su voluntad artistica, literaria,
filosofica o expresiva a unas reglas dadas. Es asi como la experimentacion
pragmatica y consensual del hombre por si mismo descubre que el ser
humano no puede alcanzar los fines que ¢l le habia fijado a la historia, que
no puede adecuarse de una vez por todas a si mismo, sino que el ejercicio
compartido de un juicio de verdad sobre sus acciones y deseos es la unica
instancia de adecuacion a la accion que le es accesible cuando da lugar a una
verdad tan objetiva como afirma que por ella lo es. Justicia y emancipacion
social se revelan condicionadas por una emancipacion intelectual.

Confrontadas a este error, a esta incapacidad y a estos descubrimientos,
las artes, las literaturas, las filosofias, y de manera mas general, las culturas
de la comunicacion desarrollaron otra cultura diferente a aquella que desearia
producir la modernidad. La dinamica de esta cultura conserva el unico futuro
filosdfico que el hombre puede construirse. A pesar de que la experimentacion
comunicativa obligue a cada uno a participar en ella, corresponde, sin
embargo, a la filosofia recuperar esta dindmica y esta logica de verdad
inherentes al uso del lenguaje, ya que la dindmica de la experimentacion
comunicativa hace creer que es suficiente con producir una comunicacion
exitosa, esto es, el acuerdo con los demas y su aplicacion, para regular de
nuevo esta experimentacion, redescubriendo al interior del lenguaje, bajo
el aspecto de los verbos perfomativos, esa posicion soberana que permite
apropiase del consenso mismo que obliga a someterse a unas reglas.

La antropologia del lenguaje descubrio en este siglo que el hombre como
ser de lenguaje, no ha podido y no puede todavia transformarse si mismo
mas que indirectamente: primero, por medio de la identificacion arcaica a los
dioses, luego, a través del juicio de verdad que refiere a sus condiciones de vida.
El acuerdo de si consigo mismo, con los demés y con lo real que mueve todo

231

PRAXIS FILOSOFICA



232

TRADUCCION

pensamiento y toda palabra no constituye solamente un principio regulador,
valido en el reino de los fines, sino que es constitutivo de la identificacion del
viviente humano con los sonidos, y dicta la ley, por esta razon, tanto de cara a
la armonia del pensamiento con lo real, como a la armonia con el otro. Hace
que el hombre objetive sus deseos y sus acciones como lo hace objetivar sus
percepciones y sus conocimientos, es decir, proyectando la armonia entre los
sonidos emitidos y los sonidos escuchados en sus percepciones, sus deseos y
sus acciones para poder atribuirles existencia, desatarlos de ella misma y hacer
reconocer al hombre si esas percepciones, esas acciones y esos deseos son
sus condiciones reales de existencia; es asi como ha debido pensar que estaba
identificado con ellas para haber podido pensarlas. Ella es pues, igualmente,
lo que debe juzgarse tan real como ha debido presuponerse que lo era, para
poner a cada uno frente a esas percepciones, frente a esos conocimientos,
frente a esas acciones y frente a esos deseos en tanto que son sus condiciones
de existencia, en tanto que son la realidad de su mundo*.

Esta armonia se impone al ser humano por el hecho que ¢l no puede
distinguir los sonidos emitidos, de los sonidos recibidos en el momento
mismo en que los emite. Es esta identidad la que es imitada en toda
proposicion como movimiento de proyeccion referencial de los sonidos en
las cosas y como movimiento de recepcion predicativa que las convierte en
realidades para nosotros. Cualquier emision y cualquier comprension de una
proposicion imitan ese movimiento de emision-recepcion fono-auditiva, ya
sean dichas o simplemente pensadas, ya que este movimiento no permite
aislar eso de lo que se habla o aquello en lo que se piensa, mas que pensandolo
idéntico a la propiedad o a la relacion identificada por el predicado.

De igual manera, no se puede pensar una proposicion sin pensarla
verdadera, o segun la formula de C. S. Peirce, “toda proposicion afirma su
propia verdad™ para poder ser comprendida. Asi como no se puede aislar
la realidad a través del uso de la expresion referencial, mas que juzgando
a través del uso del predicado -eso en lo que consiste para ella el hecho de
existir, mas que identificando, por ejemplo, la nieve a su blancura cuando

4 La estructura democratica del respeto de la ley de verdad se muestra en mi obra La
loi de vérité ou la logique philosophique du jugement, Albin Michel, Paris, 1993; también
en La condition démocratique, L’ Harmattan, Paris, 1998. Su neutralizacion pragmatica
contemporanea a través de un consenso ciego, es analizada como autismo de la civilizacion
en J. Poulain, L dge pragmatique ou l’expérimentation totale, L’ Harmattan, Paris, 1991. La
extension de esta neutralizacion a la vida politica a través de la pragmatica ética de la republica
es diagnosticada en J. Poulain, La neutralisation du jugement. La critique pragmatique de
la raison politique, 1’Harmattan, Paris, 1993.

SVer Charles. S. Peirce Collected Papers of Charles S.Peirce, The Belknap Press of
Harvard University Press, Cambridge, 1935, Vol. 5, § 340.



se dice: “la nieve es blanca”-; asimismo, no podemos gozar de esta verdad
en virtud del auditor que uno es para si mismo, mas que juzgando si existir
para esta realidad es ser efectivamente aquello a lo que se lo identifica; es
decir, juzgando la objetividad de la armonia instaurada entre la nieve y
la blancura, y reconociendo si esta es tan constitutiva de la nieve y de su
aparicion fenomenal como realidad, si es verdad que se ha debido pensar
que ella lo era para poder percibirla asi.

Es esta reconstruccion de las condiciones antropolégicas y filosoficas
del uso del juicio que obliga a la filosofia a un cambio de paradigma con
respecto a la modernidad, un cambio que no sea solamente pretendido sino
efectivo. Ella obliga a sustituir el primado de la razon practica por el de la
razon tedrica, y esto en el dominio mismo de la razon practica, en el seno
de las relaciones ético-politicas. Solo liberan las relaciones ético politicas
que uno reconoce y que juzga como tales, en la experiencia de la vida y
del mundo, del mismo modo en el que uno afirma y se reconoce ser en la
comunicacion, la unica realidad que uno dice ser. Porque el ejercicio del
juicio politico, en la optica de la justicia, consiste en no hacer realizar a los
demas y a no realizar uno mismo mas que lo que se penso que se era. Esta
inversion del primado de la razon préctica en primado de la razon teorica,
el primado del juicio de verdad que se encuentra asi restaurado “curan”
ambos, es decir, liberan de la busqueda moral de una sabiduria en la que
el placer ultimo y el bien supremo residen en un solo y tinico goce, en el
goce de saberse libre de los demas y de si mismo en toda experiencia, y
por lo tanto, igual a cualquier agente social, ya que se logra liberase de lo
que habia de locura en la relacion politica: aqui se olvida la conviccion
que es posible desidentificarse magicamente y abstractamente de todas las
relaciones sociales y vitales a las cuales uno debi¢ identificarse para poder
pensarlas, del mismo modo en el que se libera a los demas de si mismos,
como si uno fuese para si mismo un otro, como si uno estuviese tan alienado
que esta identificacion no haria mas que llegarnos a la mente.

También es necesario liberarse intelectualmente de esta misma locura
en la relacion con el lenguaje mismo. En efecto, esta locura reaparece en el
contexto de la experimentacion total del hombre bajo las caracteristicas de
la enunciacion performativa. Lugar de garantia de todo juicio, el acuerdo ya
presente en las convenciones institucionales da al juicio social, trascendente
alos individuos, la fuerza performativa propia a las enunciaciones que basta
con enunciar para realizar los actos que alli son designados. Desde Austin,
parece suficiente con pronunciar e invocar este acuerdo ya presente en los
verbos performativos, y después, hacerlo intervenir en la vida corriente
invocando las convenciones necesarias y en el buen momento: cada uno

233

PRAXIS FILOSOFICA



234

TRADUCCION

parece depositario de un juicio infalible de apropiacion de las convenciones
del contexto. Toda enunciacion performativa emitida conforme al enunciado
veridictivo apropiado, a un juicio que juzga su adaptacion al contexto fisico,
social y mental de los interlocutores implicados, y reposa asi sobre un juicio
de adaptacion compartido, es buena y justa. Es suficiente con cumplir con lo
necesario y seguir las reglas de invocacion de los performativos de manera
fiel y obrar en consecuencia. La enunciacion performativa de promesa, de
orden, de consejo o de condena es entonces afortunada; y son los dominantes
los que dicen siempre lo que se necesita.

El problema que surge es, por supuesto, que los juicios que hay que decir
son siempre diferentes, ya que el otro tiene algo diferente que decirme a lo
que tengo para decirle, ya que no dice lo mismo, ni al mismo tiempo que yo,
si es verdad, desde luego, que esa palabra responde como se debe a lo que
tanto el uno como el otro necesita escuchar. Asi, esos juicios de apropiacion
apuntan siempre a colmar la tinica necesidad que haga falta en el otro, de la
unica manera que haga falta y con invocacion de la tinica convencion que
haya que invocar. Pero este tnico acuerdo social que hace falta producir es
siempre considerado de manera diferente por los interlocutores, y por ello,
antagonista: es siempre falso, siempre aparentemente falso. Asimismo, desde
que es buscado en una invocacion performativa, debe siempre justificarse, y
no puede hacerlo mas que aniquilando el juicio del otro. La guerra del juicio
caracteriza esta experimentacion social a través de la palabra, ya que siempre
debo probar que el otro estd equivocado para poder tener razén. Solo la
descripcion antropolédgica y filosofica de la dindmica de verdad del lenguaje
libera de ese engafio de dominacion revelando detras de estos fracasos
necesarios, un error, curando asi de esa busqueda de un acuerdo ya presente
con el otro y grabado en la lengua bajo el aspecto de los performativos.

Sin embargo, se opera también una transformacion cultural en la relacion
con la cultura misma y esta transformacion tiene la misma virtud terapéutica
de cara a la cultura como la tiene la descripcion de la dinamica de verdad
en el uso del lenguaje. Desde Kant, Humboldt, Schelling y Hegel, ésta se
remite al juego creativo de una armonia entre lo imaginario, el entendimiento
y lo sensible que no es producible mas que a través del genio y solo puede
ser recibido por aquellos que estan liberados de las constricciones de la
razén tan magicamente como los genios mismos. El juicio reflexivo por
el cual se capta las formas artisticas, por ejemplo, presupone que pueden
deleitarse en lo bello sin concepto, porque la obra de arte despliega una libre
armonia entre el entendimiento y la sensibilidad que desafia toda regla. La
experimentacion contemporanea del hombre a través del consenso obedece
a la misma ley de formacion, al establecer en el poder de la comunicacion



un libre consenso entre individuos, un consenso que solo simula la felicidad
que produce la armonia entre todos. El consenso cultural con la obra de
arte era tan ciego como lo es el consenso experimental contemporaneo. Es
a esta ceguera a la que pone fin la transformacion cultural provocada por el
descubrimiento de la dinamica de verdad en el seno del imaginario verbal y
de la razéon como de la sensibilidad misma. So6lo es cultura lo que es creado
y reconocido segun las leyes de esta dinamica de verdad. Las obras de arte
que se hacen reconocer como tales en esta experimentacion total no pueden
hacerlo mas que emancipandose del goce del puro juego armonioso, pero
ciego, del imaginario y del entendimiento, del puro estetismo.

Las obras de arte solo pueden subsistir desde la perspectiva de sus
creadores como de sus receptores con la revelacion de un didlogo del
hombre con su propia naturaleza y entorno que presente las condiciones de
vida sin las cuales no se puede vivir: ellas obedecen a la misma dinamica
critica que el juicio inherente al lenguaje mismo. La cultura significa aqui
el reconocimiento in actu de la dindmica de verdad inherente tanto a la
creacion de un nuevo mundo en respuesta a la percepcion de un mundo
arruinado, como el reconocimiento de la objetividad de la belleza de ese
mundo, que lo habilita a ser lo que parece ser: una condicion de existencia
del ser humano tan objetivamente verdadera en sus relaciones a lo bello,
asi como es reconocido objetivamente real el nuevo mundo cientifico por
aquellos que deben reconocerlo como real al hacerse mutuamente juzgar
como verdaderas las proposiciones que describen ese mundo.

Asi, la cultura de las artes y de la escritura se manifiestan como
ejemplos de la cultura de la comunicacion; es una comunicacion que ha
integrado un movimiento critico de verdad tanto en la dinamica de la
creatividad como en aquella de la receptividad (por ejemplo, el uso del
juicio critico universitario). Asi, la cultura hace reconocer igualmente que
toda comunicacion es, en este sentido, un espacio publico y que solo lo es,
como espacio publico constituido e institucionalizado como tal, en la medida
en que es un intercambio filoso6fico, un intercambio de juicio que no reposa
mas que sobre ¢l mismo y sobre su capacidad de presentar el mundo en el
cual ese juicio es verdadero: hacer venir ese mundo a la existencia a través
del pensamiento, por el solo hecho de que pueda mostrar que esta ya ahi
como realidad, como mundo humano, tan presente como realidad como es
verdad que lo representa como tal bajo la forma que ¢l le da.

La filosofia se universaliza necesariamente en ese horizonte de
experimentacion del hombre a través de la comunicacion, reconociéndose
como la forma ya presente en toda comunicacion ya que esta no puede
satisfacer el deseo de consenso de manera ciega, y no puede conseguirlo, a

235

PRAXIS FILOSOFICA



236

TRADUCCION

proposito del hombre mismo, mas que haciéndolo reconocerse ser juez de
verdad, haciéndolo reconocerse a su ser tedrico, a través de un proceso de
experimentacion de él mismo sometido a ese juicio. La comunicacién cumple
pues, su tarea como fase inicial, mediana y terminal de la transformacion
indirecta del hombre por si mismo que es esta experimentacion total del
hombre como elemento del mundo, porque esta experimentacion se hace
necesariamente a través del juicio de verdad sobre las formas de vida
experimentadas asi como por la distribucion del juicio de verdad. Esa
mediacion y esa distribucion del juicio son filosoficas en sus formas como
en su contenido. Asi la filosofia revela ser mucho mas que una institucion, la
institucion del saber, porque ella no instituye el saber mas que estableciendo
que es forma de vida, y la tinica forma de vida que conviene al hombre,
puesto que no expresa y no desarrolla mas que la dinamica y la légica
inherente a toda comunicacion: esta fuerza no es creadora de mundo mas que
criticando ese mundo que ella misma crea, haciendo de esa critica una critica
mutuamente compartida, en su ejercicio como en sus resultados. Es asi, como
puede igualmente, establecer que el hombre no puede convertirse en este
ser de dominacion perfecta de si que busca a través de esa experimentacion
indefinida de ¢l mismo, puesto que le seria necesario, para hacerlo, renunciar
a ser lo que ¢l es: compartir el juicio a propoésito de ¢l mismo y del mundo,
para contentarse con satisfacer su suefio de soberania.

Ademas, la filosofia s6lo consigue imponer el uso del juicio en el seno
de una experimentacion que niega su uso y lo reemplaza por un consenso
ciego, restaurando un espacio de confirmacion mutua fundado sobre el
reconocimiento de que los mundos publicos producidos, ya sean industriales,
economicos, juridicos, morales o politicos, son o no las condiciones objetivas
de vida que se presumen ser para existir como lo hacen y por qué. Es asi
que ella se da cuenta, a su manera, que el hombre no puede transformarse
directamente, ni obtener un dominio consensual de él mismo y de los demas,
sin estar seguro de la objetividad de ese mundo y de las formas de vida
que desarrolla en €l, es decir, sin tomar el camino indirecto de compartir
el juicio de verdad, un juicio de verdad que puede hacer reconocer que es
efectivamente tan verdadero como afirma serlo. Este ejercicio universitario
de reconocimiento del hombre en su concepto, es decir, del reconocimiento
practico y teérico de cada uno en lo que es como ser de juicio, se substituye
como movimiento exitoso en el ejercicio de ese juicio, al movimiento fallido
de transformacion directa.

La filosofia tiene, pues, que afirmar que ella es esta forma de vida
universal en cualquier espacio de vida, que se desarrolla y se realiza como
tal, pero tiene que hacer reconocer igualmente, que todo espacio publico o



privado es o tiene que ser filosofico en el sentido en que solo existe como
operante o como soberano este ejercicio del juicio; y no puede hacerlo mas
que estableciendo que las transformaciones de los espacios de comunicacion
econdmica, industrial, politica y ética que se han impuesto para superar el
fracaso mundializado de su voluntad de potencia, no se han efectuado con
¢éxito mas que bajo la condicion de que los individuos, las empresas, las
instituciones, los grupos y los Estados hayan aceptado operar con relacion a
ellos mismos esta mutacion de ser voluntad de potencia en un ser de juicio,
un ser filosofico.

En el contexto de las mundializaciones culturales que arrastra tras de si
la globalizacion neoliberal, el didlogo intercultural se revela una necesidad
como la puesta a prueba de la capacidad de cada cultura a proponerse
como una forma de vida asumible para todos aquellos que participan en
ella como también para los demas. Se tiene necesidad de recurrir al didlogo
filosdfico entre culturas como uno de sus componentes esenciales. El discurso
filosofico no es, en efecto, una ocasion cualquiera para que una cultura se
afirme: es la instancia por la que esta cultura toma una consciencia critica
de sus limites en la comprension misma que tiene de las otras culturas, asi
como la necesidad de sacar el didlogo intercultural de una pura relacion de
comunicacion y de registro de una comprension o de una incomprension
reciproca. Por el discurso filosofico surge la posibilidad de discernir en como
las relaciones necesarias de complementariedad cultural revelan constantes
antropologicas que no pueden ser reconocidas como tales mas que siendo
adoptadas por los agentes sociales de las diversas culturas implicadas. Es en
este discurso critico que las fronteras propias a las diversas culturas pueden
ser sefialadas y que la manera en la que las otras culturas sobrepasan esas
fronteras puede ser integrada a la cultura de partida. El respeto a las culturas,
en este didlogo transcultural, no puede, en efecto, limitarse a una actitud
formal de reconocimiento de la existencia de otra cultura, del mismo modo
que el derecho nos obliga a respetar la existencia de la otra persona. Debe ser
un respeto que se ejerce en el acto mismo de la critica, a través del cual una
cultura reconoce que debe integrar lo que le hace falta y que le ha servido
de base a la otra cultura con la cual esta en dialogo. Este reconocimiento
en acto de la especificidad de las otras culturas, de su validez antropologica
y de su aporte real a la construccion de una humanidad tan acorde a lo que
ella debe ser, como debe serlo efectivamente, condiciona el intercambio de
la fuerza critica del discurso filos6fico en el didlogo intercultural.

Esto permite pues una participacion de los filosofos en la transformacion
de su cultura y de las instituciones que derivan de ella, tanto como una
intervencion de su parte en otras culturas a través del reconocimiento que los

237

PRAXIS FILOSOFICA



238

TRADUCCION

universitarios formados en esa cultura puedan otorgarle a sus aportes, una
vez que el aporte critico de la cultura extranjera es reconocido en su validez
antropologica. Si se considera, por ejemplo, el reciente surgimiento de la
disociacion intercultural entre el liberalismo y la cultura musulmana, estamos
forzados a reconocer la necesidad de ampliar la cultura contractual del
liberalismo americano con el reconocimiento de las relaciones de necesidad
que unen el desarrollo de las culturas sociales al mundo y a la realidad
de los hombres, un reconocimiento de las relaciones de necesidad que
obligan a reconocer la objetividad de las leyes que regulan los intercambios
econdémicos y que impone una justicia en la redistribucion de los bienes,
los derechos y los deberes. Solamente un reconocimiento tal puede hacer
que el suefio europeo de una democracia deliberativa mundial escape de
sus limites éticos internos. La cultura musulmana ofrece esta posibilidad
de criticar los limites internos al pensamiento contractual y a los acuerdos
arbitrarios de intercambio que promueve. Ella ofrece esta posibilidad a
condicion de poder ajustarse ella misma a la imagen del hombre propuesta
por la experimentacion total de si mismo a la cual se entrega, y de abandonar
su refugio acritico en una consciencia del destino que anima la lucha contra
todo lo que se presume opuesto a la eleccion del destino de sus fieles.
Pero esta critica filosofica debe ser transcultural en la medida en que
debe adoptar el punto de vista de las otras culturas para poder comprenderlas
y evaluar su creatividad cultural asi como su capacidad critica; se debe no
solamente pensar que el otro pueda tener razon, sino que se debe pensar
que efectivamente la tiene mientras se piensa como verdadero lo que el otro
piensa, para luego reconocer que es verdadero (que esto lo sea o no lo sea).
La indisponibilidad del unico criterio antropologico de didlogo intercultural
critico, es decir, el acuerdo de verdad del otro era, quiza, a lo que se apuntaba
a través de la prohibicion de apropiarse de la potencia de juzgar en ultima
instancia, la cual correspondia por derecho al Dios judaico. Incluso, si no
se trata de prohibir al hombre de las mundializaciones culturales el hecho de
identificarse al ser de juicio y de verdad que ¢l es, es preciso atender, desde
la cultura judaica, la incapacidad en la que esta el ser humano de reconocer la
verdad de lo que dice y piensa, mientras no pueda compartir con los demas
su juicio de verdad y hacerles reconocer la objetividad de la experiencia
que de él mismo y del mundo realiza. Quiza en ello consiste el judaismo y
el islamismo oculto del europeo, quiza en eso consiste la limitacion interna
del uso del juicio filosofico, que este sea cotidiano o profesional, si es verdad
que compartir y dar a los demas como a si mismo las condiciones de acceso
constituyan los Unicos testimonios de la existencia de esta verdad, que para
existir, necesita, a la vez, ser comun y ser cominmente reconocida.



