Politica






La irrupcion de la “teologia
politica” en la Republica de
Weimar y sus reverberaciones

contemporaneas*

The Irruption of “Political Theology”
in the Weimar Republic and Contemporary

Repercussions

Recibido: 18/08/08
Aprobado evaluador interno: 17/09/08
Aprobado evaluador externo: 27/09/08

Resumen

El origen y desarrollo de la llamada Teologia
Politica es producto de los trabajos muy origi-
nales desarrollados por Carl Schmitt y Walter
Benjamin durante el agitado periodo de la
Reptblica de Weimar. En el marco de circuns-
tancias dramaticas, ambos autores elaboraron
una aproximacién innovadora y desafiante de
los problemas politicos y juridicos a los que de-
bid enfrentarse el primer régimen democratico
implantado en Alemania, a través de la cual el
asunto de la fundamentacion teoldgica y sus
implicaciones para la teoria y practica politicas
emergi6 en una forma inesperada. Las posturas
adoptadas por uno y otro autor, radicalmente
opuestas entre si, se plasmaron en la exigencia
de una revolucién mesianica y de una contrarre-

volucién excepcional, las cuales han ejercido una

= Articulo de reflexion-revision.

Victor Guerrero Apraez**

Abstract

So called Political Theology originated and
developed in the seminal works of Carl Schmitt
and Walter Benjamin during the tumultuous
period of the Weimar Republic. Under dramatic
circumstances, both authors developed a defiant
and original approach to the political and legal
problems faced by the first democratic regime set
up in Germany, through which the question of
the theological foundation and its implications
for the theory and practice of Politics arose in an
unexpected way. The radically opposed positions
adopted by Benjamin and Schmitt, demanding
messianic Revolution and exceptional Coun-
terrevolution, have exerted a rich and polemic
influence in a broad set of the most influential
political thinkers of the last century and the new

millennium. Political Theologies are currently a

«# Profesor Facultad de Ciencias Politicas y Relaciones Internacionales Pontificia Universidad Jave-
riana, Abogado; magister LL.M, Universidad de Konstanz (Alemania). Ex Director de la Unidad de
Politicas de la Consejeria de DDHH, Consultor nacional e internacional, Miembro del Instituto de
DDHH y Relaciones Internacionales de la Facultad de Ciencias Politicas y Relaciones Internacionales.

Correo electronico: vguez12@yahoo.com

431



432 Ricardo Sanchez-Angel

profunday polémica influencia en una extendida
cantidad de influyentes pensadores politicos del
siglo pasado y el nuevo milenio. Las teologias
politicas constituyen en la actualidad un campo
muy dindmico en la academia y forman parte de
ladisciplina de los estudios politicos. Este ensayo
hace una exploracion de las razones para esta
nueva corriente y los desafios que representa
parala politica, asi como sus contribuciones para

la hermenéutica de las victimas.

Palabras clave autor
Teologia politica, mesianismo, estado de excep-
cion, Republica de Weimar, desafios politicos,

victimas.

Palabras clave o descriptores
Teologia politica — Historia, Mesianismo politi-

co, Alemania - Historia.

vigorous academic field and are also part of the
discipline of political studies. This essay explores
the reasons for this new trend and the challenges
it poses for Politics as well as its contribution to

the perspective of the victims.

Key words author
Political theology, messianism, state of excep-
tion, Weimar republic, political challenges,

victims.

Key words plus
Political theology — History, Messianism, Poli-

tical, Germany - History.



La irrupcion de la “teologia politica” en la Republica de Weimar 433

1. La Republica de Weimar como escenario para el surgimiento de
la moderna teologia politica

La discusion contemporanea alrededor del concepto de teologia politica tiene un
momento de surgimiento preciso, cuando durante la primera década de la Reptiblica de
Weimar dos pensadores particularmente influyentes en la teoria y la filosofia politicas,
Carl Schmitt y Walter Benjamin, desde constelaciones ideoldgicas, culturales y perso-
nales absolutamente antagonicas, hicieron en sus respectivas obras sendas reflexiones
y apuestas conceptuales cuya densidad y radicalidad, todavia y en sorprendente reno-
vacion, contindan siendo temas mayores en la delimitacién y alcance de lo politico. La
publicacion en 1922 de la Teologia politica: cuatro lecciones sobre la soberania, de
Schmitt, y la aparicién de Para una critica de la violencia, de Benjamin, el afo siguiente,
significaron el resurgimiento del tema de lo teol6gico en sus relaciones con lo politico.

Se trato, ciertamente, de una irrupcién intempestiva cuya perdurabilidad y relevancia
conceptuales encuentran hoy, a casi un siglo de distancia, una renovada discusion que
en el lapso de pocos afios ha engendrado un nuevo campo conceptual y disciplinario
cuya potencia develadora esté sin duda a abierta a escrutinio, pero cuyas pruebas no
hacen sino acrecentarse. En su respectivo impetu tedrico ambos textos son tanto el
producto de las biografias intelectuales de cada uno de sus autores, como de la singular
experiencia que significé el advenimiento de la primera democracia en Alemania luego
de su derrota militar tras la Primera Guerra Mundial, en el marco de las expectativas
y experiencias revolucionarias que sacudieron al pais cuando en 1918 la implantacién
de consejos obreros y el ascenso del Movimiento Espartaquista hicieron pensar que la
revolucion soviética tendria su correlato y continuacion en suelo aleman.

Caracterizada como un periodo de particular inestabilidad politica y financiera, baste
mencionar que durante sus primeros cuatro afios de existencia la primera democracia
alemana vio sucederse diez gobiernos, al extremo de presentarse, en el transito desde el
régimen imperial del Kaiser Guillermo II a uno parlamentario, rasgos de una guerra civil
entre los sectores favorables al monarca y los movimientos radicales, el dificil parto de
la Republica de Weimar fue también la cuna intelectual de un prodigioso florecimiento
espiritual que dificilmente encuentra parangén en el curso del siglo XX.

El inmenso despliegue intelectual tan hondamente ligado a este breve periodo
—entre los inviernos de 1918 y 1933— abarcaria el conjunto de las ciencias fisicas y
sociales, tanto como el arte y la filosofia, pero no menos el derecho y la politica. Desde
la teoria generalizada de la relatividad de Einstein, pasando por la teoria cuantica de
Planck, hasta llegar a la sociologia de Simmel, la teoria politica de Weber, la filosofia
de Heidegger, el teatro de Brecht, y hasta el expresionismo cinematografico de autores
como Murnau y Lang, el paisaje intelectual contemporaneo europeo y mundial, no solo

aleman, cambiaria para siempre.



434 Victor Guerrero Apraez

Se trat6 de un paisaje compuesto de mutaciones politicas tan intensas y en tal con-
centracion cronologica —en el transcurso de pocos meses Alemania recorre el camino,
que a sus homdlogos europeos les habia tomado al menos dos centurias, desde la
monarquia hasta una democracia parlamentaria radical, y en menos de doce afios pasa
de una democracia radical al totalitarismo nazi— que proporciond la constelacién de
circunstancias necesarias para que surgieran inéditos esfuerzos de reflexiéon y creacion
intelectual cuya urgencia era demandada por lo dramético de su desarrollo y la extrema
tension entre las opciones politicas posibles.

El periodo de Weimar fue un despertar abrupto en el nuevo siglo luego de una
centuria en que las diferentes tentativas democratizadoras habian fracasado ante el
autoritarismo y la predominancia de los estamentos hacendatarios y reaccionarios bajo
cuya égida férrea —Bismarck— se hizo posible la tardia y tltima unificacién nacional
en Europa. Esta traumatica introduccion de la democracia como consecuencia de la
derrota militar signific6 que su implantacion estuviese signada por una deletérea am-
bigiiedad. Mas que el resultado de una profunda movilizacién social y una destitucién
insurreccional del Ancien Régime, la democracia de Weimar fue percibida como el
producto de una circunstancia externa —el devastador triunfo aliado en medio del
exitoso bloqueo naval impuesto por Inglaterra, que literalmente someti6é por hambre
a la poblacién del pais obligando a su capitulacién—; y menos que la abolicion espon-
tanea de la monarquia —miticamente ligada al Sacro Imperio Romano Germanico— su
destitucion era la consecuencia de la imposible continuidad suya por cuanto sobre la
dinastia Hohenzollern recaia el desprestigio y la responsabilidad de la catastrofe —al
punto que Guillermo II seria calificado como el primer criminal internacional de la
historia— (Sands, 2002, p. 35).

En tales términos, la apreciaciéon del nuevo régimen politico siempre oscild entre
ser considerado como un subrogado ilegitimo de la monarquia —postura en la que se
unificaron los sectores opositores de derecha— pero también como un placebo degra-
dado de lo que hubiera podido ser un régimen socialista o una reptblica obrera —por
los sectores obreros y comunistas—, favoreciendo una suerte de unién contra natura
entre los sectores nostalgicos de la autoridad omnimoda y los movimientos de izquierda
que compartieron siempre —les extremes se touchent—, aun en medio de las etapas
cruciales, esa falta de lealtad con el efimero periodo de Weimar.

Esta particular condicion de la primera democracia alemana, siempre oscilante entre
extremos, perpetuamente sacudida por crisis ministeriales y coyunturas internacionales
tan perturbadoras como la gran depresion de finales de la década del 20, la guerra civil
rusa y la implantacion del fascismo en la vecina Italia, fueron factores que propiciaron
una singular reflexion politica caracterizada por su lucidez y clarividencia, en un apa-

sionado debate de ideas y posiciones. Esta intensificaciéon de lo politico y esa condicion



La irrupcion de la “teologia politica” en la Republica de Weimar 435

de hallarse situada en el abismo de la revolucién o la contrarrevoluciéon convirtieron a
Weimar en la arena intelectual donde fue posible atisbar el relumbrar de lo teoldgico en

el corazon de las encarnizadas luchas por el predominio y el poder.

2. La teoria del estado de excepcion en Carl Schmitt

La estrategia puesta a punto por Schmitt para dar cuenta del elemento teologico al inte-
rior del pensamiento politico y juridico tiene como pivote conceptual su célebre dictum,
segun el cual, “todos los conceptos relevantes de la teoria del Estado son nociones teol6-
gicas secularizadas” (Schmitt, 1922, p. 54). Se trata de una formulacién especialmente
densa que implica al menos una consecuencia profundamente inquietante: la teoria
politica —en la medida en que el Estado y los procesos asociados a él forman su objeto
preferencial— carece de un estatuto propio que le proporcione autonomia conceptual
y, por tanto, queda puesto en cuestiéon su propio estatuto y aspiracion de disciplina o
campo de conocimiento propio.

Ademas, al resultar la teoria politica un trasunto de la teologia, su propia sustancia
—su inconsciente en términos freudianos— le es completamente ajena pues perte-
nece a otro ambito y a otra época. Pero la tesis contiene, implicitamente, en cuanto
se sirve del concepto de secularizacién también una no menos polémica valoracion
del proceso por el cual la modernidad pudo convertirse en el proyecto racional e
ilustrado en contraposiciéon al mundo medieval honda y expresamente enraizado en
las categorias teoldgicas.

En cuanto el Estado es el gran producto politico que a través de su modulacion
absolutista primero, y luego, de su versiéon nacional, sustituye y destituye al mundo es-
tamental coronado por la figura del monarca, investido del derecho divino de los reyes
como contrapartida terrenal de la autoridad celeste encarnada en el vicario de Cristo
en la tierra, si la teoria politica que lo acompafa se encuentra —sin saberlo— erigida
sobre la matriz —mathesis clasica, diria Foucault— teoldgica, lo que estd en duda es
el proceso mismo de la modernidad. Al menos, la validez del tipo de comprension del
que ha sido objeto por parte de la historia, la filosofia, la teoria politica y juridica. La
potencia perturbadora de su consideracion se desplegaba en una serie cuidadosamente
escogida de casos de aplicacion.

La soberania —ese concepto cardinal de lo politico elaborado a finales del siglo
XVI por Jean Bodin— como suprema potestas no vendria a ser mas que el traslado
a un érgano politico de los rasgos propios de la divinidad. El estado de excepcion, en
consecuencia, concebido como facultad privilegiada de la soberania, es exactamente
el correlato travestido del milagro como suspensién de las leyes de causalidad, pues
si aquel deja sin vigor la legalidad ordinaria, este interrumpe las relaciones ordinarias

de causa y efecto, manifestando ambos la omnipotencia de la deidad y la sustancia



436 Victor Guerrero Apraez

soberana (Agamben, 1998, pp. 28-29). Si la excepcion adquiere esta nueva dimension
entonces ella exige un nuevo pensamiento y brilla por fin tras la oscura noche en que
la regularidad la sepultara.

Esa reivindicacion de la excepcion, que literalmente coloca al derecho patas arriba, va

a requerir en su ayuda el pensamiento de un filésofo protestante como Kierkegaard:

la excepcion explica lo general y se explica a si misma. Y se quiere estudiar de verdad lo
general, no hay sino que mirar a la excepcion real. Mas nos muestra en el fondo la excepcion
que lo general. Llega un momento en que la perpetua habladuria de lo general nos cansa;
hay excepciones. Si no se acierta a explicarlas, tampoco se explica lo general. No se para
en mientes, de ordinario, en esta dificultad, porque ni siquiera sobre lo general se piensa
con pasion, sino con facil superficialidad. En cambio, la excepcioén piensa lo general con

enérgica pasion (Agamben, 1998, p. 30).

Esta cadena de derivaciones a partir del enunciado seminal llevaba consigo un nuevo
estatuto de la decision —Entscheidung— que pasa a convertirse en el centro gravita-
cional tanto de lo politico como de lo juridico y el factor decisivo que caracterizaria el
ejercicio de uno y otro: la decisiéon de optar y crear el enemigo y el amigo —esencia de lo
politico— (Schmitt, 1991, capitulo 2) y la determinaci6n judicial, que en abierta polémica
con Weber, Kelsen y Heller es una absoluta creacién —una creatio ex nithilo— en cuya
reiteracion regular de la actividad estatal no se repite la regla, sino que se escenifica una
y otra vez una formulacion creadora. Pero, de manera sorprendente, este emplazamiento
critico no es propiamente la plataforma para reconstruir la reflexién politica sino para
pensar, a partir suyo, de una forma realmente consecuente con el sustrato teol6gico de
lo politico, un nuevo sentido del orden que este sustenta y manifiesta.

El orden politico-juridico europeo requiere entonces ser definido de nuevo por
Schmitt como el katechon; un orden que se opone a la aniquilacion, el caos y el nihil-
ismo, asimilados todos ellos bajo la formula del Anticristo. Un orden —el orden del
Ius Publicum Europaeum, como lo denominara en su obra posterior El Nomos de la
Tierra— que funda su propo6sito y obtiene su justificacién en la resistencia a la destruc-
cién, en la modesta pero no por ello menos decisiva tarea de retardar el tiempo de la
destruccidn, es decir, el momento apocaliptico. No es dificil concluir que la figura del
Anticristo era la formulacién abstracta del enemigo callejero de la agitacion comunista,
que anunciaba la revolucion roja obrera en las zonas altamente industrializadas de la
cuenca del Ruhr.

Consecuentes con su orientacion, las tesis de Schmitt asumen un carécter abierta-
mente reaccionario y toman decididamente partido por el curso politico apto para prevenir

las aspiraciones revolucionarias que, de la mano de las internacionales obreras y el inicial



La irrupcion de la “teologia politica” en la Republica de Weimar 437

internacionalismo patrocinado por Moscq, hicieron de tal desenlace un horizonte posible.
De hecho, toda la propaganda de los tempranos afios 30 en los sectores comunistas y
obreros daba por hecho que la revolucion bolchevique tendria su continuacién en Ale-
mania como paso previo para su extension mundial. Pero en un giro inesperado, la tarea
descifradora de la sustancia de lo politico, al poner al descubierto su estrato teoldgico,
daba lugar a una deliberada asuncién de lo teologico como espacio de pensamiento y
referencia para la continuacion de su indagacion politica.

Schmitt era claramente consciente de la carga de profundidad que estaba colocando
en medio de las turbulentas discusiones de su época. En esta vasta arena intelectual que
fuera la Republica de Weimar, dominada por un singular espiritu agonistico, agenciado
por la radio y el cine como medios técnicos de comunicacién masiva, eran varios los
duelos tedricos que se libraban, cuyas repercusiones contintian alimentando una parte
considerable de los debates en varios campos de las ciencias y disciplinas sociales.

En el ambito de la filosofia, Heidegger polemizaba contra el humanismo de proce-
dencia kantiana cuyo maximo representante era Ernst Cassirer, con una radicalidad
estremecedora, en nombre de una nueva filosofia —la suya— que se imponia como tarea
renovadora asumir los retos existenciales del ser para la muerte, intentando liquidar
dos mil afios de tradiciéon ontologica platonica y aristotélica, y previamente habia roto
con los postulados fenomenolégicos de su antiguo maestro, Edmund Husserl. En el
campo de lo juridico y la filosofia del derecho, Hans Kelsen, en ruptura con las escuelas
jusnaturalistas y positivistas pretendia salvar el caracter cientifico del derecho mediante
la creacidon de su teoria pura, que reducia lo juridico a un universo abstracto de normas
generadas a partir de la norma suprema, l6gicamente articuladas y capaces de absolver
todas los conflictos y contradicciones.

En lo que respecta a la filosofia politica, Ernst Bloch, en una sintomética consonancia
cronologica con el espiritu de Weimar —su Principio de la utopia se habia publicado por
primera vez en 1918— asumia abiertamente para su profesion de fe marxista la incorpo-
racion del mesianismo biblico como elemento necesario para la revolucion proletaria,
introduciendo con ello un utopismo materialista mesianico, que, huelga decirlo, chocaba

frontalmente con toda la ortodoxia de la escuela y las direcciones del Komitern.

3. La teoria de la revolucion mesianica en Walter Benjamin

En la otra orilla del espectro politico, el intelectual de ascendencia judia, Walter
Benjamin, respondi6 a la problematica planteada por Schmitt mediante una critica
radical de la violencia. Partiendo de las tesis de Georges Sorel y Marx, la critica de
Benjamin descomponia la violencia ejercida por el Estado en dos clases, histérica
y materialmente diferenciadas. La violencia. Esta aproximacion la habia iniciado

con su gran trabajo teérico sobre el drama barroco alemén era una obra que rompia



438 Victor Guerrero Apraez

los limites de cualquier disciplina —teoria literaria, filosofia, historia, politica— y que
polemizaba con el saber académico universitario en su conjunto, El origen del drama
barroco aleman.

Pese a tratar autores teatrales de la segunda mitad del siglo XVII —Griphyus,
Lohenstein, Hallman, Opitz, Calderdén de la Barca— el periodo escogido, si bien podia
parecer exdtico a primera vista, permitia también descubrir una clave hermenéutica
anclada en el corazén del presente, pues el motivo profundo de la dramaturgia de estos
autores no es otra sino la crisis del modelo monarquico que sus protagonistas reales
experimentan en el transito de su soberania, fundamentada teol6gicamente, a una nueva
época racionalista (Benjamin, 1995, cap. 2).

El periodo barroco europeo fue una época de crisis profunda en todos los 6rdenes de
lavida material y cultural. Estuvo marcado por el fantasma del regicidio que la revolucion
inglesa habia escenificado sobre la testa coronada de la dinastia Estuardo, poniendo en
cuestion la milenaria tradicion del derecho divino de los reyes, y ocasionando, con el
advenimiento de Cromwell como lord protector, el fantasma de la revolucion traicionada.
La ejecucion del monarca, la puesta a punto del ritual regicida supuso una perturbadora
interrupcion de los dogmas politicos existentes y una incertidumbre cognitiva cuya reso-
luci6én fue abocada en una doble direccion, desde la filosofia y desde la politica.

La respuesta filosofica fue la edificacion del racionalismo en la obra de Spinoza, cuya
Proposicién XIII, en el cuarto libro de 1a Etica, enuncia la identidad entre las proposicio-
nes logicas y los hechos reales, y la gran construccién de Leibnitz, quien con base en el
principio de razon suficiente asigna a cada cosa y circunstancia una plenitud explicativa
frente al escepticismo y el caos. La gran respuesta politica la van a proporcionar Hobbes,
amitad de la centuria, con la edificacién mecanicista de un orden estatal autoritario y
contractualista, y Locke, en su crepusculo, luego de la Gloriosa Revolucién en Inglate-
rra, con el gran ideario de libertad e igualdad individuales. Incluso, segiin historiadores
como Le Roy Ladurie, puede caracterizarse esta primera forma incipiente de Estado
moderno, méas acertadamente, como estado barroco.

Esta liquidacion de la soberania real, que el siglo contempla como ritual inédito, se
enfrenta draméticamente en el teatro barroco aleman, mediante la transformacion del
monarca en el gran protagonista de la mayoria de sus creaciones teatrales. Se trata de
un teatro de monarcas, ya se coloque en escena al contemporaneo Carlos II Estuardo, a
la méas lejana Maria Estuardo o a los lejanos y fantasiosos monarcas bizantinos —Ledn
de Armenia, Catalina de Georgia, Papiniano—; es decir, de los soberanos de cara al tras-
fondo de la época. El monarca real se presenta a través de la pareja dialéctica del martir
y el tirano; si lo primero, se asiste al ritual de su despojo del poder, el sometimiento
a sus adversarios, los rituales de crueldad que se abaten sobre su corporalidad, y por

altimo, su muerte en medio de los tormentos maés terribles, calcando miméticamente



La irrupcion de la “teologia politica” en la Republica de Weimar 439

la pasion de Cristo, y otorgandole con ello una legitimaciéon extra mundana; si lo
segundo, el monarca, asume despéticamente los poderes dinasticos —o los usurpa—
para convertirse en el ejecutor de lapidaciones y degollinas que inflige sobre todos los
rivales, erigiendo una legitimidad puramente factica que no puede aspirar a ninguna
legitimidad extra mundana.

En ambos cursos dramaéticos el punto de gravidez que define una de las dos condi-
ciones es la decision, su imposibilidad, su vacilacion o su asuncién fulminante. En su
inestabilidad, rayana en lo insoportable, el periodo barroco es el espejo alegorico de la
propia Republica de Weimar. Y la forma estética particular del drama barroco, que Ben-
jamin caracteriza como una exposicion desnuda, alegorica y con cambios de escenario
con el telon levantado, mostrando, a veces ingenuamente, las entrafas del ejercicio del
poder, resultar4 especialmente atractiva, permitiendo una primera relaciéon entre la
politica —la brutalidad del tirano— y la teologia —su sublimacién como méartir—.

En tal perspectiva, entonces, no result6 extrafio que el texto presentado como pro-
yecto de tesis para la habilitacién de su autor en el sistema universitario aleman no fuese
comprendido y sufriera un rotundo rechazo. Si Benjamin se servia de las tesis planteadas
por Schmitt en su libro sobre La dictadura, para corroborar la pertinencia del topico
decisionista en toda meditacion sobre el fenémeno de la soberania, y esta coincidentia
oppositorum entre dos autores momentaneamente cercanos por la urgencia del asunto
conducia a un intercambio epistolar reciprocamente admirativo, sin embargo, el enfoque
de sus aproximaciones, las consecuencias extraidas y el propio destino personal de ambos
autores, no podia estar mas radical y antagénicamente situado en las antipodas.

Esta divergencia se revelaria ya de manera frontal en los dos grandes textos de Ben-
jamin sobre la teoria de la violencia, escritos al parecer en la misma época: Para una
critica de la violencia y el Fragmento teolégico politico. El punto crucial se encuentra
en la necesidad de poder construir una aproximacion critica a la violencia —Gewalt—
que consiga emanciparla de las sempiternas ataduras de la ley y del derecho, donde
siempre habria permanecido aherrojada tanto en la reflexion filoséfica como politica.
En tal perspectiva, de clara y audaz ruptura teérica, entonces, resulta necesario crear
una diferencia conceptual entre violencia fundadora o instauradora —rechtsetzende
Gewalt—, de una parte, y de la otra, la violencia perpetuadora o conservadora —re-
chtserhaltende Gewalt—, con el objetivo estratégico de exponer los limites de este
enfoque convencional.

En tanto la primera forma de violencia encuentra su manifestacion privilegiada
en el ejercicio del derecho de huelga —tesis directamente tomada de Georges Sorel—,
claramente autorizado por la propia ley, donde la detencién del trabajo y la paralisis
coactiva de las maquinas tiene por objeto rechazar el orden presente del modo de pro-

duccion capitalista, permitiendo atisbar, in status nacendi, un orden distinto que no se



44( Victor Guerrero Apraez

halla todavia definido, puede encontrarse su prolongacién en la violencia revolucionaria,
que como tal, esta si, se propone la creacién de un nuevo orden y un nuevo mundo; la
segunda forma de violencia encuentra sus modos de expresién mas relevantes en el
parlamento —cuyas leyes tanto se basan como autorizan su ejercicio—, la policia —donde
ambas clases se confunden y expanden de manera indiferenciada, calificada como la
més ominosa— y la ley marcial, que abre el ejercicio de la guerra —sin que exceda el
ambito de la ley— (De Wilde, 2006, p. 190).

Pero Benjamin da un paso tebrico aun mas arriesgado al plantear una inédita condi-
ci6n cuya cumplimentacioén permitiria hacer saltar los limites analiticos. El requerimiento
de la existencia de una violencia que no precise de ningtn fin para ser justificada, que
sea medio puro —reine Mittel— con lo que se superarian las coordenadas anteriores.
Esta violencia solo podria ser mitica o divina —mytische Gewalt o gottliche Gewalt—.
La violencia mitica fundadora introduce la culpa y moldea los cuerpos de los vivientes en
una petrificacion de su potencialidad vital —lo cual se ejemplifica con el caso de Niobe,
esa criatura terrenal cuya presuncion desata la violencia mitica de Apolo y Artemisa—,
mientras que la divina estaria desprovista de cualquier fin y tendria un caracter me-
sianico (Benjamin, 1977, p. 199).

Se trataria de una violencia pura, que se justificaria en su preciso ejercicio sin vali-
daciones finalisticas, con lo cual escaparia a las redes de la ley, y cuyo campo de accion
no seria la vida tal cual de los sujetos —das blosse Leben, el homo sacer o la nuda vida
en la terminologia posterior de Giorgio Agamben'—, sino el alma de los vivientes, su
potencialidad, aquello que se encuentra més alla de su materialidad pero que estaria
en la sustancia misma de los hombres. Es una violencia no sangrienta, determinante
y purificadora, a la cual seria justificado llamar aniquilatoria, pero que si bien puede
predicarse en cuanto tal de los bienes, el derecho y la vida, es, sin embargo, solo relativa
para el alma de los vivientes.

Esta violencia divina tiene, inexorablemente, un contenido mesidnico, de manera
que la Gnica posibilidad para que la violencia revolucionaria escape a la ley no es otra
sino despojarse de justificaciones teleolégicas y asumir el mesianismo inherente a la
violencia divina. Su condicién esencial es justamente esa: la ausencia de toda imposi-
cién del derecho. Y en esa medida, ella no se opone al mandamiento del “no mataras”,
sino que por el contrario, ante la pregunta de si {puedo matar?, asume el mandamiento
como su respuesta negativa. ¢Se trataria, en el maximo oxymoron —plenamente barroco
por lo demés—, de una violencia no violenta, como lo entiende Judit Butler, en la mas

reciente de las lecturas del texto benjaminiano (Butler, 2006, p. 213)?

1 Cabe entender la meditacion de Agamben como un extenso desarrollo del tratamiento propor-
cionado por Benjamin al fendmeno de la nuda vida (Agamben, 1998, p. 87).



La irrupcion de la “teologia politica” en la Republica de Weimar 441

La parte final del ensayo y el fragmento son de una extrema complejidad por la
densidad del lenguaje, la pluralidad de registros en que se mueve y lo inusual del
abordaje. Incluso la discusion entre sus mas destacados intérpretes ya encuentra pun-
tos de divergencia en cuanto a la datacion del Fragmento teol6gico-politico. Scholem
lo situaba como un texto tardio, contemporaneo de sus Tesis sobre la historia, segiin
lo cual su redaccion habria tenido lugar al final de su vida, hacia 1939 6 1940. Adorno,
siguiendo a Taubes, lo reubica, en lo que parece la datacion mas exacta, en la misma
época de Para una critica de la violencia®. Esa disparidad no hace mas que acrecentarse
cuando se trata de la hermenéutica del texto.

Incluso, un intérprete de ordinario tan agudo como Derrida, en una de las mas
influyentes lecturas recientes de ambos escritos, no vacila, equivocadamente, en catalogar
esta violencia reclamada por Benjamin estrictamente a titulo de imperativo categoérico
revolucionario, como una suerte de anticipo de la violencia hitleriana, acudiendo a la
vecindad nominativa entre el término aleméan waltende, que puede traducirse como
decisiva —con el cual el texto concluye y su resonancia como raiz del nombre del autor
interpretado, tanto como nicleo de la propia palabra violencia (Gewalt y walten)—, con
lo cual no solo desfigura la construccion conceptual que propone Benjamin, sino que lo
coloca del lado de sus adversarios mas encarnizados (Agamben, 1998, p. 85).

Benjamin introduce una distincioén sorprendente —que quiz4 ha ejercido una in-
fluencia en el pensamiento de Agamben mucho mayor de la que el mismo autor ita-
liano reconoce— al enfrentar esta conceptualizacion de la violencia divina purificadora
con el dogma de la sacralizacién de la vida. Este seria un dogma, cuya investigacion
esta por hacerse y la cual valdria la pena emprender, pues se trataria de un fenémeno
relativamente nuevo producto del debilitamiento y extravio de la tradicion occidental
cuando esta pierde lo sagrado y inicamente puede buscarlo en las impenetrabilidades
de lo cosmologico.

Si el Aambito de relevancia de la violencia divina es lo incorporal —el alma de los vivien-
tes—, el portador de la deuda impresa es la vida tal cual o la vida nuda que se encuentra
en la 6rbita del viejo pensamiento mitico. Todo lo cual implica, a la luz de la experiencia
histérica del joven Benjamin, que es la experiencia del surgimiento de la Republica de
Weimar (con sus extremos profundos de inestabilidad), la necesidad de una decisién

determinante y separadora que solo la revolucién mesianica puede proporcionar.

2 La datacion exacta es fundamental para entender las variaciones que Benjamin introduce a la
nocion de mesianismo empleada en Para una critica de la violencia y la fragmentacion o asti-
llamiento a la que es sometida en su Tesis sobre la historia. El punto ha sido claramente destacado
por Reyes Mate (2006, p. 293).



442 Victor Guerrero Apraez

4. Desafios y destinos cruzados

La confrontacién de los dos autores, que en sus textos seminales introdujeron en el
pensamiento politico la temética y el problema de lo teoldgico-politico, deja ver que
estos solo comparten entre si el terreno comdn de un momento de quiebre de la relativa
autonomia que lo politico habia obtenido en el arco temporal que iria desde los inicios
de la modernidad hasta la segunda década del siglo XX. Ante la urgencia de la época que
enfrentaron, su gesto tedrico unanime fue el de sacar lo politico de si mismo y situarlo
ante el terreno de lo teolégico. La suficiencia y pretendida autonomia como disciplina
o campo de conocimiento dotado de un fundamento propio y unas categorias especificas
quedaron definitivamente puestas en cuestiéon para la politica y lo politico.

Si la politica no incorpora el elemento teoldgico y salda cuentas con él en las
profundas dimensiones constitutivas que para su propia identidad conlleva, estara
condenada a ignorar su propio inconsciente disciplinar —su interioridad genealédgica
mas recondita—, y continuara empleando un léxico teoldgico, sin saberlo, o negandose
a escudrifiarlo; si no asume el desafio de afrontar un horizonte de emancipacién que
incorpore lo mesianico, transformando el potencial de la revolucién, este horizonte
de sentido le estara vedado, con lo cual solo quedara lugar al conformismo y el eterno
retorno giratorio de los ciclos indefinidos y recurrentes de una violencia atada a la ley
en cuanto su mantenimiento o establecimiento, es decir, a lo sumo, una practica admi-
nistrativa o reflexiva de la policy.

Incluso, peor, el mesianismo sera usurpado por los dictadores y la barbarie, quienes
emprenderan en su nombre nuevas campafias de sometimiento y destruccion. Pero
a partir de ese momento comin, nada puede ser mas distinto en las respectivas
teologias politicas de ambos autores: el proyecto de Schmitt es el de una revoluciéon
preventiva-conservadora para mantener, o mejor, asegurar el orden existente mediante
surenovacién. Schmitt se convierte en el jurista coronado del movimiento nacional socia-
lista y es nombrado directamente por Goering como miembro del Consejo Prusiano.

En 1932, en la inminencia del ascenso al poder, y cuando el Partido Nacional So-
cialista obtenia las mayorias parlamentarias y el canciller Hindenburg preparaba el
camino para su ascenso al poder, invocara el articulo 48 de la Constitucion de Weimar
que consagraba el estado de excepcion, y en ejercicio directo del mismo dispusiera la
asuncién de poderes por el gobierno a su cargo, con el fin de neutralizar la oposicién
socialdemdcrata que contaba todavia con la mayoria en el importante estado de Prusia
—la célebre Ermdchtigungsgesetz— (Memoria, 1966), anulando con ello la autonomia
federal, se le encomendara la tarea de defender la legalidad de la medida en el juicio de
revisiéon que se adelant6 ante el tribunal de Leipzig.

El anterior fue el dltimo debate juridico en la agonizante Republica de Weimar, y

su caracter emblematico queda manifiesto por los rivales que alli se enfrentaron. Como



La irrupcion de la “teologia politica” en la Republica de Weimar 443

apoderados del gobierno estadual prusiano estuvieron Herman Heller, el jurista de
orientacion socialista, y Hans Kelsen, a quien Schmitt haria perder su cargo de profe-
sor en la Universidad de Colonia, con el pretexto de su ascendencia judia (Dyzenhaus,
2003, p. 25).

La teoria de la decision soberana sobre el régimen de excepcién tuvo su hora estelar:
el alto tribunal, en una decisiéon de compromiso que buscaba satisfacer ambas partes,
y que terminaba, de hecho y de derecho, por sepultar la primera democracia alemana,
valido el decreto. Benjamin, por su parte, se vio obligado desde 1933 a emigrar de
Alemania, a escribir con pseudénimo ante la censura impuesta en las editoriales y
revistas donde su nombre judio era ya motivo de rechazo, a sufrir el internamiento como
sospechoso bajo el régimen de Vichy, y finalmente, a suicidarse con una sobredosis de
morfina cuando intentaba escapar del inminente arresto de las autoridades franquistas
en el paso fronterizo de Port Bou. Era un muerto adicional al millon de vidas que habia
cobrado la guerra civil espanola, y 1a victima emblematica del estado de excepcion que
su corresponsal de antafio habia con tan feroz éxito predicado.

Pero en el famoso “maletin negro” que llevara consigo en su malogrado camino hacia
el exilio y hasta el momento de su muerte, Benjamin llevaba la copia de un texto que
se rehusaba a abandonar, en el que trabajaba al menos desde hacia algo mas de una
década y luego de haber visitado Mosct en 1926 y asistido a la traiciéon de la revolucion
con el Pacto Soviético-Aleman, en el que los dos lideres se repartieron Polonia y ase-
guraron el triunfo de la contrarrevolucion. Se trataba de las Tesis sobre la filosofia de
la historia, en donde el impetu mesidnico se refina y afila ante el cincel de las terribles
experiencias vividas.

Es imposible dar cuenta de la profundidad y alcance de esta brevisima obra, cuya
influencia no cesa de crecer en todas las disciplinas humanas. Baste sefialar que en
la década y media que separa ambas obras, la del Benjamin juvenil y la del tardio, se
presenta una alta coherencia asi como una intensificacién del elemento mesianico.
La revolucion contintia siendo la aspiracion mas urgente y la tarea histérica para los
vencidos. Pero ahora la formulacion, si bien continda siendo fiel a sus enunciados ya
expuestos, la concibe desde la memoria de las victimas, desde la exigencia de justicia
para los que no cuentan y todos aquellos a quienes la gesta del progreso ha aplastado
bajo su despliegue.

Benjamin postula que el estado de excepcion es la norma para los que sufren y que el
tiempo de la historia tiene que ser comprendido, ante todo, como un ejercicio colectivo
de la memoria que permita modificar el futuro. Ya no se trata de un mesianismo en
bloque, sino de las astillas mesianicas (Reyes Mate, 2006, p. 294) que permiten alcanzar
la intensidad revolucionaria en la reivindicacion de los vencidos cuya exigencia supone

tenerlos en cuenta para poder construir el porvenir y hacer que vuelva a ser posible la



444 Victor Guerrero Apraez

construccion de un mundo distinto. De esta forma, el apocalipsis se transformaria en
una apocatastasis, es decir, la recapitulacion de todas las cosas en el ahora mesianico,

en una revolucion donde estarian todas las victimas.

5. La discusion contemporanea en torno a la “teologia politica”
y sus repercusiones actuales

La publicacién en 1966 de la obra de Hans Blumenberg, La legitimidad de la modernidad
—Die Legitimitaet der Neuzeit—, fue la primera de las confrontaciones tedricas con las
tesis de la teologia politica esbozadas por Schmitt en 1922. Blumenberg controvierte el
concepto mismo de secularizacién empleado como criterio central de las tesis schmit-
tianas, pues se trataria de una transposiciéon mecanica de una época a otra, deformando
un proceso que responde a requerimientos distintos y propios, para lo cual ofrece una
nueva interpretacion de la nocion histérica y politica de secularizacion.

Para Blumenberg el proceso de reocupacién —Umbesetzung— de las categorias
funcionalmente necesarias en el mundo mental renacentista que se produce en la
modernidad, no habria consistido en una mera transposicion de atributos —infinitud, ra-
cionalidad, totalidad—, sino en una verdadera creaci6n a partir de las exigencias internas
impuestas por los nuevos desarrollos cientificos, lo cual habilitaria una fundamentacion
autébnoma y una “legitimidad” propia dotada de una nueva matriz epistémica.

En una fascinante e innovadora hermenéutica de la Modernidad, esta es vista, en
una perspectiva historica de larga duracion, como una segunda superacién de la Gnosis,
homologa ala producida por San Agustin y la Patristica con respecto a la cosmovision
sostenida por aquella, segtin la cual, la creacion y la redencién del mundo habrian sido
dos situaciones tan incompatibles entres si que el verdadero conocimiento, reservado
a los iniciados —la gnosis— demandaba la existencia de dos deidades: el demiurgo
o falso dios, y el verdadero Mesias, que traeria consigo la redencién (Blumenberg,
1976, capitulo VIII).

San Agustin, luego de tres siglos de inconclusos debates zanj6 la polémica mediante
una nueva doble conceptualizacion: la libertad humana —a cuyas erréneas decisiones
seria atribuible el mal en el mundo— y el pecado original —que permitia justificar la
condena divina—. La comprension cientifica del mundo y el sujeto individual —sellos
distintivos de la Modernidad— donde ahora se alojaria una nueva certeza antropoldgica,
s6lo seria posible merced a la continuidad del mito —inevitable acompaiiante de la cien-
cia—, la persistencia de metéforas refractarias a una explicacion 16gica —legibilidad del
mundo, caverna perceptiva—, y la perdurabilidad de lo religioso. Con ello, Blumenberg,
a su turno, situaba la Modernidad mas en una continuidad que en una discontinuidad

completa y parecia dejar sin mayor sustento la tesis de Schmitt.



La irrupcion de la “teologia politica” en la Republica de Weimar 445

Asi, se adelantaba a su vez al debate desencadenado mas tarde con ocasion del colapso
de los regimenes comunistas, que revel6 la vivaz permanencia de creencias religiosas y
su reactualizaci6én como factor en las guerras contemporaneass. Dada la magnitud de
la polémica y el vigor intelectual de las apuestas, el jurista de Platenberg escribiria una
respuesta en su Teologia politica II: sobre el mito de liquidacion de toda teologia poli-
tica, circunscribiendo los alcances de su tesis a un &mbito puramente juridico y politico.
A su turno, Jacob Taubes intervendria de manera dramética en la estela de la polémica,
con su libro Ad Carl Schmitt: Gegenstrebige Gefiige, no traducido todavia al espafiol,
en el cual recusa su decisionismo entre amigo y enemigo como la consecuencia de una
equivocada lectura de San Pablo, cuya revolucionaria apuesta por una universalidad
afirmativa y sin exclusiones (Badiou, 2002) estaria lejos de permitir vilidamente una
derivacion como la efectuada en la Teoria de lo politico.

Y finalmente, el mismo Taubes, en lo que habria de ser su Gltimo seminario uni-
versitario impartido en Estados Unidos, recogido en forma de libro algunos anos
después bajo el titulo The Political Theology of Paul, (Taubes, 2005, pp. 70-76) efectiia
una lectura de las epistolas de San Pablo como textos fundacionales del mesianismo
apocaliptico, desde la cual se enfrenta tanto con Schmitt y Benjamin, que se verian
asi nuevamente reunidos en la hermenéutica més reciente de lo teoldgico-politico.
Esta convergencia y recuperacion del pensamiento politico de San Pablo, iniciada por
el pensador aleman al final de su vida, seria proseguida por dos autores muy alejados
ideologicamente de las posturas de Taubes.

Alain Badiou, maoista y discipulo reconocido del marxismo estructuralista de Althus-
ser, retoma al Pablo historico para encontrar en él la figura epénima del miliciano que de
manera revolucionaria propugna una afirmacién de la inclusion universalista de todos
los creyentes en el mensaje mesidnico —lo que Badiou llama una nueva subjetividad
sin contenido y una verdad sin prueba—, como aquello de lo que la politica contem-
poranea seria incapaz, sumida en adscripciones identitarias y obsesa con diferenciales
civilizatorios, todos ellos proclives al aplastamiento de los méargenes. A su turno, en un
texto aun més sorprendente, Giorgio Agamben, en El Tiempo que resta: comentario
a la Carta a los Romanos (2006, capitulo 5), vuelve a pensar la exigencia, de cara a
las incertidumbres y recaidas recientes de la politica mundial en la destruccién y el
genocidio, por dar cuenta de la posibilidad de emancipacién y retomar el desafio por
construir un horizonte mesianico.

Luego de haber indagado en sus anteriores obras sobre el paradigma de lo biopolitico

y del homo sacer a partir de la confluencia de Foucault y Arendt (1998, p. 152), con la

3 Un interesante abordaje se encuentra en Guerras de religiones y transformaciones sociales en
el siglo XXI, de Carlos Alberto Patifio Villa.



446 Victor Guerrero Apraez

herramienta del estado de excepcion encuentran su manifestacion més reciente en las
salas de espera administrativa de los aeropuertos europeos —donde los indocumentados
en busca de refugio quedan en suspenso— y los campos de reclusion de Guantanamo,
el influyente pensador italiano se aboca a la recuperacion del legado mesianico de Ben-
jamin. Y finalmente, postula la hipoétesis, segtn la cual, el texto péstumo de Benjamin
tendria su oculta inspiracién y modelo en la epistola paulina.

La relevancia y persistencia tedrica de la problematica teoldgica-politica no hara
sino acrecentarse en la segunda mitad del siglo XX y adquirir un inusitado poder de
gravedad en la década actual, al punto de convertirse en un espacio propio de encuentro
que ha pasado a ocupar su propio nicho disciplinar al igual que la antropologia politica,
la filosofia politica o la psicologia politica.

A mi juicio, este desarrollo obedece a dos factores muy diferentes en naturaleza pero
convergentes en sus efectos. De un lado, la profundidad y carécter controversial de las
teorias de ambos autores, que van a suscitar un debate ininterrumpido en el periodo de
la posguerra, primero en el Ambito académico aleman (Blumenberg, Taubes, Voegelin,
Marquard, Petersen) y luego, en el contexto mucho més amplio de una discusién que
implica a tedricos italianos (Marramao, Esposito, Agamben, Virno), franceses (Lefort,
Mouffle, Leclau, Derrida, Zizek), espafioles (Reyes Mate, Mayorga, Villacafias, Beyneto)
y posteriormente se extiende a ambos lados del Atlantico, suscitada por la dificil pero
fascinada recepcion de la que serian objeto ambos autores.

Hechos significativos como la primera traduccién al italiano del Nomos de la Tie-
rra en la colecciéon de Einaudi, que es celebrada por Roberto Calasso como la mayor
obra de filosofia politica del siglo XX, la amplia difusién de Benjamin en los campus
universitarios, y la proliferaciéon de revistas especializadas dedicadas a los dos autores.
Asimismo, la articulacion de las corrientes politicas e intelectuales en Estados Unidos en
torno a ambos pensadores va a verse favorecida por la misma distancia de sus posturas
originales, sirviendo como aglutinador y marca de procedencia. Esta adscripcion va a
ir acompafiada de sorprendentes giros e inesperadas alinderaciones.

Asi, una revista contestataria como Telos, bastante marginal y contracultural, se con-
vierte en el 6rgano difusor de la obra de Schmitt, mientras una publicacion tan influyente
como New Left Review, de modo menos sorprendente, va a ser el vehiculo de recepciéon
de la obra de Benjamin en el campo de la reflexion politica. De otro lado, las rupturas
provocadas por el 11 de septiembre, la guerra contra el terrorismo, los movimientos
de victimas, la reemergencia de lo religioso en la vida politica norteamericana desde
el periodo de Reagan y la reactivacion de una justificacion cuasi religiosa de la guerra
contra el terrorismo, la amenaza del calentamiento global y sus repercusiones sobre la
especie humana, asi como la reformulacién de politicas internacionales como la que

produce Naciones Unidas bajo el paradigma de paz a través de la justicia, al igual que



La irrupcion de la “teologia politica” en la Republica de Weimar 447

los variados y extensos movimientos por la recuperacion de la memoria en el contexto
dela reactivacion genocidaria durante la década de los 90, van a provocar una creciente
apelacion de las herramientas hermenéuticas teoldgico-politicas, que finalmente dan
lugar a monumentales antologias de produccion analitica en este campo.

La vigorosa multiplicacién de aproximaciones a los temas cruciales de nuestra época
desde las teologias politicas demuestra la imperativa necesidad de recuperar para la
reflexion y la investigacion desde el campo de la disciplina de lo politico, las grandes
preguntas, devenidas hoy tan urgentes como lo fueran para Benjamin, sobre la eman-
cipacion, el papel de los vencidos y las posibilidades de construir un orden diferente al

callejon sin salida del progreso tecnolégico en el que hoy nos encontramos.

Referencias bibliograficas

AGAMBEN, G. (2006). El tiempo que resta: Comentario a la Carta a los Romanos.
Madrid: Trotta.

AGAMBEN, G. (1998). Homo Sacer: el poder soberano y la nuda vida. Valencia:

Pretextos.
BADIOU, A. (1999). San Pablo: la fundacion del universalismo. Barcelona: Anthropos.
BENJAMIN, W. (1995). El origen del drama barroco aleman. Madrid: Taurus.

BENJAMIN, W. (1991a). Theologisch-Politisches Fragment. En Gesammelte Schriften
Band II—1. Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft.

BENJAMIN, W. (1991b). Zur Kritik der Gewalt. En Gesammelte Schriften Band II—I.
Suhrkamp Taschenbuch Verlag.

BLUMENBERG, H. (1974). Die Legitimitdt der Neuzeit. Suhrkamp Taschenbuch Wis-

senschaft

BUTLER, J. (2006). Critique, Coercion, and Sacred Life in Benjamin’s “Critique of
Violence”. En H. de Vries & L. E. Sullivan, Political Theologies. Fordham Uni-

versity Press.

DE WILDE, M. (2006). Violence in the State of Exception: Reflections on Theologico-
Political Motifs in Benjamin and Schmitt. En H. de Vries & L. E. Sullivan, Political

Theologies. Fordham University Press.

DYZENHAUS, D. (2003). Legality and Legitimacy. Schmitt, Kelsen and Heller in the
Weimar Republic. Oxford: Oxford University Press.

ESPOSITO, R. (2005). Inmunitas: proteccién y negacién de la vida. Buenos Aires:

Amorrortu.



448 Victor Guerrero Apraez

MARRAMADO, G. (1998). Cielo y tierra: genealogia de la secularizacién. Buenos Aires:
Paidos.

MEMORIA ESTENOGRAFICA (1966). Preussen contra Reich vor dem Staatsgerich-
tshof. Stenogrammbericht der Verhandlungen vor dem Staatsgerichsthof in

Leipzig von 10 bis 14 Oktober 1932. Glashiitten im Taunus.

REYES, M. (2006). Medianoche en la historia. Comentarios a las tesis de Walter Ben-

Jjamin “sobre el concepto de historia”. Madrid: Trotta.
REYES, M. (2004). Nuevas teologias politicas. Barcelona: Anthropos.

SANDS, P. (2002). Fron Nurenberg to the Hage: the Future of International Criminal

Justice. Cambridge University Press.
SCHMITT, C. (1993). El concepto de lo politico. Madrid: Alianza.
SCHMITT, C. (1922, 1969). Théologie Politique. Gallimard.

TAUBES, J. (2004). The Political Theology of Paul. Stanford University Press.



