
P o l í t i c aC i e n c i a





431	 Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

L a  i r r u p c i ó n  d e  l a  “ t e o l o g í a 
p o l í t i c a ”  e n  l a  R e p ú b l i c a  d e 
W e i m a r  y  s u s  r e v e r b e r a c i o n e s 
c o n t e m p o r á n e a s *

T h e  I r r u p t i o n  o f  “ P o l i t i c a l  T h e o l o g y ” 
i n  t h e  W e i m a r  R e p u b l i c  a n d  C o n t e m p o r a r y 
R e p e r c u s s i o n s

Víctor Guerrero Apráez** 

Recibido: 18/08/08 
Aprobado evaluador interno: 17/09/08
Aprobado evaluador externo: 27/09/08

Resumen 

El origen y desarrollo de la llamada Teología 

Política es producto de los trabajos muy origi-

nales desarrollados por Carl Schmitt y Walter 

Benjamin durante el agitado periodo de la 

República de Weimar. En el marco de circuns-

tancias dramáticas, ambos autores elaboraron 

una aproximación innovadora y desafiante de 

los problemas políticos y jurídicos a los que de-

bió enfrentarse el primer régimen democrático 

implantado en Alemania, a través de la cual el 

asunto de la fundamentación teológica y sus 

implicaciones para la teoría y práctica políticas 

emergió en una forma inesperada. Las posturas 

adoptadas por uno y otro autor, radicalmente 

opuestas entre sí, se plasmaron en la exigencia 

de una revolución mesiánica y de una contrarre-

volución excepcional, las cuales han ejercido una 

∗ Artículo de reflexión-revisión.
∗∗ Profesor Facultad de Ciencias Políticas y Relaciones Internacionales Pontificia Universidad Jave-
riana, Abogado; magíster LL.M, Universidad de Konstanz (Alemania). Ex Director de la Unidad de 
Políticas de la Consejería de DDHH, Consultor nacional e internacional, Miembro del Instituto de 
DDHH y Relaciones Internacionales de la Facultad de Ciencias Políticas y Relaciones Internacionales. 
Correo electrónico: vguez12@yahoo.com

Abstract

So called Political Theology originated and 

developed in the seminal works of Carl Schmitt 

and Walter Benjamin during the tumultuous 

period of the Weimar Republic. Under dramatic 

circumstances, both authors developed a defiant 

and original approach to the political and legal 

problems faced by the first democratic regime set 

up in Germany, through which the question of 

the theological foundation and its implications 

for the theory and practice of Politics arose in an 

unexpected way. The radically opposed positions 

adopted by Benjamin and Schmitt, demanding 

messianic Revolution and exceptional Coun-

terrevolution, have exerted a rich and polemic 

influence in a broad set of the most influential 

political thinkers of the last century and the new 

millennium. Political Theologies are currently a 



432 Ricardo Sánchez-Ángel

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

profunda y polémica influencia en una extendida 

cantidad de influyentes pensadores políticos del 

siglo pasado y el nuevo milenio. Las teologías 

políticas constituyen en la actualidad un campo 

muy dinámico en la academia y forman parte de 

la disciplina de los estudios políticos. Este ensayo 

hace una exploración de las razones para esta 

nueva corriente y los desafíos que representa 

para la política, así como sus contribuciones para 

la hermenéutica de las víctimas. 

Palabras clave autor

Teología política, mesianismo, estado de excep-

ción, República de Weimar, desafíos políticos, 

víctimas.

Palabras clave o descriptores

Teología política – Historia, Mesianismo políti-

co, Alemania - Historia.

vigorous academic field and are also part of the 

discipline of political studies. This essay explores 

the reasons for this new trend and the challenges 

it poses for Politics as well as its contribution to 

the perspective of the victims. 

Key words author

Political theology, messianism, state of excep-

tion, Weimar republic, political challenges, 

victims. 

Key words plus

Political theology – History, Messianism, Poli-

tical, Germany - History.



433L a  i r r u p c i ó n  d e  l a  “ t e o l o g í a  p o l í t i c a ”  e n  l a  R e p ú b l i c a  d e  W e i m a r 

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

1. La República de Weimar como escenario para el surgimiento de 
la moderna teología política
La discusión contemporánea alrededor del concepto de teología política tiene un 

momento de surgimiento preciso, cuando durante la primera década de la República de 

Weimar dos pensadores particularmente influyentes en la teoría y la filosofía políticas, 

Carl Schmitt y Walter Benjamin, desde constelaciones ideológicas, culturales y perso-

nales absolutamente antagónicas, hicieron en sus respectivas obras sendas reflexiones 

y apuestas conceptuales cuya densidad y radicalidad, todavía y en sorprendente reno-

vación, continúan siendo temas mayores en la delimitación y alcance de lo político. La 

publicación en 1922 de la Teología política: cuatro lecciones sobre la soberanía, de 

Schmitt, y la aparición de Para una crítica de la violencia, de Benjamin, el año siguiente, 

significaron el resurgimiento del tema de lo teológico en sus relaciones con lo político. 

Se trató, ciertamente, de una irrupción intempestiva cuya perdurabilidad y relevancia 

conceptuales encuentran hoy, a casi un siglo de distancia, una renovada discusión que 

en el lapso de pocos años ha engendrado un nuevo campo conceptual y disciplinario 

cuya potencia develadora está sin duda a abierta a escrutinio, pero cuyas pruebas no 

hacen sino acrecentarse. En su respectivo ímpetu teórico ambos textos son tanto el 

producto de las biografías intelectuales de cada uno de sus autores, como de la singular 

experiencia que significó el advenimiento de la primera democracia en Alemania luego 

de su derrota militar tras la Primera Guerra Mundial, en el marco de las expectativas 

y experiencias revolucionarias que sacudieron al país cuando en 1918 la implantación 

de consejos obreros y el ascenso del Movimiento Espartaquista hicieron pensar que la 

revolución soviética tendría su correlato y continuación en suelo alemán.

Caracterizada como un periodo de particular inestabilidad política y financiera, baste 

mencionar que durante sus primeros cuatro años de existencia la primera democracia 

alemana vio sucederse diez gobiernos, al extremo de presentarse, en el tránsito desde el 

régimen imperial del Kaiser Guillermo II a uno parlamentario, rasgos de una guerra civil 

entre los sectores favorables al monarca y los movimientos radicales, el difícil parto de 

la República de Weimar fue también la cuna intelectual de un prodigioso florecimiento 

espiritual que difícilmente encuentra parangón en el curso del siglo XX. 

El inmenso despliegue intelectual tan hondamente ligado a este breve periodo 

—entre los inviernos de 1918 y 1933— abarcaría el conjunto de las ciencias físicas y 

sociales, tanto como el arte y la filosofía, pero no menos el derecho y la política. Desde 

la teoría generalizada de la relatividad de Einstein, pasando por la teoría cuántica de 

Planck, hasta llegar a la sociología de Simmel, la teoría política de Weber, la filosofía 

de Heidegger, el teatro de Brecht, y hasta el expresionismo cinematográfico de autores 

como Murnau y Lang, el paisaje intelectual contemporáneo europeo y mundial, no solo 

alemán, cambiaría para siempre. 



434 Víctor Guerrero Apráez

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

Se trató de un paisaje compuesto de mutaciones políticas tan intensas y en tal con-

centración cronológica —en el transcurso de pocos meses Alemania recorre el camino, 

que a sus homólogos europeos les había tomado al menos dos centurias, desde la 

monarquía hasta una democracia parlamentaria radical, y en menos de doce años pasa 

de una democracia radical al totalitarismo nazi— que proporcionó la constelación de 

circunstancias necesarias para que surgieran inéditos esfuerzos de reflexión y creación 

intelectual cuya urgencia era demandada por lo dramático de su desarrollo y la extrema 

tensión entre las opciones políticas posibles. 

El periodo de Weimar fue un despertar abrupto en el nuevo siglo luego de una 

centuria en que las diferentes tentativas democratizadoras habían fracasado ante el 

autoritarismo y la predominancia de los estamentos hacendatarios y reaccionarios bajo 

cuya égida férrea —Bismarck— se hizo posible la tardía y última unificación nacional 

en Europa. Esta traumática introducción de la democracia como consecuencia de la 

derrota militar significó que su implantación estuviese signada por una deletérea am-

bigüedad. Más que el resultado de una profunda movilización social y una destitución 

insurreccional del Ancien Régime, la democracia de Weimar fue percibida como el 

producto de una circunstancia externa —el devastador triunfo aliado en medio del 

exitoso bloqueo naval impuesto por Inglaterra, que literalmente sometió por hambre 

a la población del país obligando a su capitulación—; y menos que la abolición espon-

tánea de la monarquía —míticamente ligada al Sacro Imperio Romano Germánico— su 

destitución era la consecuencia de la imposible continuidad suya por cuanto sobre la 

dinastía Hohenzollern recaía el desprestigio y la responsabilidad de la catástrofe —al 

punto que Guillermo II sería calificado como el primer criminal internacional de la 

historia— (Sands, 2002, p. 35). 

En tales términos, la apreciación del nuevo régimen político siempre osciló entre 

ser considerado como un subrogado ilegítimo de la monarquía —postura en la que se 

unificaron los sectores opositores de derecha— pero también como un placebo degra-

dado de lo que hubiera podido ser un régimen socialista o una república obrera —por 

los sectores obreros y comunistas—, favoreciendo una suerte de unión contra natura 

entre los sectores nostálgicos de la autoridad omnímoda y los movimientos de izquierda 

que compartieron siempre —les extremes se touchent—, aun en medio de las etapas 

cruciales, esa falta de lealtad con el efímero periodo de Weimar. 

Esta particular condición de la primera democracia alemana, siempre oscilante entre 

extremos, perpetuamente sacudida por crisis ministeriales y coyunturas internacionales 

tan perturbadoras como la gran depresión de finales de la década del 20, la guerra civil 

rusa y la implantación del fascismo en la vecina Italia, fueron factores que propiciaron 

una singular reflexión política caracterizada por su lucidez y clarividencia, en un apa-

sionado debate de ideas y posiciones. Esta intensificación de lo político y esa condición 



435L a  i r r u p c i ó n  d e  l a  “ t e o l o g í a  p o l í t i c a ”  e n  l a  R e p ú b l i c a  d e  W e i m a r 

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

de hallarse situada en el abismo de la revolución o la contrarrevolución convirtieron a 

Weimar en la arena intelectual donde fue posible atisbar el relumbrar de lo teológico en 

el corazón de las encarnizadas luchas por el predominio y el poder.

2. La teoría del estado de excepción en Carl Schmitt
La estrategia puesta a punto por Schmitt para dar cuenta del elemento teológico al inte-

rior del pensamiento político y jurídico tiene como pivote conceptual su célebre dictum, 

según el cual, “todos los conceptos relevantes de la teoría del Estado son nociones teoló-

gicas secularizadas” (Schmitt, 1922, p. 54). Se trata de una formulación especialmente 

densa que implica al menos una consecuencia profundamente inquietante: la teoría 

política —en la medida en que el Estado y los procesos asociados a él forman su objeto 

preferencial— carece de un estatuto propio que le proporcione autonomía conceptual 

y, por tanto, queda puesto en cuestión su propio estatuto y aspiración de disciplina o 

campo de conocimiento propio. 

Además, al resultar la teoría política un trasunto de la teología, su propia sustancia 

—su inconsciente en términos freudianos— le es completamente ajena pues perte-

nece a otro ámbito y a otra época. Pero la tesis contiene, implícitamente, en cuanto 

se sirve del concepto de secularización también una no menos polémica valoración 

del proceso por el cual la modernidad pudo convertirse en el proyecto racional e 

ilustrado en contraposición al mundo medieval honda y expresamente enraizado en 

las categorías teológicas. 

En cuanto el Estado es el gran producto político que a través de su modulación 

absolutista primero, y luego, de su versión nacional, sustituye y destituye al mundo es-

tamental coronado por la figura del monarca, investido del derecho divino de los reyes 

como contrapartida terrenal de la autoridad celeste encarnada en el vicario de Cristo 

en la tierra, si la teoría política que lo acompaña se encuentra —sin saberlo— erigida 

sobre la matriz —mathesis clásica, diría Foucault— teológica, lo que está en duda es 

el proceso mismo de la modernidad. Al menos, la validez del tipo de comprensión del 

que ha sido objeto por parte de la historia, la filosofía, la teoría política y jurídica. La 

potencia perturbadora de su consideración se desplegaba en una serie cuidadosamente 

escogida de casos de aplicación. 

La soberanía —ese concepto cardinal de lo político elaborado a finales del siglo 

XVI por Jean Bodin— como suprema potestas no vendría a ser más que el traslado 

a un órgano político de los rasgos propios de la divinidad. El estado de excepción, en 

consecuencia, concebido como facultad privilegiada de la soberanía, es exactamente 

el correlato travestido del milagro como suspensión de las leyes de causalidad, pues 

si aquel deja sin vigor la legalidad ordinaria, este interrumpe las relaciones ordinarias 

de causa y efecto, manifestando ambos la omnipotencia de la deidad y la sustancia 



436 Víctor Guerrero Apráez

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

soberana (Agamben, 1998, pp. 28-29). Si la excepción adquiere esta nueva dimensión 

entonces ella exige un nuevo pensamiento y brilla por fin tras la oscura noche en que 

la regularidad la sepultara. 

Esa reivindicación de la excepción, que literalmente coloca al derecho patas arriba, va 

a requerir en su ayuda el pensamiento de un filósofo protestante como Kierkegaard:

la excepción explica lo general y se explica a sí misma. Y se quiere estudiar de verdad lo 

general, no hay sino que mirar a la excepción real. Más nos muestra en el fondo la excepción 

que lo general. Llega un momento en que la perpetua habladuría de lo general nos cansa; 

hay excepciones. Si no se acierta a explicarlas, tampoco se explica lo general. No se para 

en mientes, de ordinario, en esta dificultad, porque ni siquiera sobre lo general se piensa 

con pasión, sino con fácil superficialidad. En cambio, la excepción piensa lo general con 

enérgica pasión (Agamben, 1998, p. 30). 

Esta cadena de derivaciones a partir del enunciado seminal llevaba consigo un nuevo 

estatuto de la decisión —Entscheidung— que pasa a convertirse en el centro gravita-

cional tanto de lo político como de lo jurídico y el factor decisivo que caracterizaría el 

ejercicio de uno y otro: la decisión de optar y crear el enemigo y el amigo —esencia de lo 

político— (Schmitt, 1991, capítulo 2) y la determinación judicial, que en abierta polémica 

con Weber, Kelsen y Heller es una absoluta creación —una creatio ex nihilo— en cuya 

reiteración regular de la actividad estatal no se repite la regla, sino que se escenifica una 

y otra vez una formulación creadora. Pero, de manera sorprendente, este emplazamiento 

crítico no es propiamente la plataforma para reconstruir la reflexión política sino para 

pensar, a partir suyo, de una forma realmente consecuente con el sustrato teológico de 

lo político, un nuevo sentido del orden que este sustenta y manifiesta.

El orden político-jurídico europeo requiere entonces ser definido de nuevo por 

Schmitt como el katechon; un orden que se opone a la aniquilación, el caos y el nihil-

ismo, asimilados todos ellos bajo la fórmula del Anticristo. Un orden —el orden del 

Ius Publicum Europaeum, como lo denominará en su obra posterior El Nomos de la 

Tierra— que funda su propósito y obtiene su justificación en la resistencia a la destruc-

ción, en la modesta pero no por ello menos decisiva tarea de retardar el tiempo de la 

destrucción, es decir, el momento apocalíptico. No es difícil concluir que la figura del 

Anticristo era la formulación abstracta del enemigo callejero de la agitación comunista, 

que anunciaba la revolución roja obrera en las zonas altamente industrializadas de la 

cuenca del Ruhr. 

Consecuentes con su orientación, las tesis de Schmitt asumen un carácter abierta-

mente reaccionario y toman decididamente partido por el curso político apto para prevenir 

las aspiraciones revolucionarias que, de la mano de las internacionales obreras y el inicial 



437L a  i r r u p c i ó n  d e  l a  “ t e o l o g í a  p o l í t i c a ”  e n  l a  R e p ú b l i c a  d e  W e i m a r 

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

internacionalismo patrocinado por Moscú, hicieron de tal desenlace un horizonte posible. 

De hecho, toda la propaganda de los tempranos años 30 en los sectores comunistas y 

obreros daba por hecho que la revolución bolchevique tendría su continuación en Ale-

mania como paso previo para su extensión mundial. Pero en un giro inesperado, la tarea 

descifradora de la sustancia de lo político, al poner al descubierto su estrato teológico, 

daba lugar a una deliberada asunción de lo teológico como espacio de pensamiento y 

referencia para la continuación de su indagación política. 

Schmitt era claramente consciente de la carga de profundidad que estaba colocando 

en medio de las turbulentas discusiones de su época. En esta vasta arena intelectual que 

fuera la República de Weimar, dominada por un singular espíritu agonístico, agenciado 

por la radio y el cine como medios técnicos de comunicación masiva, eran varios los 

duelos teóricos que se libraban, cuyas repercusiones continúan alimentando una parte 

considerable de los debates en varios campos de las ciencias y disciplinas sociales. 

En el ámbito de la filosofía, Heidegger polemizaba contra el humanismo de proce-

dencia kantiana cuyo máximo representante era Ernst Cassirer, con una radicalidad 

estremecedora, en nombre de una nueva filosofía —la suya— que se imponía como tarea 

renovadora asumir los retos existenciales del ser para la muerte, intentando liquidar 

dos mil años de tradición ontológica platónica y aristotélica, y previamente había roto 

con los postulados fenomenológicos de su antiguo maestro, Edmund Husserl. En el 

campo de lo jurídico y la filosofía del derecho, Hans Kelsen, en ruptura con las escuelas 

jusnaturalistas y positivistas pretendía salvar el carácter científico del derecho mediante 

la creación de su teoría pura, que reducía lo jurídico a un universo abstracto de normas 

generadas a partir de la norma suprema, lógicamente articuladas y capaces de absolver 

todas los conflictos y contradicciones. 

En lo que respecta a la filosofía política, Ernst Bloch, en una sintomática consonancia 

cronológica con el espíritu de Weimar —su Principio de la utopía se había publicado por 

primera vez en 1918— asumía abiertamente para su profesión de fe marxista la incorpo-

ración del mesianismo bíblico como elemento necesario para la revolución proletaria, 

introduciendo con ello un utopismo materialista mesiánico, que, huelga decirlo, chocaba 

frontalmente con toda la ortodoxia de la escuela y las direcciones del Komitern. 

3. La teoría de la revolución mesiánica en Walter Benjamin
En la otra orilla del espectro político, el intelectual de ascendencia judía, Walter 

Benjamin, respondió a la problemática planteada por Schmitt mediante una crítica 

radical de la violencia. Partiendo de las tesis de Georges Sorel y Marx, la crítica de 

Benjamin descomponía la violencia ejercida por el Estado en dos clases, histórica 

y materialmente diferenciadas. La violencia. Esta aproximación la había iniciado 

con su gran trabajo teórico sobre el drama barroco alemán era una obra que rompía 



438 Víctor Guerrero Apráez

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

los límites de cualquier disciplina —teoría literaria, filosofía, historia, política— y que 

polemizaba con el saber académico universitario en su conjunto, El origen del drama 

barroco alemán. 

Pese a tratar autores teatrales de la segunda mitad del siglo XVII —Griphyus, 

Lohenstein, Hallman, Opitz, Calderón de la Barca— el periodo escogido, si bien podía 

parecer exótico a primera vista, permitía también descubrir una clave hermenéutica 

anclada en el corazón del presente, pues el motivo profundo de la dramaturgia de estos 

autores no es otra sino la crisis del modelo monárquico que sus protagonistas reales 

experimentan en el tránsito de su soberanía, fundamentada teológicamente, a una nueva 

época racionalista (Benjamin, 1995, cap. 2). 

El periodo barroco europeo fue una época de crisis profunda en todos los órdenes de 

la vida material y cultural. Estuvo marcado por el fantasma del regicidio que la revolución 

inglesa había escenificado sobre la testa coronada de la dinastía Estuardo, poniendo en 

cuestión la milenaria tradición del derecho divino de los reyes, y ocasionando, con el 

advenimiento de Cromwell como lord protector, el fantasma de la revolución traicionada. 

La ejecución del monarca, la puesta a punto del ritual regicida supuso una perturbadora 

interrupción de los dogmas políticos existentes y una incertidumbre cognitiva cuya reso-

lución fue abocada en una doble dirección, desde la filosofía y desde la política. 

La respuesta filosófica fue la edificación del racionalismo en la obra de Spinoza, cuya 

Proposición XIII, en el cuarto libro de la Ética, enuncia la identidad entre las proposicio-

nes lógicas y los hechos reales, y la gran construcción de Leibnitz, quien con base en el 

principio de razón suficiente asigna a cada cosa y circunstancia una plenitud explicativa 

frente al escepticismo y el caos. La gran respuesta política la van a proporcionar Hobbes, 

a mitad de la centuria, con la edificación mecanicista de un orden estatal autoritario y 

contractualista, y Locke, en su crepúsculo, luego de la Gloriosa Revolución en Inglate-

rra, con el gran ideario de libertad e igualdad individuales. Incluso, según historiadores 

como Le Roy Ladurie, puede caracterizarse esta primera forma incipiente de Estado 

moderno, más acertadamente, como estado barroco. 

Esta liquidación de la soberanía real, que el siglo contempla como ritual inédito, se 

enfrenta dramáticamente en el teatro barroco alemán, mediante la transformación del 

monarca en el gran protagonista de la mayoría de sus creaciones teatrales. Se trata de 

un teatro de monarcas, ya se coloque en escena al contemporáneo Carlos II Estuardo, a 

la más lejana María Estuardo o a los lejanos y fantasiosos monarcas bizantinos —León 

de Armenia, Catalina de Georgia, Papiniano—; es decir, de los soberanos de cara al tras-

fondo de la época. El monarca real se presenta a través de la pareja dialéctica del mártir 

y el tirano; si lo primero, se asiste al ritual de su despojo del poder, el sometimiento 

a sus adversarios, los rituales de crueldad que se abaten sobre su corporalidad, y por 

último, su muerte en medio de los tormentos más terribles, calcando miméticamente 



439L a  i r r u p c i ó n  d e  l a  “ t e o l o g í a  p o l í t i c a ”  e n  l a  R e p ú b l i c a  d e  W e i m a r 

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

la pasión de Cristo, y otorgándole con ello una legitimación extra mundana; si lo 

segundo, el monarca, asume despóticamente los poderes dinásticos —o los usurpa— 

para convertirse en el ejecutor de lapidaciones y degollinas que inflige sobre todos los 

rivales, erigiendo una legitimidad puramente fáctica que no puede aspirar a ninguna 

legitimidad extra mundana. 

En ambos cursos dramáticos el punto de gravidez que define una de las dos condi-

ciones es la decisión, su imposibilidad, su vacilación o su asunción fulminante. En su 

inestabilidad, rayana en lo insoportable, el periodo barroco es el espejo alegórico de la 

propia República de Weimar. Y la forma estética particular del drama barroco, que Ben-

jamin caracteriza como una exposición desnuda, alegórica y con cambios de escenario 

con el telón levantado, mostrando, a veces ingenuamente, las entrañas del ejercicio del 

poder, resultará especialmente atractiva, permitiendo una primera relación entre la 

política —la brutalidad del tirano— y la teología —su sublimación como mártir—. 

En tal perspectiva, entonces, no resultó extraño que el texto presentado como pro-

yecto de tesis para la habilitación de su autor en el sistema universitario alemán no fuese 

comprendido y sufriera un rotundo rechazo. Si Benjamin se servía de las tesis planteadas 

por Schmitt en su libro sobre La dictadura, para corroborar la pertinencia del tópico 

decisionista en toda meditación sobre el fenómeno de la soberanía, y esta coincidentia 

oppositorum entre dos autores momentáneamente cercanos por la urgencia del asunto 

conducía a un intercambio epistolar recíprocamente admirativo, sin embargo, el enfoque 

de sus aproximaciones, las consecuencias extraídas y el propio destino personal de ambos 

autores, no podía estar más radical y antagónicamente situado en las antípodas. 

Esta divergencia se revelaría ya de manera frontal en los dos grandes textos de Ben-

jamin sobre la teoría de la violencia, escritos al parecer en la misma época: Para una 

crítica de la violencia y el Fragmento teológico político. El punto crucial se encuentra 

en la necesidad de poder construir una aproximación crítica a la violencia —Gewalt— 

que consiga emanciparla de las sempiternas ataduras de la ley y del derecho, donde 

siempre habría permanecido aherrojada tanto en la reflexión filosófica como política. 

En tal perspectiva, de clara y audaz ruptura teórica, entonces, resulta necesario crear 

una diferencia conceptual entre violencia fundadora o instauradora —rechtsetzende 

Gewalt—, de una parte, y de la otra, la violencia perpetuadora o conservadora —re-

chtserhaltende Gewalt—, con el objetivo estratégico de exponer los límites de este 

enfoque convencional. 

En tanto la primera forma de violencia encuentra su manifestación privilegiada 

en el ejercicio del derecho de huelga —tesis directamente tomada de Georges Sorel—, 

claramente autorizado por la propia ley, donde la detención del trabajo y la parálisis 

coactiva de las máquinas tiene por objeto rechazar el orden presente del modo de pro-

ducción capitalista, permitiendo atisbar, in status nacendi, un orden distinto que no se 



440 Víctor Guerrero Apráez

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

halla todavía definido, puede encontrarse su prolongación en la violencia revolucionaria, 

que como tal, esta sí, se propone la creación de un nuevo orden y un nuevo mundo; la 

segunda forma de violencia encuentra sus modos de expresión más relevantes en el 

parlamento —cuyas leyes tanto se basan como autorizan su ejercicio—, la policía —donde 

ambas clases se confunden y expanden de manera indiferenciada, calificada como la 

más ominosa— y la ley marcial, que abre el ejercicio de la guerra —sin que exceda el 

ámbito de la ley— (De Wilde, 2006, p. 190). 

Pero Benjamin da un paso teórico aun más arriesgado al plantear una inédita condi-

ción cuya cumplimentación permitiría hacer saltar los límites analíticos. El requerimiento 

de la existencia de una violencia que no precise de ningún fin para ser justificada, que 

sea medio puro —reine Mittel— con lo que se superarían las coordenadas anteriores. 

Esta violencia solo podría ser mítica o divina —mytische Gewalt o göttliche Gewalt—. 

La violencia mítica fundadora introduce la culpa y moldea los cuerpos de los vivientes en 

una petrificación de su potencialidad vital —lo cual se ejemplifica con el caso de Níobe, 

esa criatura terrenal cuya presunción desata la violencia mítica de Apolo y Artemisa—, 

mientras que la divina estaría desprovista de cualquier fin y tendría un carácter me-

siánico (Benjamin, 1977, p. 199). 

Se trataría de una violencia pura, que se justificaría en su preciso ejercicio sin vali-

daciones finalísticas, con lo cual escaparía a las redes de la ley, y cuyo campo de acción 

no sería la vida tal cual de los sujetos —das blosse Leben, el homo sacer o la nuda vida 

en la terminología posterior de Giorgio Agamben1—, sino el alma de los vivientes, su 

potencialidad, aquello que se encuentra más allá de su materialidad pero que estaría 

en la sustancia misma de los hombres. Es una violencia no sangrienta, determinante 

y purificadora, a la cual sería justificado llamar aniquilatoria, pero que si bien puede 

predicarse en cuanto tal de los bienes, el derecho y la vida, es, sin embargo, solo relativa 

para el alma de los vivientes. 

Esta violencia divina tiene, inexorablemente, un contenido mesiánico, de manera 

que la única posibilidad para que la violencia revolucionaria escape a la ley no es otra 

sino despojarse de justificaciones teleológicas y asumir el mesianismo inherente a la 

violencia divina. Su condición esencial es justamente esa: la ausencia de toda imposi-

ción del derecho. Y en esa medida, ella no se opone al mandamiento del “no matarás”, 

sino que por el contrario, ante la pregunta de si ¿puedo matar?, asume el mandamiento 

como su respuesta negativa. ¿Se trataría, en el máximo oxymoron —plenamente barroco 

por lo demás—, de una violencia no violenta, como lo entiende Judit Butler, en la más 

reciente de las lecturas del texto benjaminiano (Butler, 2006, p. 213)? 

1 Cabe entender la meditación de Agamben como un extenso desarrollo del tratamiento propor-
cionado por Benjamin al fenómeno de la nuda vida (Agamben, 1998, p. 87). 



441L a  i r r u p c i ó n  d e  l a  “ t e o l o g í a  p o l í t i c a ”  e n  l a  R e p ú b l i c a  d e  W e i m a r 

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

La parte final del ensayo y el fragmento son de una extrema complejidad por la 

densidad del lenguaje, la pluralidad de registros en que se mueve y lo inusual del 

abordaje. Incluso la discusión entre sus más destacados intérpretes ya encuentra pun-

tos de divergencia en cuanto a la datación del Fragmento teológico-político. Scholem 

lo situaba como un texto tardío, contemporáneo de sus Tesis sobre la historia, según 

lo cual su redacción habría tenido lugar al final de su vida, hacía 1939 ó 1940. Adorno, 

siguiendo a Taubes, lo reubica, en lo que parece la datación más exacta, en la misma 

época de Para una crítica de la violencia2. Esa disparidad no hace más que acrecentarse 

cuando se trata de la hermenéutica del texto. 

Incluso, un intérprete de ordinario tan agudo como Derrida, en una de las más 

influyentes lecturas recientes de ambos escritos, no vacila, equivocadamente, en catalogar 

esta violencia reclamada por Benjamin estrictamente a título de imperativo categórico 

revolucionario, como una suerte de anticipo de la violencia hitleriana, acudiendo a la 

vecindad nominativa entre el término alemán waltende, que puede traducirse como 

decisiva —con el cual el texto concluye y su resonancia como raíz del nombre del autor 

interpretado, tanto como núcleo de la propia palabra violencia (Gewalt y walten)—, con 

lo cual no solo desfigura la construcción conceptual que propone Benjamin, sino que lo 

coloca del lado de sus adversarios más encarnizados (Agamben, 1998, p. 85). 

Benjamin introduce una distinción sorprendente —que quizá ha ejercido una in-

fluencia en el pensamiento de Agamben mucho mayor de la que el mismo autor ita-

liano reconoce— al enfrentar esta conceptualización de la violencia divina purificadora 

con el dogma de la sacralización de la vida. Este sería un dogma, cuya investigación 

está por hacerse y la cual valdría la pena emprender, pues se trataría de un fenómeno 

relativamente nuevo producto del debilitamiento y extravío de la tradición occidental 

cuando esta pierde lo sagrado y únicamente puede buscarlo en las impenetrabilidades 

de lo cosmológico. 

Si el ámbito de relevancia de la violencia divina es lo incorporal —el alma de los vivien-

tes—, el portador de la deuda impresa es la vida tal cual o la vida nuda que se encuentra 

en la órbita del viejo pensamiento mítico. Todo lo cual implica, a la luz de la experiencia 

histórica del joven Benjamin, que es la experiencia del surgimiento de la República de 

Weimar (con sus extremos profundos de inestabilidad), la necesidad de una decisión 

determinante y separadora que solo la revolución mesiánica puede proporcionar. 

2 La datación exacta es fundamental para entender las variaciones que Benjamin introduce a la 
noción de mesianismo empleada en Para una crítica de la violencia y la fragmentación o asti-
llamiento a la que es sometida en su Tesis sobre la historia. El punto ha sido claramente destacado 
por Reyes Mate (2006, p. 293). 



442 Víctor Guerrero Apráez

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

4. Desafíos y destinos cruzados
La confrontación de los dos autores, que en sus textos seminales introdujeron en el 

pensamiento político la temática y el problema de lo teológico-político, deja ver que 

estos solo comparten entre sí el terreno común de un momento de quiebre de la relativa 

autonomía que lo político había obtenido en el arco temporal que iría desde los inicios 

de la modernidad hasta la segunda década del siglo XX. Ante la urgencia de la época que 

enfrentaron, su gesto teórico unánime fue el de sacar lo político de sí mismo y situarlo 

ante el terreno de lo teológico. La suficiencia y pretendida autonomía como disciplina 

o campo de conocimiento dotado de un fundamento propio y unas categorías específicas 

quedaron definitivamente puestas en cuestión para la política y lo político. 

Si la política no incorpora el elemento teológico y salda cuentas con él en las 

profundas dimensiones constitutivas que para su propia identidad conlleva, estará 

condenada a ignorar su propio inconsciente disciplinar —su interioridad genealógica 

más recóndita—, y continuará empleando un léxico teológico, sin saberlo, o negándose 

a escudriñarlo; si no asume el desafío de afrontar un horizonte de emancipación que 

incorpore lo mesiánico, transformando el potencial de la revolución, este horizonte 

de sentido le estará vedado, con lo cual solo quedará lugar al conformismo y el eterno 

retorno giratorio de los ciclos indefinidos y recurrentes de una violencia atada a la ley 

en cuanto su mantenimiento o establecimiento, es decir, a lo sumo, una práctica admi-

nistrativa o reflexiva de la policy. 

Incluso, peor, el mesianismo será usurpado por los dictadores y la barbarie, quienes 

emprenderán en su nombre nuevas campañas de sometimiento y destrucción. Pero 

a partir de ese momento común, nada puede ser más distinto en las respectivas 

teologías políticas de ambos autores: el proyecto de Schmitt es el de una revolución 

preventiva-conservadora para mantener, o mejor, asegurar el orden existente mediante 

su renovación. Schmitt se convierte en el jurista coronado del movimiento nacional socia-

lista y es nombrado directamente por Goering como miembro del Consejo Prusiano. 

En 1932, en la inminencia del ascenso al poder, y cuando el Partido Nacional So-

cialista obtenía las mayorías parlamentarias y el canciller Hindenburg preparaba el 

camino para su ascenso al poder, invocara el artículo 48 de la Constitución de Weimar 

que consagraba el estado de excepción, y en ejercicio directo del mismo dispusiera la 

asunción de poderes por el gobierno a su cargo, con el fin de neutralizar la oposición 

socialdemócrata que contaba todavía con la mayoría en el importante estado de Prusia 

—la célebre Ermächtigungsgesetz— (Memoria, 1966), anulando con ello la autonomía 

federal, se le encomendará la tarea de defender la legalidad de la medida en el juicio de 

revisión que se adelantó ante el tribunal de Leipzig. 

El anterior fue el último debate jurídico en la agonizante República de Weimar, y 

su carácter emblemático queda manifiesto por los rivales que allí se enfrentaron. Como 



443L a  i r r u p c i ó n  d e  l a  “ t e o l o g í a  p o l í t i c a ”  e n  l a  R e p ú b l i c a  d e  W e i m a r 

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

apoderados del gobierno estadual prusiano estuvieron Herman Heller, el jurista de 

orientación socialista, y Hans Kelsen, a quien Schmitt haría perder su cargo de profe-

sor en la Universidad de Colonia, con el pretexto de su ascendencia judía (Dyzenhaus, 

2003, p. 25). 

La teoría de la decisión soberana sobre el régimen de excepción tuvo su hora estelar: 

el alto tribunal, en una decisión de compromiso que buscaba satisfacer ambas partes, 

y que terminaba, de hecho y de derecho, por sepultar la primera democracia alemana, 

validó el decreto. Benjamin, por su parte, se vio obligado desde 1933 a emigrar de 

Alemania, a escribir con pseudónimo ante la censura impuesta en las editoriales y 

revistas donde su nombre judío era ya motivo de rechazo, a sufrir el internamiento como 

sospechoso bajo el régimen de Vichy, y finalmente, a suicidarse con una sobredosis de 

morfina cuando intentaba escapar del inminente arresto de las autoridades franquistas 

en el paso fronterizo de Port Bou. Era un muerto adicional al millón de vidas que había 

cobrado la guerra civil española, y la víctima emblemática del estado de excepción que 

su corresponsal de antaño había con tan feroz éxito predicado. 

Pero en el famoso “maletín negro” que llevara consigo en su malogrado camino hacia 

el exilio y hasta el momento de su muerte, Benjamin llevaba la copia de un texto que 

se rehusaba a abandonar, en el que trabajaba al menos desde hacía algo más de una 

década y luego de haber visitado Moscú en 1926 y asistido a la traición de la revolución 

con el Pacto Soviético-Alemán, en el que los dos líderes se repartieron Polonia y ase-

guraron el triunfo de la contrarrevolución. Se trataba de las Tesis sobre la filosofía de 

la historia, en donde el ímpetu mesiánico se refina y afila ante el cincel de las terribles 

experiencias vividas. 

Es imposible dar cuenta de la profundidad y alcance de esta brevísima obra, cuya 

influencia no cesa de crecer en todas las disciplinas humanas. Baste señalar que en 

la década y media que separa ambas obras, la del Benjamin juvenil y la del tardío, se 

presenta una alta coherencia así como una intensificación del elemento mesiánico. 

La revolución continúa siendo la aspiración más urgente y la tarea histórica para los 

vencidos. Pero ahora la formulación, si bien continúa siendo fiel a sus enunciados ya 

expuestos, la concibe desde la memoria de las víctimas, desde la exigencia de justicia 

para los que no cuentan y todos aquellos a quienes la gesta del progreso ha aplastado 

bajo su despliegue.

Benjamin postula que el estado de excepción es la norma para los que sufren y que el 

tiempo de la historia tiene que ser comprendido, ante todo, como un ejercicio colectivo 

de la memoria que permita modificar el futuro. Ya no se trata de un mesianismo en 

bloque, sino de las astillas mesiánicas (Reyes Mate, 2006, p. 294) que permiten alcanzar 

la intensidad revolucionaria en la reivindicación de los vencidos cuya exigencia supone 

tenerlos en cuenta para poder construir el porvenir y hacer que vuelva a ser posible la 



444 Víctor Guerrero Apráez

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

construcción de un mundo distinto. De esta forma, el apocalipsis se transformaría en 

una apocatástasis, es decir, la recapitulación de todas las cosas en el ahora mesiánico, 

en una revolución donde estarían todas las víctimas. 

5. La discusión contemporánea en torno a la “teología política” 
y sus repercusiones actuales
La publicación en 1966 de la obra de Hans Blumenberg, La legitimidad de la modernidad 

—Die Legitimitaet der Neuzeit—, fue la primera de las confrontaciones teóricas con las 

tesis de la teología política esbozadas por Schmitt en 1922. Blumenberg controvierte el 

concepto mismo de secularización empleado como criterio central de las tesis schmit-

tianas, pues se trataría de una transposición mecánica de una época a otra, deformando 

un proceso que responde a requerimientos distintos y propios, para lo cual ofrece una 

nueva interpretación de la noción histórica y política de secularización. 

Para Blumenberg el proceso de reocupación —Umbesetzung— de las categorías 

funcionalmente necesarias en el mundo mental renacentista que se produce en la 

modernidad, no habría consistido en una mera transposición de atributos —infinitud, ra-

cionalidad, totalidad—, sino en una verdadera creación a partir de las exigencias internas 

impuestas por los nuevos desarrollos científicos, lo cual habilitaría una fundamentación 

autónoma y una “legitimidad” propia dotada de una nueva matriz epistémica. 

En una fascinante e innovadora hermenéutica de la Modernidad, esta es vista, en 

una perspectiva histórica de larga duración, como una segunda superación de la Gnosis, 

homóloga a la producida por San Agustín y la Patrística con respecto a la cosmovisión 

sostenida por aquella, según la cual, la creación y la redención del mundo habrían sido 

dos situaciones tan incompatibles entres sí que el verdadero conocimiento, reservado 

a los iniciados —la gnosis— demandaba la existencia de dos deidades: el demiurgo 

o falso dios, y el verdadero Mesías, que traería consigo la redención (Blumenberg, 

1976, capítulo VIII). 

San Agustín, luego de tres siglos de inconclusos debates zanjó la polémica mediante 

una nueva doble conceptualización: la libertad humana —a cuyas erróneas decisiones 

sería atribuible el mal en el mundo— y el pecado original —que permitía justificar la 

condena divina—. La comprensión científica del mundo y el sujeto individual —sellos 

distintivos de la Modernidad— donde ahora se alojaría una nueva certeza antropológica, 

sólo sería posible merced a la continuidad del mito —inevitable acompañante de la cien-

cia—, la persistencia de metáforas refractarias a una explicación lógica —legibilidad del 

mundo, caverna perceptiva—, y la perdurabilidad de lo religioso. Con ello, Blumenberg, 

a su turno, situaba la Modernidad más en una continuidad que en una discontinuidad 

completa y parecía dejar sin mayor sustento la tesis de Schmitt. 



445L a  i r r u p c i ó n  d e  l a  “ t e o l o g í a  p o l í t i c a ”  e n  l a  R e p ú b l i c a  d e  W e i m a r 

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

Así, se adelantaba a su vez al debate desencadenado más tarde con ocasión del colapso 

de los regímenes comunistas, que reveló la vivaz permanencia de creencias religiosas y 

su reactualización como factor en las guerras contemporáneas3. Dada la magnitud de 

la polémica y el vigor intelectual de las apuestas, el jurista de Platenberg escribiría una 

respuesta en su Teología política II: sobre el mito de liquidación de toda teología polí-

tica, circunscribiendo los alcances de su tesis a un ámbito puramente jurídico y político. 

A su turno, Jacob Taubes intervendría de manera dramática en la estela de la polémica, 

con su libro Ad Carl Schmitt: Gegenstrebige Gefüge, no traducido todavía al español, 

en el cual recusa su decisionismo entre amigo y enemigo como la consecuencia de una 

equivocada lectura de San Pablo, cuya revolucionaria apuesta por una universalidad 

afirmativa y sin exclusiones (Badiou, 2002) estaría lejos de permitir válidamente una 

derivación como la efectuada en la Teoría de lo político. 

Y finalmente, el mismo Taubes, en lo que habría de ser su último seminario uni-

versitario impartido en Estados Unidos, recogido en forma de libro algunos años 

después bajo el título The Political Theology of Paul, (Taubes, 2005, pp. 70-76) efectúa 

una lectura de las epístolas de San Pablo como textos fundacionales del mesianismo 

apocalíptico, desde la cual se enfrenta tanto con Schmitt y Benjamin, que se verían 

así nuevamente reunidos en la hermenéutica más reciente de lo teológico-político. 

Esta convergencia y recuperación del pensamiento político de San Pablo, iniciada por 

el pensador alemán al final de su vida, sería proseguida por dos autores muy alejados 

ideológicamente de las posturas de Taubes. 

Alain Badiou, maoísta y discípulo reconocido del marxismo estructuralista de Althus-

ser, retoma al Pablo histórico para encontrar en él la figura epónima del miliciano que de 

manera revolucionaria propugna una afirmación de la inclusión universalista de todos 

los creyentes en el mensaje mesiánico —lo que Badiou llama una nueva subjetividad 

sin contenido y una verdad sin prueba—, como aquello de lo que la política contem-

poránea sería incapaz, sumida en adscripciones identitarias y obsesa con diferenciales 

civilizatorios, todos ellos proclives al aplastamiento de los márgenes. A su turno, en un 

texto aun más sorprendente, Giorgio Agamben, en El Tiempo que resta: comentario 

a la Carta a los Romanos (2006, capítulo 5), vuelve a pensar la exigencia, de cara a 

las incertidumbres y recaídas recientes de la política mundial en la destrucción y el 

genocidio, por dar cuenta de la posibilidad de emancipación y retomar el desafío por 

construir un horizonte mesiánico. 

Luego de haber indagado en sus anteriores obras sobre el paradigma de lo biopolítico 

y del homo sacer a partir de la confluencia de Foucault y Arendt (1998, p. 152), con la 

3 Un interesante abordaje se encuentra en Guerras de religiones y transformaciones sociales en 
el siglo XXI, de Carlos Alberto Patiño Villa. 



446 Víctor Guerrero Apráez

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

herramienta del estado de excepción encuentran su manifestación más reciente en las 

salas de espera administrativa de los aeropuertos europeos —donde los indocumentados 

en busca de refugio quedan en suspenso— y los campos de reclusión de Guantánamo, 

el influyente pensador italiano se aboca a la recuperación del legado mesiánico de Ben-

jamin. Y finalmente, postula la hipótesis, según la cual, el texto póstumo de Benjamin 

tendría su oculta inspiración y modelo en la epístola paulina. 

La relevancia y persistencia teórica de la problemática teológica-política no hará 

sino acrecentarse en la segunda mitad del siglo XX y adquirir un inusitado poder de 

gravedad en la década actual, al punto de convertirse en un espacio propio de encuentro 

que ha pasado a ocupar su propio nicho disciplinar al igual que la antropología política, 

la filosofía política o la psicología política. 

A mi juicio, este desarrollo obedece a dos factores muy diferentes en naturaleza pero 

convergentes en sus efectos. De un lado, la profundidad y carácter controversial de las 

teorías de ambos autores, que van a suscitar un debate ininterrumpido en el periodo de 

la posguerra, primero en el ámbito académico alemán (Blumenberg, Taubes, Voegelin, 

Marquard, Petersen) y luego, en el contexto mucho más amplio de una discusión que 

implica a teóricos italianos (Marramao, Esposito, Agamben, Virno), franceses (Lefort, 

Mouffle, Leclau, Derrida, Zizek), españoles (Reyes Mate, Mayorga, Villacañas, Beyneto) 

y posteriormente se extiende a ambos lados del Atlántico, suscitada por la difícil pero 

fascinada recepción de la que serían objeto ambos autores. 

Hechos significativos como la primera traducción al italiano del Nomos de la Tie-

rra en la colección de Einaudi, que es celebrada por Roberto Calasso como la mayor 

obra de filosofía política del siglo XX, la amplia difusión de Benjamin en los campus 

universitarios, y la proliferación de revistas especializadas dedicadas a los dos autores. 

Asimismo, la articulación de las corrientes políticas e intelectuales en Estados Unidos en 

torno a ambos pensadores va a verse favorecida por la misma distancia de sus posturas 

originales, sirviendo como aglutinador y marca de procedencia. Esta adscripción va a 

ir acompañada de sorprendentes giros e inesperadas alinderaciones. 

Así, una revista contestataria como Telos, bastante marginal y contracultural, se con-

vierte en el órgano difusor de la obra de Schmitt, mientras una publicación tan influyente 

como New Left Review, de modo menos sorprendente, va a ser el vehículo de recepción 

de la obra de Benjamin en el campo de la reflexión política. De otro lado, las rupturas 

provocadas por el 11 de septiembre, la guerra contra el terrorismo, los movimientos 

de víctimas, la reemergencia de lo religioso en la vida política norteamericana desde 

el periodo de Reagan y la reactivación de una justificación cuasi religiosa de la guerra 

contra el terrorismo, la amenaza del calentamiento global y sus repercusiones sobre la 

especie humana, así como la reformulación de políticas internacionales como la que 

produce Naciones Unidas bajo el paradigma de paz a través de la justicia, al igual que 



447L a  i r r u p c i ó n  d e  l a  “ t e o l o g í a  p o l í t i c a ”  e n  l a  R e p ú b l i c a  d e  W e i m a r 

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

los variados y extensos movimientos por la recuperación de la memoria en el contexto 

de la reactivación genocidaria durante la década de los 90, van a provocar una creciente 

apelación de las herramientas hermenéuticas teológico-políticas, que finalmente dan 

lugar a monumentales antologías de producción analítica en este campo. 

La vigorosa multiplicación de aproximaciones a los temas cruciales de nuestra época 

desde las teologías políticas demuestra la imperativa necesidad de recuperar para la 

reflexión y la investigación desde el campo de la disciplina de lo político, las grandes 

preguntas, devenidas hoy tan urgentes como lo fueran para Benjamin, sobre la eman-

cipación, el papel de los vencidos y las posibilidades de construir un orden diferente al 

callejón sin salida del progreso tecnológico en el que hoy nos encontramos. 

Referencias bibliográficas

Agamben, G. (2006). El tiempo que resta: Comentario a la Carta a los Romanos. 

Madrid: Trotta. 

Agamben, G. (1998). Homo Sacer: el poder soberano y la nuda vida. Valencia: 

Pretextos.

Badiou, A. (1999). San Pablo: la fundación del universalismo. Barcelona: Anthropos.

Benjamin, W. (1995). El origen del drama barroco alemán. Madrid: Taurus. 

Benjamin, W. (1991a). Theologisch-Politisches Fragment. En Gesammelte Schriften 

Band II—1. Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft.

Benjamin, W. (1991b). Zur Kritik der Gewalt. En Gesammelte Schriften Band II—I. 

Suhrkamp Taschenbuch Verlag.

Blumenberg, H. (1974). Die Legitimität der Neuzeit. Suhrkamp Taschenbuch Wis-

senschaft

Butler, J. (2006). Critique, Coercion, and Sacred Life in Benjamin’s “Critique of 

Violence”. En H. de Vries & L. E. Sullivan, Political Theologies. Fordham Uni-

versity Press.

De Wilde, M. (2006). Violence in the State of Exception: Reflections on Theologico-

Political Motifs in Benjamin and Schmitt. En H. de Vries & L. E. Sullivan, Political 

Theologies. Fordham University Press. 

Dyzenhaus, D. (2003). Legality and Legitimacy. Schmitt, Kelsen and Heller in the 

Weimar Republic. Oxford: Oxford University Press. 

Esposito, R. (2005). Inmunitas: protección y negación de la vida. Buenos Aires: 

Amorrortu. 



448 Víctor Guerrero Apráez

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 13, No. 2, 431-448, julio-diciembre 2008

Marramao, G. (1998). Cielo y tierra: genealogía de la secularización. Buenos Aires: 

Paidós. 

Memoria Estenográfica (1966). Preussen contra Reich vor dem Staatsgerich-

tshof. Stenogrammbericht der Verhandlungen vor dem Staatsgerichsthof in 

Leipzig von 10 bis 14 Oktober 1932. Glashütten im Taunus. 

Reyes, M. (2006). Medianoche en la historia. Comentarios a las tesis de Walter Ben-

jamin “sobre el concepto de historia”. Madrid: Trotta.

Reyes, M. (2004). Nuevas teologías políticas. Barcelona: Anthropos.

Sands, P. (2002). Fron Nurenberg to the Hage: the Future of International Criminal 

Justice. Cambridge University Press.

Schmitt, C. (1993). El concepto de lo político. Madrid: Alianza. 

Schmitt, C. (1922, 1969). Théologie Politique. Gallimard.

Taubes, J. (2004). The Political Theology of Paul. Stanford University Press. 


