
9Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

P a r t i c i p a c i ó n  i n d í g e n a  e n  p o l í t i c a  
p ú b l i c a :  e l  c a s o  d e l  p u e b l o  
M a p u c h e  1

I n d i g e n o u s  P a r t i c i p a t i o n  i n  P u b l i c  P o l i c y :  
t h e  C a s e  o f  t h e  M a p u c h e  P e o p l e

Yolanda Ramos Ruiz*

Universidad de Guadalajara, México
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3358-7130

Martha Vergara Fregoso
Universidad de Guadalajara, México

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7061-8146

Fecha de recepción: 5, mayo, 2017
Fecha de publicación: 30, agosto, 2017

* Autor de correspondencia: yo-landa05@hotmail.com

doi:10.11144/Javeriana.papo23-1.pipp

Resumen

Tradicionalmente en Chile la relación Estado-

pueblo mapuche ha sido de constantes tensiones. 

Una de las principales causas ha sido el descono-

cimiento que se tiene de este pueblo originario 

y de sus demandas, lo que lleva a emprender 

programas que poco mejoran su calidad de 

vida. En este artículo, se muestra información 

recolectada de diferentes actores indígenas y no 

indígenas que deja en evidencia la ausencia de 

participación por parte del pueblo mapuche en 

las diferentes políticas públicas que el Gobierno 

chileno ha dirigido a esta parte de la población. 

De igual forma, se advierte que, pese a la exis-

tencia de normativa nacional e internacional 

que establece la necesidad de realizar consul-

tas y trabajar en conjunto con los indígenas en 

las iniciativas que los afectan, actualmente en 

Chile las políticas se siguen construyendo bajo 

Abstract

Traditionally in Chile the relationship between 

the State and the Mapuche population has been 

one of constant tensions. One of the main causes 

has been the ignorance held about these native 

population and their demands, which leads to 

create programs that have little impact on their 

life quality. This article displays information 

collected from different indigenous and non-

indigenous actors, that provides evidence of 

the lack of participation held by the Mapuche 

people in the public policies that the Chilean 

government has addressed to this population. It 

is evident that despite the existence of national 

and international legislation that establish the 

need to implement consultations and work in 

partnership with indigenous peoples in poli-

cies that affect them in some way, currently in 

Chile the policies are still built under a vertical 



10 Yolanda Ramos Ruiz y Martha Vergara Fregoso y ﻿

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

Cómo citar este artículo:

Ramos-Ruiz, Y. y Vergara-Fregoso, M. (2018). 

Participación indígena en política pública: el 

caso del pueblo mapuche. Papel Político, 23(1), 

9-34. https://doi.org/10.11144/Javeriana.

papo23-1.pipp

un modelo vertical que excluye a los mapuches 

del debate público.

Palabras clave

participación ciudadana; políticas públicas; 

democracia; mapuches; Estado

model that excludes the Mapuche population 

from the public debate.

Keywords

Citizen participation; public policies; democracy; 

mapuche; State



11Participación indígena en política pública: el caso del pueblo Mapuche

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

Introducción
En la actualidad, la crisis de representación —como muchos han llamado a la insatis-
facción de los ciudadanos con el desempeño de los gobernantes elegidos mediante el 
voto— exige que la toma de decisiones se produzca en entornos más democráticos y 
se consideren las voces de distintos sectores de la sociedad. En Chile, un grupo social 
que por siglos ha reclamado ser escuchado es el pueblo mapuche; se trata de un pueblo 
originario que representa más del 80 % de los indígenas de Chile, pero que, por razones 
históricas de discriminación, ha sido marginado del debate público, lo que ha generado 
una relación con el Estado de tensión permanente.

Según Foerster y Vergara (2000), en el presente la “cuestión mapuche” es paradó-
jica, pues, a pesar de que ha cobrado relevancia para la opinión pública, los medios de 
comunicación y la sociedad civil, su relación con el Estado no ha cambiado de forma 
sustancial. Aun con la promulgación de la Ley indígena 19.253, las promesas de los 
gobiernos posteriores de mejorar las condiciones de vida de los indígenas y reformular 
su vínculo con ellos ha quedado únicamente en el discurso y, como consecuencia, el 
conflicto se ha intensificado. Las políticas de apoyo continúan siendo de tipo asistencial, 
sin que se hubiera creado un verdadero compromiso para escuchar sus demandas y 
trabajar en conjunto para satisfacerlas.

Una queja recurrente de los indígenas mapuches es que los programas que llegan 
a sus comunidades, en el marco de la política pública para los pueblos indígenas, ope-
ran sin que ellos hubieran sido consultados sobre lo que verdaderamente necesitan. La 
Encuesta de opinión pública en la Araucanía (Instituto de Investigación en Ciencias 
Sociales, 2016) revela que existe muy baja participación de la población indígena en los 
procesos de consulta realizados por el Gobierno, debido a la mala organización, la falta 
de transparencia, la arbitrariedad en el proceso y la falta de importancia de los temas 
abordados para los pueblos indígenas. La ausencia de los grupos a los que se dirigen 
las políticas en sus distintas etapas, incluida la identificación de los problemas, elimi-
na características básicas que debe tener cualquier programa para funcionar de forma 
correcta, es decir, la coherencia y la coordinación entre actores, a la vez que produce 
desconfianza entre ellos y deslegitima los procesos.

En este sentido, el presente estudio de caso se enfocó en recolectar información 
mediante entrevistas semiestructuradas, aplicadas a indígenas mapuches en la zona 
rural de la comunidad de Saltapura, municipio de Nueva Imperial, y en la región me-
tropolitana de Santiago de Chile, a personal de la Corporación Nacional de Desarrollo 
Indígena (Conadi) y académicos que han trabajado la temática, con el objetivo de 
identificar si el pueblo mapuche participa en la construcción de las políticas públicas 
dirigidas a solucionar sus problemas. La información recolectada también sirvió para 
obtener algunas valoraciones sobre la actual relación entre el Estado y el pueblo mapuche, 



12 Yolanda Ramos Ruiz y Martha Vergara Fregoso y ﻿

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

así como sobre la contribución de este último en la consolidación de la democracia en 
Chile, dentro de la cual la participación tiene un papel fundamental.

Como cualquier estudio de caso, lo que aquí se presenta son las impresiones de un 
grupo limitado de informantes con el que se trabajaron en profundidad los temas selec-
cionados, que fueron la participación, la consolidación de la democracia y la relación del 
Estado con los mapuches. Ciertamente, no aspiramos a realizar generalizaciones dada 
la inmensa heterogeneidad presente en el pueblo mapuche, en cada una de las regiones 
del país, lo que supone divergencia de criterios y posicionamientos diferentes frente a 
los tópicos antes señalados.2

Las principales conclusiones que se extraen de este caso de estudio apuntan a que 
existe una escasa participación del pueblo mapuche en la construcción de las políticas 
públicas que el Estado chileno diseña para atender sus necesidades. Tomando como re-
ferencia las escalas de participación de Arnstein (1969), el pueblo mapuche se encuentra 
en los niveles de “no participación” y “participación simbólica”, lo cual significa que su 
intervención queda reducida a la manipulación, la entrega de información, las consultas 
mal diseñadas y el apaciguamiento de los participantes. Como consecuencia de ello, 
hoy día la relación Estado-pueblo mapuche es percibida como compleja, deteriorada 
y desigual, en especial porque los indígenas son marginados del proceso de toma de 
decisiones, lo que reproduce viejas políticas con un escaso componente democrático, 
en el que prevalezca la pluralidad y el consenso entre los actores.

Aproximación teórica

Las políticas públicas
El objetivo principal de esta investigación es indagar si existe participación ciudadana del 
pueblo mapuche en las diferentes etapas de las políticas públicas para la atención de 
los pueblos originarios en Chile. Por tal motivo, el primer paso es definir conceptos 
clave que son la base teórica.

En este sentido, debemos comenzar definiendo qué se entiende por políticas pú-
blicas. Según Tamayo (1997), las políticas públicas son “son el conjunto de objetivos, 
decisiones y acciones que lleva a cabo un gobierno para solucionar los problemas que 
en un momento determinado los ciudadanos y el propio gobierno consideran priorita-
rios” (p. 2). A partir de esta definición, podemos observar varios elementos presentes 
en las políticas públicas: identificación de un problema, por parte de los ciudadanos o 
de gobierno, así como la existencia de varios actores.

Una definición donde se expresa de forma puntual la interrelación de actores en 
las políticas públicas es la que nos proporciona Anderson (1990), citado por González 
(2005, p. 108), quien las define como “una secuencia intencionada de acción seguida por 



13Participación indígena en política pública: el caso del pueblo Mapuche

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

un actor o conjunto de actores a la hora de tratar con un asunto que los afecta […] y son 
aquellas desarrolladas por cuerpos gubernamentales y sus funcionarios”. Si bien afirma 
el autor que los cuerpos gubernamentales y los funcionarios son los que desarrollan las 
políticas, no serían los únicos que participan en el proceso.

Por su parte, Lahera (2002), frente a las definiciones clásicas que le dan demasiado 
protagonismo al Estado, argumenta que la sociedad civil hoy en día ocupa un papel cen-
tral en las políticas públicas. En gran medida, gracias a la tecnología y el mayor acceso 
a la información, los ciudadanos han aumentado la participación en el sector público, 
lo cual a su vez contribuye a la estabilidad del Gobierno:

Una política pública corresponde a cursos de acción y flujos de información rela-
cionados con un objetivo público definido en forma democrática; los que son desarro-
llados por el sector público y, frecuentemente, con la participación de la comunidad y 
el sector privado. (pp. 15-16)

No obstante, el autor resalta la figura de la participación ciudadana en el proceso de 
formación de las políticas; no por ello se puede decir que todos los actores tienen el mismo 
poder ni que se trata de una total simetría de fuerzas. En este proceso, indica Lahera (2002), 
frecuentemente ocurre una disputa, por lo que, en definitiva, es una cuestión de poder.

Aunque en la literatura sobre políticas públicas existe una vasta cantidad de 
definiciones, no es objeto de esta investigación hacer una revisión de todas ellas, por lo 
que concluiremos en este intento por definir lo que se entiende por política pública con 
lo propuesto por Aguilar (1992), quien tiene un amplio trabajo al respecto:

Una política es en un doble sentido un curso de acción: es el curso de acción deliberadamente 

diseñado y el curso de acción efectivamente seguido. No solo lo que el gobierno dice y quiere 

hacer. También lo que realmente hace y logra, por sí mismo o en interacción con actores 

políticos y sociales, más allá de sus intenciones […] Es una estrategia de acción colectiva, 

deliberadamente diseñada y calculada, en función de determinados objetivos. (pp. 25-26)

Al analizar las definiciones anteriores, es posible encontrar en ellas puntos de con-
vergencia. Uno de ellos es la relación entre varios actores, en la que el Estado, repre-
sentado por el Gobierno de turno, en general tiene el papel central; en el mejor de los 
escenarios, el Estado, junto con la sociedad civil y el sector privado, trabajan a partir de 
objetivos establecidos para responder a las demandas de grupos determinados. Por tanto, 
tendríamos que las políticas públicas son cursos de acción que responden a complejas 
interacciones entre actores que buscan satisfacer propósitos establecidos.

Para el caso que aquí nos convoca, las políticas a las que hacemos referencia son todos 
aquellos programas o acciones que los diferentes gobiernos representantes del Estado 
chileno han articulado a partir de la década de los noventa, cuando retornó la democracia, 



14 Yolanda Ramos Ruiz y Martha Vergara Fregoso y ﻿

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

con el fin de dar cumplimiento a las exigencias de los pueblos indígenas que aún habitan 
el país, y específicamente al pueblo mapuche, que en la actualidad representa más del 
80 % de la población indígena de Chile y que, como lo veremos más adelante, cuenta 
con un escaso grado de participación en el diseño y en las demás etapas de las políticas.

Tanto en Chile como en toda la región de América Latina, la falta de interacción entre 
los actores —que es lo que sin duda le confiere el carácter público a las políticas— ha 
caído en una suerte de estancamiento, principalmente en los programas sociales; estos, 
a pesar de su persistencia en el tiempo, no generan mayores transformaciones en materia 
de crecimiento, desarrollo económico, erradicación de la pobreza y empoderamiento de 
los grupos más vulnerables. Por ello, en la búsqueda de políticas públicas con un mayor 
grado de eficiencia y calidad, el análisis no solo se debe centrar en su contenido, sino que 
un aspecto fundamental por tener en cuenta es el proceso a lo largo de las diferentes eta-
pas de las políticas públicas, es decir, el proceso mediante el cual se debaten, deciden e 
implementan las políticas (Banco Interamericano de Desarrollo, 2006).

El proceso de formulación de políticas no es estático, sino que requiere la participa-
ción de actores,3 los cuales a su vez tienen incentivos que no siempre son los adecuados y 
en determinado momento pueden poner en riesgo la efectividad de las acciones. Para evitar 
que las preferencias e incentivos de actores particulares limiten el impacto y la calidad de las 
políticas públicas, estas últimas deberían contar por lo menos con los siguientes atributos:

•	 Estabilidad: cuán estables son en el tiempo.
•	 Adaptabilidad: cuán ajustables pueden ser las políticas cuando fallan o cambian las 

circunstancias.
•	 Coherencia y coordinación: en qué medida son compatibles con políticas afines y 

son el resultado de acciones bien coordinadas entre los actores que participan en su 
formulación e implementación.

•	 Calidad de la implementación y de la efectiva aplicación.
•	 Orientación hacia el interés público: en qué medida las políticas se orientan hacia 

el interés público.
•	 Eficiencia: en qué medida las políticas reflejan una asignación de recursos escasos que 

asegura elevados retornos sociales. (Banco Interamericano de Desarrollo, 2006, p. 17)

En la medida en que las políticas cuenten con las características anteriores, tendrán 
mayor probabilidad de conseguir los resultados esperados. Pese a que todos los rasgos son 
importantes, la estabilidad es fundamental para que las políticas dejen de ser únicamen-
te políticas de Gobierno y pasen a ser políticas de Estado. Ante políticas que carecen de 
estabilidad, la llegada de un nuevo partido político al poder, variaciones en el terreno 
de lo político o cambios de funcionarios en las entidades encargadas de determinados 



15Participación indígena en política pública: el caso del pueblo Mapuche

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

programas pueden terminar o revertir con facilidad el curso de las políticas con todas 
las consecuencias que de ello deviene (Banco Interamericano de Desarrollo, 2006).

Participación ciudadana en políticas públicas
Uvalle (2005), citado por Villarreal (2009), afirma que “lo público de las políticas deviene 
del modo en que los ciudadanos participan en las etapas que comprenden la definición, 
la elaboración, la implementación y la evaluación” (p. 36). Hoy más que nunca, ante la 
presencia de sociedades que exigen mayor protagonismo en la definición de lo público, 
la participación ciudadana recobra importancia, puesto que las recetas tradicionales y la 
puesta en marcha de viejas prácticas parecen no dar respuesta a los nuevos desafíos del 
mundo dinámico en el que nos encontramos inmersos.

La participación ciudadana exige un reordenamiento en la forma tradicional de di-
señar las políticas bajo el esquema jerárquico de “arriba-abajo”, en el cual prevalece 
la visión del experto y la sociedad es vista como un actor pasivo que únicamente espe-
ra recibir beneficios de programas diseñados por la burocracia, que es el único actor 
que participa en la toma de decisiones (Canto, 2008). Con la participación ciudadana, 
se busca dar un vuelco a este esquema para que sean los ciudadanos quienes pongan 
en la agenda pública sus demandas, a fin de que el Gobierno, atendiendo a estos reque-
rimientos, formule y ejecute en conjunto con la sociedad políticas que den solución de 
forma puntual a tales necesidades.

Este nuevo panorama nos ofrece una relación diferente entre el Estado y la sociedad, 
la cual deja de ser de subordinación para convertirse en una interacción constante entre 
actores; así, Estado y sociedad participan para definir propósitos colectivos y buscar 
mecanismos que les permitan conseguirlos. Dicho lo anterior, la participación ciudada-
na podría entenderse como “aquélla en la que los ciudadanos se involucran de manera 
directa en acciones públicas, con una concepción amplia de lo político y una visión del 
espacio público como espacio de ciudadanos” (Villarreal, 2009, p. 32). Una relación 
de este tipo favorece la creación de políticas con mayores tasas de éxito, al tiempo que 
reivindica el papel del individuo o la colectividad que cuenta con una serie de derechos 
dentro del campo democrático.

La búsqueda de mayores espacios de participación surge como respuesta al enfo-
que tecnocrático que aún persiste en muchos países, principalmente de Latinoamérica, 
donde los grandes niveles de desigualdad, pobreza y marginación restringen el acceso a 
los espacios de debate público a una gran parte de la sociedad, donde los más afectados 
son los grupos que históricamente han sido marginados debido a sus condiciones racia-
les, étnicas, de orientación sexual, entre otras. Cuando se elaboran políticas bajo este 
paradigma, existe un alto riesgo de fallar en el alcance de los objetivos; formular políticas 
a partir de un enfoque estrictamente tecnocrático puede resultar dañino, debido a que 



16 Yolanda Ramos Ruiz y Martha Vergara Fregoso y ﻿

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

este “elude los pasos del debate, negociación, aprobación y ejecución que encierran en sí 
el desordenado mundo de la política” (Banco Interamericano de Desarrollo, 2006, p. 4).

Al ser uno solo o unos pocos los actores que participan en las diferentes etapas de las 
políticas públicas, las voces de actores clave, como los grupos objetivos o quienes se 
beneficiarán con las acciones, son silenciadas, con lo cual no solo se corre el riesgo 
de  implementar programas que no sean pertinentes a las circunstancias, sino que 
también se pierde la posibilidad de escuchar opiniones diversas, provenientes de una 
sociedad cada vez más heterogénea, cuyos habitantes tienen formas muy diferentes de 
relacionarse y entender el mundo, de ahí la imperativa necesidad de tomar decisiones 
a partir de procesos que abran espacios a la participación.

Lahera (2002) sostiene que uno de los factores que inciden en la calidad de las po-
líticas públicas son los actores y la forma como estos participan.4 En un Estado donde 
agentes de diversa índole —sean grupos minoritarios, sector estatal y sector privado— 
intervienen en las políticas públicas, se consiguen resultados superiores que van más 
allá de las cifras y el punto de vista cuantitativo, pues hay un mayor despliegue de infor-
mación e interés por parte de los actores, así como un aumento en la transparencia de 
las acciones. Sin embargo, para lograr resultados de este tipo, un paso previo de suma 
importancia es dotar a los actores de información. Según Lahera, el hecho de propor-
cionar información básica y abierta, que hoy en día se facilita gracias al aumento de las 
tecnologías, propicia la interacción entre grupos e intensifica los niveles de participación.

La exploración de nuevos paradigmas en América Latina que sustituyan la tradi-
cional forma de hacer políticas públicas basadas en las propuestas del Consenso de 
Washington ha puesto la mirada en el proceso de construcción de las políticas y no 
únicamente en su contenido (Banco Interamericano de Desarrollo, 2006).5 Con el 
objetivo de conseguir uno de los atributos mencionados por este mismo informe, la 
coordinación y la coherencia, las distintas etapas de las políticas deberán contar con 
una amplia participación, proceso en el cual el establecimiento de acuerdos y nego-
ciaciones entre actores es indispensable, de modo que las preferencias y los objetivos 
particulares no sobrepasen la búsqueda del beneficio general.

Para conseguir el anhelado beneficio general, los ciudadanos de las democracias ac-
tuales necesitan ser cada vez más activos y contar con los mecanismos y medios para tener 
mayor incidencia en la toma de decisiones. Ante la desconfianza generalizada en los 
gobiernos latinoamericanos, la fragmentación social y las demandas de cambios en lo 
político, la inclusión de organizaciones sociales, minorías y sector privado en la cons-
trucción de políticas públicas tiene efectos que van más allá de una buena evaluación de 
estas; otorga responsabilidades a los diferentes actores, mejora la transparencia en las 
acciones y conduce a una democracia más participativa y estable. De forma más precisa, 
Canto (2008, p. 29) destaca una serie de ventajas que trae consigo la participación:



17Participación indígena en política pública: el caso del pueblo Mapuche

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

•	 Proporciona información sobre el ambiente social en el que se ejecutarán las acti-
vidades de desarrollo.

•	 Revela de manera más eficiente las preferencias de los usuarios.
•	 Produce aprendizajes sociales e innovación.
•	 Fortalece a las instituciones locales.
•	 Genera mayor credibilidad y legitimidad sobre las evaluaciones.
•	 Contribuye a mejorar la eficiencia de las instituciones locales.
•	 Origina formación de capital social.
•	 Fortalece la competitividad sistémica de la región o localidad.
•	 Contribuye a la formación o el fortalecimiento de identidad local o regional.

Como vemos, son amplios los beneficios de una mayor pluralidad de actores en el 
proceso de formulación de políticas públicas; sin embargo, paralelamente, también 
son extensos los límites que se tienen para conseguir buenos niveles de participación, 
con relaciones más o menos simétricas. En países con pasados autoritarios, caracteri-
zados por la coacción y violación de derechos, y donde aún persisten actos discrimi-
natorios por cuestiones de género, raza, origen étnico, donde prevalece la corrupción 
y el favorecimiento de intereses particulares, así como la ausencia de medios libres e 
independientes, la participación es limitada y enfrenta una gran cantidad de obstáculos 
que, en el peor de los escenarios, desencadena la monopolización de la toma de decisio-
nes a manos de pocos individuos y la exclusión de vastas mayorías (Villarreal, 2009).

No todas las iniciativas en las que se congregan actores de la sociedad civil, funcio-
narios del Gobierno y sector privado para opinar o recibir información sobre políticas 
públicas por implementar pueden ser consideradas como participación ciudadana. 
La escalera de Arnstein (1969) nos sirve para explorar en general cuándo estamos ante la 
presencia de participación ciudadana y cuándo no.

Tabla 1
Escalera de la participación ciudadana

8 Control ciudadano
Poder ciudadano7 Poder delegado

6 Coparticipación
5 Apaciguamiento

Participación simbólica4 Consulta
3 Información
2 Terapia

No participación
1 Manipulación

Fuente: Arnstein (1969), citado por Guillen, Sáenz, Badii y Castillo (2009, p. 187).



18 Yolanda Ramos Ruiz y Martha Vergara Fregoso y ﻿

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

Aunque la tabla 1 mide la participación de forma muy general y pueden perderse 
algunos detalles, sirve como guía para observar hasta qué nivel llega el papel del ciuda-
dano o del colectivo en la toma de decisiones. En caso de quedarse en los dos primeros 
peldaños de la escalera, No participación y Participación simbólica, más que parti-
cipación se puede hablar de legitimación, en virtud de la cual se cumple con hacer el 
llamado a otros actores como espectadores o receptores de información de políticas que 
han sido diseñadas por unos pocos.

En el presente artículo, se ha trabajado sobre el concepto de participación ciuda-
dana, tomando a la ciudadanía principalmente desde su dimensión política, la cual se 
asocia al estatus legal que le otorga al ciudadano derechos y responsabilidades (Cabrera, 
2002), entre ellos, participar en la toma de decisiones públicas. No obstante, a fin de 
reafirmar el Estado democrático estipulado en el artículo 4 de la Constitución chilena 
y de incorporar el vasto conocimiento que tiene para aportar el pueblo mapuche, es 
imprescindible pensar en conceptos más amplios como el de ciudadanía intercultural, 
que aboga por un diálogo permanente entre culturas diversas basado en el respeto mutuo 
y el aprovechamiento de esa gran riqueza cultural (Cortina, 2006).

Bajo esta mirada, los procesos participativos deben entenderse como un proyecto 
en común, donde no hay absorción de una cultura a otra, sino, por el contrario, se pro-
duce un intercambio de reconocimiento en el que el ciudadano occidental se abre a la 
comprensión profunda de los conocimientos y saberes del mundo indígena y a la vez se 
ofrece al indígena una determinación y puesta a disposición de las implicaciones e inser-
ciones (materiales y formales) del concepto occidental de ciudadanía, de forma tal que 
sea posible forjar mayores aprendizajes y establecer relaciones más libres y equitativas.

Metodología
Para comprender la forma como participa el pueblo mapuche en la elaboración de políti-
cas públicas que el Estado chileno elabora para atender sus demandas, se ha seleccionado 
un método de investigación de carácter cualitativo. Mediante un estudio de caso, se 
recogen las voces de diferentes actores: miembros de la comunidad mapuche tanto del 
área rural como urbana, académicos con amplia experiencia en el trabajo con pueblos 
indígenas y funcionarios de la Conadi, dependencia del Ministerio de Desarrollo So-
cial, y principal responsable de la creación de planes y programas para el desarrollo de 
los indígenas chilenos, al tiempo que hace el papel de mediador entre el Estado y los 
indígenas. Se busca analizar cómo participa el pueblo mapuche y cómo se percibe esta 
participación desde las voces de los diferentes actores.

La selección de los informantes se hizo por muestreo teórico, es decir, no se conoce 
de antemano el número y los rasgos de la población, ni el tamaño de la muestra, sino 
que se va estructurando a lo largo de la investigación de acuerdo con la relevancia de los 



19Participación indígena en política pública: el caso del pueblo Mapuche

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

casos (Hernández, 2014). De esta forma, para establecer el número final de informantes, 
se usa el criterio de saturación teórica, el cual hace referencia a que ninguna información 
adicional que se recoja por medio de las entrevistas da paso a generar nuevas categorías, 
en definitiva, la saturación teórica establece el límite del muestreo.

La investigación utiliza un método hipotético-deductivo, a partir del cual se establece 
un marco teórico que gira en torno a los conceptos de políticas públicas y participación 
ciudadana. El abordaje teórico utilizado en esta investigación nos habla de las políticas 
públicas como acciones o iniciativas para resolver problemas determinados que, aunque 
en general están lideradas por instituciones gubernamentales, requieren la participación 
de una diversidad de actores que son quienes les dan el carácter público a las políticas. 
Mediante esta pluralidad de actores, es posible conocer las causas de los problemas, las me-
jores alternativas de solución y, en definitiva, se logra más y mejores resultados con los 
programas creados. Además, que contribuye e incentiva a los ciudadanos a participar en la 
toma de decisiones públicas, lo que conduce hacia una democracia participativa y estable.

Según este cuerpo teórico, la hipótesis que se plantea en esta investigación es que 
para el caso chileno los indígenas mapuches continúan excluidos de este proceso par-
ticipativo en la construcción de políticas públicas, por lo que los programas que llegan 
a las comunidades siguen siendo de tipo asistencial, sin incorporar las aportaciones de 
los indígenas para resolver sus problemas desde sus causas, lo cual evidencia una toma 
de decisiones hecha de forma vertical con viejas herencias del régimen militar chileno 
que a su vez ha generado tensiones entre el pueblo mapuche y el Estado.

El proceso adoptado para corroborar la hipótesis inició con una revisión documental que 
se hace con el propósito de conocer la normativa nacional e internacional que reglamenta 
las políticas públicas para los indígenas en Chile, así como los mecanismos de participa-
ción vigentes. Posteriormente, se aplicaron entrevistas semiestructuradas a los participan-
tes con algunas variaciones dependiendo de la posición del entrevistado, que abordaron tres 
ejes principales: 1) la promoción de la participación ciudadana del pueblo mapuche en polí-
ticas públicas, 2) la relación Estado-pueblo mapuche y 3) los aportes del pueblo mapuche a 
la consolidación de la democracia en Chile, entendiendo que la participación es el elemento 
central de la democracia. Una vez obtenida la información, se procede a realizar el análisis 
de esta y la consecuente construcción de conclusiones sobre la problemática abordada.

Resultados

Políticas públicas para el pueblo mapuche
Los indígenas de Chile, como los de casi todos los países latinoamericanos, han padecido 
desde la época de la colonización un sinnúmero de violaciones a sus derechos humanos, 
represión de sus manifestaciones culturales, discriminación y procesos de asimilación, 



20 Yolanda Ramos Ruiz y Martha Vergara Fregoso y ﻿

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

entre otras prácticas que menguaron de forma considerable a su población. El pueblo 
mapuche no fue ajeno a esta tendencia asimilatoria; sin embargo, encontró una relati-
va ventaja en su particular forma de organización social denominada lof, que consiste 
en la agrupación de núcleos familiares que se reunían en determinados momentos, 
sin que por ello existiera una cabeza única u ordenamiento vertical, como sí sucedía 
en otras culturas prehispánicas. La conformación de lofs permitió hacer frente a los 
procesos civilizatorios al mantener fuertes procesos de resistencia que terminarían con 
la pacificación de la Araucanía en 1883 (Sir, 2008).

En la actualidad, si bien la figura del lof no se mantiene como en el pasado, debido, 
principalmente, a la fragmentación de las comunidades por parte del Estado chileno, 
algunas de sus características se conservan, de tal manera que hoy en día no existe un 
representante único del pueblo mapuche, no hay una cabeza visible, sino que son muchas 
autoridades políticas que representan a sus localidades, lo cual se ha convertido en el 
principal impedimento para entablar el diálogo con el Estado.

Hoy en día, cuando el Gobierno quiere conversar con el mundo mapuche, no puede diri-

girse a una persona, a un representante, sino que se tiene que relacionar con un montón de 

representantes en cada espacio, en cada lugar, y eso es una tremenda dificultad para ellos, 

no entienden esta lógica. (A. Millaquén, comunicación personal, 13 julio 2016)

La declaración anterior muestra que lo que en algún tiempo fue su mejor mecanis-
mo de defensa, es decir, la organización horizontal y el despliegue de muchos líderes 
mapuches o loncos (jefe de una comunidad o lof), hoy se ha convertido en el principal 
obstáculo para presentar sus demandas al Estado chileno, el cual, manteniendo la ten-
dencia homogeneizadora presente desde la época de la pacificación de la Araucanía, se 
rehúsa a reconocer la diversidad natural del pueblo mapuche y demanda la existencia 
de representantes únicos con los cuales pueda establecer acuerdos.

Es a través de la Conadi, creada en 1994 mediante la Ley 19.259, que el Gobierno 
chileno ha intentado ofrecer programas para la población indígena; en el momento de 
su creación, esta institución fue vista como mediadora entre unos y otros, pero hoy día 
goza de poca aceptación por parte del pueblo mapuche y de los indígenas en general. A 
pesar de que la Conadi nace ante el reclamo de los pueblos indígenas, estos no sienten 
que los representa, pues antes que nada responde a las exigencias del Gobierno. Como 
lo menciona E. Quintupil (comunicación personal, 25 junio 2016), la Conadi tiene un 
papel muy figurativo, es habitualmente un órgano que coordina los programas de 
otros ministerios (Salud, Educación, Economía) relacionados con lo indígena, pero sin 
tener mayores atribuciones. Además, recientes denuncias de malversación de fondos, 
cuoteo político y favorecimiento a unas comunidades respecto de otras a causa del 



21Participación indígena en política pública: el caso del pueblo Mapuche

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

amiguismo hacen que la Conadi no tenga buena fama, ni sea considerado un interlocutor 
válido por los indígenas, como sostiene el entrevistado.

Las políticas públicas que coordina la Conadi se llevan a efecto gracias a la exis-
tencia de tres fondos: el Fondo de Tierras y Aguas, el Fondo de Desarrollo y el Fondo 
de Cultura y Educación, mediante los cuales se otorgan subsidios para la adquisición de 
tierras, becas indígenas, programas para la promoción y recuperación del mapuzungun 
(lengua materna del pueblo mapuche), entre otras acciones. Asimismo, el Ministerio 
de Educación tiene programas de educación intercultural bilingüe, principalmente en 
educación parvularia y básica. Por su parte, el Ministerio de Salud cuenta con el Pro-
grama Especial para Pueblos Indígenas (Pespi) desde 1996, cuyo objetivo principal 
es proporcionar servicios de salud con enfoque intercultural. Lo anterior evidencia la 
existencia de diversos programas que han funcionado desde la década de los noventa, 
cuando retornó la democracia y los asuntos indígenas volvieron a cobrar cierta impor-
tancia en la agenda de las políticas públicas.

No obstante, existen iniciativas coordinadas por la Conadi o por otros ministerios 
que no han sido del total agrado del pueblo mapuche, ni reflejan en su totalidad lo 
estipulado en la ley indígena 19.253 y en el C169 - Convenio sobre pueblos indígenas y 
tribales, 1989 (núm. 169), firmado por Chile en 2008, que fue uno de los últimos países 
de América Latina en ratificar este tratado. Hasta ahora los programas de los distin-
tos ministerios coordinados por la Conadi no han respondido a las peticiones que por 
siglos el pueblo mapuche ha planteado; con el retorno a la democracia, la situación 
del indígena no cambia: sus niveles de pobreza continúan siendo altos, y por lo que 
se refiere a la pérdida de tierras, se mantiene el mismo modelo neoliberal, lo que ha 
contribuido a que en la actualidad un sector del pueblo mapuche esté en busca de un 
proceso de autonomía (E. Quintupil, comunicación personal, 25 junio 2016).

Pese a la existencia de programas en distintas áreas: salud, educación, cultura, re-
cuperación de tierras, los indígenas chilenos y, en especial, el pueblo mapuche que 
representa cerca del 84 % de la población indígena del país, continúan en condiciones 
de pobreza:6 no reciben servicios elementales, no se respetan sus tradiciones culturales, 
constantemente son discriminados y se les limita su participación en escenarios polí-
ticos. Al preguntar acerca de los factores que contribuyen a esta falta de coherencia y 
efectividad de las políticas, los entrevistados aluden a diversas razones. De esta manera, 
ante la interrogante “¿Cuáles cree usted que son las mayores falencias o debilidades que 
tienen las políticas públicas creadas para atender las necesidades de los pueblos indígenas 
en Chile?”, surgen las siguientes respuestas:

Que son elaboradas entre cuatro paredes, sin ver la realidad y sin consultar o viendo una 

sola realidad del pueblo, porque el pueblo mapuche igual es diverso en distintos territorios 



22 Yolanda Ramos Ruiz y Martha Vergara Fregoso y ﻿

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

que cambian, varían, las políticas se hacen así un programa mapuche y se le quiere aplicar 

a todos, no se ve que hay diversidad […] entonces como que se quiere hacer que todos sean 

iguales, pero no es así, las políticas se crean dentro de una oficina con lo que se les ocurre 

o con lo que la gente ha visto, pero no es todo, yo creo que esa es la mayor debilidad. (F. 

García, comunicación personal, 15 julio 2016) 

Parte de una cuestión que tiene que ver primero con reconocer que existimos, porque, si 

bien eso pareciera que el reconocimiento existe, pero en realidad no existe, entender que no 

somos todos chilenos, reconocer que hay una deuda […] habría que modificar la academia, 

las universidades tendrían que tener, hacer una revisión de su historia y asumir que han 

contribuido a mantener esta situación que es injusta, que es violenta, que ha sido violenta 

desde siempre para acá, hasta ahora. (A. Millaquén, comunicación personal, 13 julio 2016)

Acá las políticas públicas no funcionan porque nosotros los chilenos funcionamos en el 

corto plazo, no ne el largo plazo […] en la educación y en la interculturalidad todavía no 

hay epistemología, no hay conocimiento previo y tampoco existe la voluntad política del 

Estado de avanzar hacia él. (J. Sir, comunicación personal, 18 julio 2016) 

Las políticas han nacido desde la tecnocracia, hay muchas políticas que no tienen ningún 

asidero real en lo que la población necesita o desea. (E. Quintupil, comunicación personal, 

25 junio 2016)

Hace falta esa capacitación a los funcionarios públicos que van a implementar proyectos a 

los que van a implementar política pública para pueblos indígenas, tienen que capacitarse 

[…] además finalmente tú, desde el espacio en el que tú te desarrolles, estás expuesto a 

que la sensibilidad del jefe de turno no esté, si no está el jefe sensibilizado o no conoce, 

tiene que hacer todo el trabajo y empezar de cero y entonces son los riesgos que corremos 

siempre. (L. Raguileo, comunicación personal, 26 junio 2016) 

El tema indígena no es prioridad, se nota hasta en esto mismo que tú ves, tú puedes com-

parar estas oficinas con cualquier otro servicio, y cualquier otro servicio está mejor, en 

mejores condiciones; esta es una oficina que está superescondida en un tercer piso […] 

somos pocos funcionarios, somos alrededor de 400 y un poco más a nivel nacional. (M. 

Raguileo, comunicación personal, 7 julio 2016) 

Considerando lo anterior, podemos observar algunos elementos que impiden que 
las políticas públicas tengan mayores resultados. Pese a la existencia de instrumentos 
normativos que establecen la diversidad del país, en la realidad esto no se concreta, 



23Participación indígena en política pública: el caso del pueblo Mapuche

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

muestra de ello es el currículo educativo homogéneo que reproduce la visión de un 
país donde todos son iguales, además de desacreditar los conocimientos del pueblo 
mapuche y perpetuar viejos estigmas que califican al indígena como ignorante, su-
persticioso, borracho, perezoso, por citar algunos de los tantos adjetivos negativos 
que se le atribuyen. “A mi hija que vivíamos en Puerto Domínguez que está con un 
ochenta, noventa por ciento de población indígena mapuche, yo trabajaba con la machi 
y ahí le dijeron que las machis eran brujas y hechiceras, en el colegio” (L. Raguileo, 
comunicación personal, 26 junio 2016).7

Por otra parte, según lo relatan los entrevistados, las políticas siguen siendo 
construidas desde la tecnocracia, sin que haya vinculación con el pueblo mapuche. Al 
retomar los conceptos, las políticas públicas deben ser el producto de la interacción 
entre los diferentes actores; sin embargo, en este caso, dicha interacción rara vez 
ocurre, por lo que se crean programas que no necesariamente atienden a las necesi-
dades particulares de esta población y, como consta en los relatos obtenidos, es una 
comunidad ampliamente diversa en su interior, aunque para el Estado chileno todos 
son iguales por el hecho de ser mapuches.

En Chile, las políticas públicas para los indígenas son políticas de Gobierno, no 
políticas de Estado, por lo que con cada cambio de Administración los programas son 
susceptibles de terminarse, como lo menciona J. Sir (comunicación personal, 18 julio 
2016), “no hay hilo conductor con objetivos claros, sino que ahí está, planeo mi progra-
ma, proyecto, ‘proyectismo’, que se acaban los fondos y se acaba el proyecto, y después 
viene otro, otro y otro más y no hay ninguna conexión”. Este tipo de problemas atenta 
contra la mayoría de los atributos de las políticas públicas, estabilidad: los programas 
dependen del Gobierno de turno, de la sensibilidad del personal a cargo; coherencia y 
coordinación: hay prevalencia de unos actores sobre otros; orientación hacia el interés 
público: las políticas orientadas al pueblo mapuche, más que buscar mejorar su situación 
u ofrecer servicios acordes con sus necesidades, pretenden demostrar que “el Estado está 
presente con los indígenas, que la ley indígena funciona, pero a la larga no les interesa 
mayormente” (E. Quintupil, comunicación personal, 25 junio 2016).

Hay otros factores importantes que explican el resultado de algunos de estos 
programas y la inconformidad por parte del pueblo mapuche. Así, por ejemplo, tal 
como lo confirma la revisión documental y los testimonios de los funcionarios de la 
Conadi, los programas no cuentan con líneas de base y mucho menos con evaluaciones 
de impacto, de tal manera que si en el pasado un programa tuvo buenos resultados o, 
por el contrario, no cumplió de modo alguno con los objetivos propuestos, no se tiene 
registro de ello, no hay manera de saber de qué forma las acciones están impactando 
en las comunidades y así decidir si se debe continuar con esa política o se deben hacer 
modificaciones encaminadas a conseguir mejores resultados.



24 Yolanda Ramos Ruiz y Martha Vergara Fregoso y ﻿

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

La participación del pueblo mapuche en políticas públicas
Como vimos en la sección anterior, uno de los mayores problemas relacionados con 
la formulación de políticas públicas es que estas se siguen creando de forma vertical, 
sin la participación del pueblo mapuche. El C169 - Convenio sobre pueblos indígenas 
y tribales, 1989 (núm. 169) ratificado por Chile hace algunos años, en varios de sus ar-
tículos establece el trabajo conjunto que debe darse entre el Gobierno y los pueblos 
indígenas cuando se elaboren iniciativas dirigidas a estos últimos. Así tenemos que 
“los gobiernos deberán asumir la responsabilidad de desarrollar, con la participación 
de los pueblos interesados, una acción coordinada sistemática, con miras a proteger 
los derechos de esos pueblos y garantizar el respeto de su integridad” (art. 2); “deberán 
adoptarse, con la participación y cooperación de los pueblos interesados, medidas enca-
minadas a allanar las dificultades que experimenten dichos pueblos al afrontar nuevas 
condiciones de vida y de trabajo” (art. 5, inciso c). Lo anterior muestra cómo se habla 
de un trabajo coordinado donde la toma de decisiones sea producto de ello, en el que 
se garantice la participación activa de los pueblos.

En el C169 - Convenio sobre pueblos indígenas y tribales, 1989 (núm. 169), el 
tema de la participación ocupa un lugar predominante, y es el artículo 7 el que trata 
de forma puntual la participación de la población indígena en las distintas etapas de 
las políticas:

Los pueblos interesados deberán tener el derecho de decidir sus propias prioridades en lo 

que atañe al proceso de desarrollo, en la medida que este afecte a sus vidas, creencias, 

instituciones y bienestar espiritual y a las tierras que ocupan o utilizan, y de controlar, en 

la medida de lo posible, su propio desarrollo económico, social y cultural. Además, dichos 

pueblos deberán participar en la formulación, aplicación y evaluación de los planes y pro-

gramas de desarrollo nacional y regional susceptibles de afectarles directamente. (art. 7)

De igual manera, en la Ley indígena 19.253, capítulo 34, se hace mención de 
la participación de los indígenas, donde queda expreso que la Administración deberá 
contar con la opinión de esta población y tenerla en cuenta cuando trate asuntos que 
los afecten. A pesar de que existen instrumentos normativos que establecen la obli-
gatoriedad de hacer partícipes a los indígenas en la toma de decisiones, la realidad es 
muy diferente, tal como lo manifiestan los entrevistados. La participación se reduce a 
algunas consultas, encuestas, charlas, pero sus opiniones no son integradas, ni tomadas 
en cuenta, los programas son diseñados sin preguntarles lo que desean o necesitan; 
las anteriores son algunas de las respuestas a la pregunta “Entendiendo que la política 
pública comprende varias etapas (diagnóstico, formulación, ejecución y evaluación), 
¿en cuál o cuáles de estas etapas participan?



25Participación indígena en política pública: el caso del pueblo Mapuche

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

En todas las respuestas obtenidas surge como elemento común la ausencia de par-
ticipación del pueblo mapuche en los distintos programas que ofrece la Conadi y los 
ministerios, lo mismo que la desconfianza y deslegitimidad de los intentos de consulta 
que hasta ahora se han hecho.

Se dice que hay participación, tú puedes encontrar como en escrito y puede ser contradic-

torio a lo que te estoy diciendo, pero efectivamente invitan a personas, algunos líderes, se 

hace, se pidió que se hiciera una encuesta, una consulta porque la ley indígena estipula 

una consulta, para antes de poner en marcha un proyecto, debe haber una consulta al 

pueblo mapuche. Pero hicieron una consulta, no sé, te estoy hablando de varios años atrás 

donde mandaban sobres así para todos lados, no supimos del análisis de la información, si 

llegaron con los dirigentes, nos comentaban que había un montón de sobres en las oficinas 

de la Conadi. (M. Ovando, comunicación personal, 10 julio 2016)

No tenemos participación ciudadana, ni siquiera con el tema del Convenio 169, ha sido 

manipulado, hace un par de años, el año pasado creo que fue, hubo un momento en el que 

el Gobierno se vio en la necesidad de hacer una consulta, creo que fue la primera que la 

hicieron, ya ni recuerdo, ¿para qué? No tiene mayor importancia porque al final de cuentas 

la gente fue acarreada hacia los pueblos más cercanos; aquí, por ejemplo, en caso de Nueva 

Imperial, aquí ellos sabían que iban a una reunión informativa, en ningún caso se les dijo 

que era una consulta; entonces, los viejos fueron a escuchar una noticia, a informarse de 

algo, fueron convocados a un gimnasio y llegó gente de muchos lugares de la comuna, 

porque el municipio colocó locomoción, recurso había para eso, me imagino, para tener 

una asistencia también importante; entiendo que todos los asistentes en el momento de 

ingresar firmaban una hoja y pareciera ser que la mayoría de los viejos, de los asistentes, 

entendieron que firmaban la hoja para dejar registro de su asistencia para que les devol-

vieran el pasaje, en muchos casos para trasladarse algunos se fueron en micro, que sé, por 

ahí, pero en realidad esa hoja que firmaron era la hoja que corroboraba su asistencia en 

la consulta y muchos de ellos nunca entendieron que estaban en un tema de consulta. (A. 

Millaquén, comunicación personal, 13 julio 2016)

En consecuencia, según lo señalado por los entrevistados, se demuestra la falta de 
interés y voluntad política que tiene el Estado chileno para atender las demandas del 
pueblo mapuche; por tanto, los intentos de consulta son más bien un gesto por legitimar 
sus acciones y dar una buena imagen a la opinión pública. Los programas que llegan 
a las comunidades siguen siendo construidos desde la tecnocracia; es cierto que no de 
la misma forma en que ocurrió en otros tiempos, pero el indígena continúa siendo 
discriminado, y hay una negación hacia lo culturalmente diferente que no le permite al 



26 Yolanda Ramos Ruiz y Martha Vergara Fregoso y ﻿

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

indígena mapuche ser un actor que participe plenamente en la construcción de políticas 
y la consolidación de la democracia.

Es típico que el Estado nos junta a los pueblos originarios y nosotros vamos porque 
estamos interesados en lo que pasa, pero todo termina en la foto, la firmita, el registro y 
con eso ellos validan un montón de cosas, si tú vas a revisar los programas del Estado 
están llenos de muchas cosas pero si le ves la profundidad y el alcance se producen 
“soluciones a la chilena”, la estructura bonita y construcción de cosas que mostrar, pero 
sin nada de fondo. (O. Antilef, comunicación personal, 21 julio 2016) 

Si retomamos a Uvalle (2005), citado por Villarreal (2009), quien afirma que lo 
público de las políticas proviene del modo en que los ciudadanos participan en las 
distintas etapas de estas, diríamos que en Chile no hay políticas públicas para la pobla-
ción indígena. Si bien existen algunos programas, estos no son producto del debate ni 
del acuerdo consensuado entre actores; persiste una relación de dominación que impide 
el reconocimiento de las diferencias y la inclusión de opiniones provenientes de actores 
que tienen formas distintas de relacionarse con el mundo.

Al indagar las causas que provocan esta negación de lo indígena y la falta de partici-
pación del pueblo mapuche, surgen varias respuestas: en Chile se mantiene una visión 
unitaria de una sociedad homogénea, una “chilenidad” que no es capaz de percibir que 
hoy más que nunca el país está compuesto por una sociedad heterogénea y cultural-
mente diversa, no solo por la presencia de pueblos indígenas; grandes cantidades de 
colombianos, peruanos, bolivianos, haitianos e inmigrantes de muchos otros países 
que han llegado al país reclaman políticas públicas que tengan en cuenta esta nueva 
reconfiguración de la sociedad. A los ojos del Estado, todos son considerados chilenos, 
y todos los indígenas son iguales, menos aún se percibe que dentro del pueblo mapuche 
existe una gran diversidad que debe ser considerada.

Creo que ese afán de homogeneizarlo todo y que nosotros somos chilenos si o si contradice 

precisamente la mirada que uno tiene desde chico, uno sabe que el mundo es diverso y, 

aunque nuestra institucionalidad mapuche está muy fragmentada, de todos modos, exis-

ten algunos elementos que a uno le hacen en algún momento pensar distinto, ¿no? (A. 

Millaquén, comunicación personal, 13 julio 2016)

Aunque la idea de la homogeneización de la nación chilena es una de las prin-
cipales causas que imposibilitan la participación de otros actores, existen otras va-
riables asociadas que influyen. La falta de comunicación y la desinformación en que 
viven muchas comunidades del entorno rural los deja sin elementos para participar y 
con un vacío que es aprovechado por el Gobierno de turno para llevar programas de 
tipo asistencial y mantener a las comunidades en una situación pasiva. Lahera (2002) 



27Participación indígena en política pública: el caso del pueblo Mapuche

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

menciona que para intensificar los niveles de participación entre grupos es necesario 
dotarlos de información básica y abierta; esta es, sin duda, una primera herramienta 
para que las comunidades mapuches conozcan sus derechos y los mecanismos por los 
cuales pueden demandar aquello que consideran necesario para su desarrollo; tam-
bién para que participen en la toma de decisiones y tengan una visión más amplia de 
su posición como ciudadanos en la construcción de lo público.

Hoy día, otro factor que hace más difícil que el pueblo mapuche sea escuchado es 
que no existe una voz única, no hay una propuesta unificada de los mapuches; esta 
fragmentación que se deriva de su organización sociopolítica es usada por el Gobier-
no para justificar la ausencia de participación de este pueblo; por lo menos, eso es lo 
que expresa P. Canales (comunicación personal, 11 julio 2016), quien conoce amplia-
mente el trabajo de la Conadi en la región metropolitana:

En la elaboración de políticas públicas, no, no hay participación, y no hay participación, 

porque ¿a quién vamos a invitar a participar? […] el tipo de organización que nosotros 

teníamos nos permitió vivir la contingencia y el contexto y salir adelante, pero este tipo 

de organización ahora para el Estado es una barrera porque el Estado es con el que va a 

conversar, con este de acá, con este de acá, con este de acá.

En justificaciones de este tipo, el Estado ha encontrado la forma de evadir los me-
canismos de consulta y la participación del pueblo mapuche, dado que no existe un 
representante con quién dialogar, la opción más práctica ha sido diseñar los programas 
de forma vertical, incluyendo lo que el Gobierno considera que es mejor para esta po-
blación, pero que no necesariamente coincide con la realidad o no da respuesta a las 
particularidades del mundo mapuche.

Aportes del pueblo mapuche a la consolidación  
de la democracia en Chile
Según Dahl (1992), para que se dé la democracia entre un gran número de habitantes, es 
necesario cumplir con algunos requisitos básicos, es decir que los ciudadanos tengan la 
posibilidad de 1) formular preferencias, 2) manifestar las preferencias y 3) recibir un trato 
igualitario por parte del Gobierno en la ponderación de sus preferencias. En este sentido, 
en una democracia como la chilena, que después de haber dejado atrás un proceso de 
dictadura está en proceso de consolidación, la posibilidad de permitir que sus ciudadanos 
expresen y manifiesten sus preferencias y que además reciban un trato igualitario, se 
convierte en indispensable si se quiere conseguir una mejor calidad de la democracia.

En nuestro caso, el hecho de que los miembros del pueblo mapuche y todos los 
pueblos indígenas chilenos manifiesten su presencia, además de contribuir a la 



28 Yolanda Ramos Ruiz y Martha Vergara Fregoso y ﻿

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

construcción  de políticas públicas más acordes con sus necesidades, contribuye a 
la consolidación de la democracia; y es que —como lo mencionan los propios indíge-
nas— el pueblo mapuche tiene un tremendo conocimiento que aportar, el mismo que 
ha desarrollado a lo largo de los siglos y en la actualidad se mantiene. Si se incorporara 
dicho conocimiento y asimismo se reconoce y se respeta al pueblo mapuche y a las demás 
culturas que habitan hoy en Chile, se abre la posibilidad de incorporar la diversidad y la 
interculturalidad que su vez nos ofrece nuevas formas de “mirar, de entender, de hacer 
las cosas” (J. Sir, comunicación personal, 18 julio 2016).

Como lo menciona una de las entrevistadas, “el aporte del pueblo mapuche a la 
democracia es su cosmovisión, la visión del mundo, el colectivo, no pensamos desde lo 
individual” (L. Raguileo, comunicación personal, 26 junio 2016). En un mundo en el 
que cada vez se privilegia más el individualismo, rescatar visiones diferentes que ven y 
piensan desde lo colectivo favorece la reestructuración de las relaciones sociales desde 
una mirada intercultural, gracias a la cual las diferencias culturales no son vistas como 
amenazas, sino, por el contrario, como una fuente de conocimiento permanente.

Después de un largo periodo de régimen militar donde se cometieron múltiples viola-
ciones de derechos humanos y se reprimió cualquier punto de vista distinto de los ideales 
del régimen, establecer diálogos y adoptar puntos de vista diversos como los del pueblo 
mapuche, además de saldar deudas históricas con pueblos tradicionalmente olvidados, 
genera mayor respeto y tolerancia hacia quienes piensan y se manifiestan de forma di-
ferente; lo anterior es básico para que todos, sin importar su condición étnica, de raza, 
sexo, nacionalidad, reciban igualdad de trato a la hora de manifestar sus preferencias.

La realidad actual del pueblo mapuche dista mucho de los ideales democráticos, por 
lo que el abandono en el que se encuentran muchas comunidades y la relación tensa, 
compleja, desigual, deteriorada y vulnerada (como califican algunos de quienes par-
ticiparon en este estudio la relación Estado-pueblo mapuche) dejan en evidencia los 
problemas de los pueblos indígenas, en un país que nunca ha considerado la etnicidad 
como parte importante de su composición demográfica, lo que ha dado como resultado 
un escaso esfuerzo para atender las necesidades de esta población.

Conclusiones
Por las respuestas obtenidas de quienes apoyaron esta investigación y las cifras de en-
cuestas recientes que revelan altos porcentajes de pobreza entre la población mapuche, 
así como baja participación de los pueblos indígenas en los procesos de consulta y falta 
de transparencia en ellos, hemos de decir que hasta ahora los programas de los distin-
tos ministerios coordinados por la Conadi no han respondido a las peticiones que por 
siglos el pueblo mapuche ha planteado. Las acciones han sido más simbólicas que 
reales, la Ley indígena 19.253 y la firma del C169 - Convenio sobre pueblos indígenas 



29Participación indígena en política pública: el caso del pueblo Mapuche

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

y tribales, 1989 (núm. 169) se mantienen como instrumentos normativos de lo que se 
debería ser y hacer, aunque en la práctica poco se ejecute.

Si volvemos a algunos de los atributos que deberían tener las políticas públicas, vemos 
que en el caso de aquellas que se orientan hacia los pueblos indígenas de Chile son muy 
pocos los que se cumplen. En primer lugar, no cuentan con estabilidad, como lo señaló la 
mayoría de los entrevistados, ya que los programas dependen del Gobierno de turno y 
de la sensibilidad de quien esté a cargo del programa; son políticas pensadas para atender 
los problemas más apremiantes sin que haya una visión de largo plazo y estable en el 
tiempo. Al ser programas que no cuentan con líneas de base ni evaluaciones de impacto, 
difícilmente pueden ser adaptados a las coyunturas que se presenten en el país, ni a las 
características propias de cada pueblo indígena, como es caso de los mapuches.

La limitada participación que tiene el pueblo mapuche en las etapas de las políticas 
es consecuencia del bajo nivel de coherencia y coordinación de estas, más que de la 
coordinación entre actores, como se supone deber ser construidas, las políticas siguen 
una lógica más vertical en la articulación de los programas que serán llevados a las 
comunidades, lo que sin duda habrá de incidir en la eficacia de sus resultados. La asi-
metría de fuerzas y las luchas de poder conllevan que los distintos actores no tengan 
la misma influencia en el proceso de construcción de políticas e, incluso, como es caso 
de los pueblos indígenas, queden marginados, sin que sus opiniones sean tomadas 
en consideración.

Al contrastar los niveles de participación del pueblo mapuche en las políticas públicas 
con la escalera de la participación ciudadana de Arnstein (1969), se podría afirmar que 
esta se encuentra en los dos primeros niveles, es decir, No participación y Participación 
simbólica. En el mejor de los escenarios, se realizan ejercicios de consulta sin carácter 
vinculante. En la mayoría de los casos, las comunidades del pueblo mapuche saben que 
pueden participar en proyectos derivados de programas que alguna entidad del Gobierno 
ha diseñado para ellos, sin que en ningún caso se produzca una verdadera consulta para 
preguntarles qué necesitan y, más que eso, para ofrecerles alternativas que resuelvan 
esas peticiones, con lo cual se están perdiendo todos los beneficios que trae consigo la 
participación, como los aprendizajes sociales, la formación de capital social, el fortale-
cimiento de las instituciones locales, la valoración de la diversidad, entre muchos otros 
beneficios que trae el diálogo entre distintos actores.

Es necesario mencionar que la ausencia de participación de los mapuches en la 
formulación de políticas públicas se debe, principalmente, a la falta de voluntad de 
los gobiernos de turno para integrarlos en estos procesos, pues en las comunidades 
existe claro interés por entablar diálogos con el Estado y mejorar su relación con él; si 
hasta ahora esto no se ha conseguido, se debe —como lo revelaron los informantes— a 
la forma errónea en que las diferentes entidades del Gobierno se han acercado a los 



30 Yolanda Ramos Ruiz y Martha Vergara Fregoso y ﻿

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

indígenas y a las consultas mal diseñadas de las cuales no se puede extraer información 
alguna para incorporar en las políticas.

Una excusa recurrente para apartar a los indígenas de la toma de decisiones —como 
ya fue expuesto— es su organización social, puesto que no hay un único líder con el cual 
establecer acuerdos. Sin embargo, hay otras razones: si bien es cierto que la discrimina-
ción hacia el indígena es menos visible en la actualidad, persisten viejos estigmas que 
los califican como ignorantes, perezosos, borrachos y ladrones. Nada más alejado de la 
realidad si se tiene en cuenta que en zonas rurales y alejadas, como en la comunidad 
de Saltapura, viven indígenas con estudios universitarios que conservan un profundo 
sentido de pertenencia e identidad cultural; estos profesionistas hacen grandes esfuerzos 
para realizar sus trabajos, a la vez que contribuyen a la recuperación de la lengua mapuche 
y sus modos culturales, tanto dentro de sus comunidades como fuera de ellas. Lo mismo 
sucede con los mapuches entrevistados en la ciudad, que, por medio de figuras institu-
cionales como los partidos políticos, en sus cargos como funcionarios públicos o como 
docentes, transmiten su conocimiento y contribuyen a la reconfiguración de la sociedad.

Ante la indiferencia del Estado chileno hacia los indígenas mapuches, estos últimos 
en épocas recientes han iniciado procesos autogestionados de resignificación cultural de 
su identidad y de su origen como mapuches. En la comunidad de Saltapura, en el muni-
cipio de Nueva Imperial, en la actualidad se celebran festividades como el wiñol chipanto 
(año nuevo mapuche), ceremonia en la que toda la comunidad comparte alimentos, 
bebidas y, sobre todo, enseñanzas de sus antepasados; de esta manera, se mantiene viva 
la cultura mapuche, que se resiste a ser parte de la masa homogénea de la chilenidad 
que se ha querido mostrar al mundo exterior.

De igual manera, el partido mapuche Wallmapuwen, del que hace parte Ana Mi-
llaquen, participante de este estudio, es otra forma en la que algunos miembros de la 
comunidad mapuche buscar intervenir en las decisiones del Gobierno. A pesar de las 
dificultades económicas y los obstáculos administrativos para conformarse como partido, 
por fin lo lograron en 2016, y mediante este nuevo mecanismo buscan trabajar por la 
reivindicación del derecho a la tierra, el territorio, la cultura, la salud, la educación y, 
especialmente, la participación de sus comunidades.

Los anteriores argumentos validan ampliamente la hipótesis planteada en esta inves-
tigación. La participación de los indígenas mapuches ha quedado en consultas mal hechas 
iniciadas por algunas instituciones gubernamentales como la Conadi, que únicamente 
buscan dar cumplimiento a las leyes nacionales y acuerdos internacionales en materia 
indígena, pero sin la intención real de trabajar en conjunto, conocer sus tradiciones y 
expresiones culturales, aprender de ellas e incorporar estos saberes a los programas 
gubernamentales que se diseñan para atender sus demandas.



31Participación indígena en política pública: el caso del pueblo Mapuche

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

Referencias

Aguilar Villanueva, L. F. (1992). La hechura de las políticas públicas. México: Porrúa.

Arnstein, S. (1969). La escalera de la participación ciudadana. Journal of the American 
Institute of Planners, 35(4), 216-224.

Banco Interamericano de Desarrollo (2006). La política de las políticas públicas. Nueva 
York: Banco Interamericano de Desarrollo.

Bengoa, J. (1996). Historia del pueblo mapuche (siglos XIX y XX). Santiago de Chile: 
Ediciones SUR.

C169 - Convenio sobre pueblos indígenas y tribales, 1989 (núm. 169). Recuperado 
de https://www.ilo.org/dyn/normlex/es/f?p=NORMLEXPUB:12100:0::NO:
:P12100_INSTRUMENT_ID:312314

Cabrera Rodríguez, F. A. (2002). Hacia una nueva concepción de la ciudadanía en una 
sociedad multicultural. En M. Bartolomé Pina (coord.), Identidad y ciudadanía: 
un reto a la educación intercultural (pp. 78-104). Madrid: Narcea.

Canto Chac, M. (2008). Gobernanza y participación ciudadana en las políticas públicas 
frente al reto del desarrollo. Política y Cultura, 30, 9-37.

Consejo Nacional de la Cultura y las Artes (2011). Diagnóstico del desarrollo cultural del 
pueblo mapuche: región de la Araucanía. Santiago de Chile: Consejo Nacional 
de la Cultura y las Artes.

Cortina, A. (2006). Ciudadanía intercultural. Philosophica, 27, 7-15.

Dahl, R. A. (1992). La democracia y sus críticos. Barcelona, Paidós.

Foerster, R. y Vergara, J. (2000). Los mapuches y la lucha por el reconocimiento en 
la sociedad chilena. En M. Castro (ed.), XII Congreso Internacional: Derecho 
Consuetudinario y Pluralismo Legal: Desafíos en el Tercer Milenio (t. 1, pp. 
191-206). Chile: Arica.

González Marcelo, M. (2005). El estudio de las políticas públicas: un acercamiento a 
la disciplina. Quid Iuris, 2, 99-118. Recuperado de https://dialnet.unirioja.es/
servlet/articulo?codigo=6378528

Guillen, A., Sáenz, K., Badii, M. H. y Castillo, J. (2009). Origen, espacio y niveles de partici-
pación ciudadana. Daena: International Journal of Good Conscience, 4(1), 179-193.

Hernández Carrera, R. M. (2014). La investigación cualitativa a través de entrevistas: su 
análisis mediante la teoría fundamentada. Cuestiones Pedagógicas, 23, 187-210. 
Recuperado de https://idus.us.es/xmlui/handle/11441/36261



32 Yolanda Ramos Ruiz y Martha Vergara Fregoso y ﻿

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

Instituto de Investigación en Ciencias Sociales (2016). Encuesta de opinión pública en 
la Araucanía. Santiago de Chile: Universidad Diego Portales.

Instituto Nacional de Estadísticas (2012). Compendio estadístico año 2012. Santiago 
de Chile: Instituto Nacional de Estadísticas.

Lahera, E. (2002). Introducción a las políticas públicas. Santiago de Chile: Fondo de 
Cultura Económica Chile.

Ley indígena 19.253, establece normas sobre protección, fomento y desarrollo de los 
indígenas.

Ministerio de Desarrollo Social (2013). Encuesta de caracterización socioeconómica 
(Casen). Santiago de Chile: Ministerio de Desarrollo Social.

Sir, J. (2008). La educación intercultural bilingüe: el caso chileno. Buenos Aires: La-
boratorio de Políticas Públicas.

Subirats, J., Knoepfel, P., Larrue, C. y Varonne, F. (2008). Análisis y gestión de políticas 
públicas. Barcelona: Ariel.

Tamayo Sáez, M. (1997). El análisis de las políticas públicas. En R. Bañón y E. Carrillo 
(comps.), La nueva Administración pública (pp. 281-312). Madrid: Alianza.

Villarreal Martínez, M. T. (2009). Participación ciudadana y políticas públicas. En 
Décimo Certamen de Ensayo Político (pp. 31-48) México: Comisión Estatal 
Electoral de Nuevo León. Recuperado de http://www.cee-nl.org.mx/educacion/
certamen_ensayo/decimo/MariaTeresaVillarrealMartinez.pdf



33Participación indígena en política pública: el caso del pueblo Mapuche

Pap. Polít. Bogotá (Colombia), Vol. 23, No. 1, 9-34, enero-junio 2018

Notas
1 Artículo de investigación realizado como parte de una estancia de investigación en la Universidad Arturo Prat 
en Santiago de Chile en 2016.
2 Para conocer más sobre diversidad del pueblo mapuche, véase Bengoa (1996).
3 Subirats, Knoepfel, Larrue y Varonne (2008) definen a un actor como “tanto un individuo (un ministro, un dipu-
tado, un periodista especializado, etc.), como varios individuos (que conforman, por ejemplo, una oficina o una 
sección de la administración), o también una persona jurídica (una empresa privada, una asociación, un sindicato, 
etc.), o, incluso, un grupo social (agricultores, drogodependientes, personas sin techo, etc.) quienes con sus 
acciones y estrategias influyen, determinan, condicionan e inciden en la toma de decisiones públicas” (p. 49).
4 Además de los actores y participantes, Lahera (2002) incluye los cursos de acción y flujos de información referidos 
a un objeto público definido de manera democrática y las orientaciones o contenidos, instrumentos o mecanismos 
y definiciones o modificaciones institucionales como factores que inciden en la calidad de una política pública.
5 El objetivo principal del Consenso de Washington fue promover el crecimiento económico, la liberalización de 
los mercados y la privatización. Lo propuesto en él se estableció como regla general que podía ser aplicado 
a cualquier país, replicándolo de manera exacta. Cuando se hace alusión a explorar nuevos paradigmas que 
sustituyan sus propuestas, lo que se quiere dar a entender es que no se pueden hacer políticas como recetas, 
debido a lo diverso de los contextos; por el contrario, se deben diseñar políticas que den respuesta a los pro-
blemas propios de cada a país, a sus necesidades particulares. 
6 Según la Encuesta de Caracterización Socioeconómica Nacional (Casen) (Ministerio de Desarrollo Social, 2013), 
la región de la Araucanía, donde reside el mayor porcentaje de población mapuche en el sector rural, es la que 
presenta la mayor tasa de pobreza, el 25,1 % (Ministerio de Desarrollo Social, 2013).
7 La machi “es conocida como ‘lawentuchefe’ y/o la ‘figura religiosa’ de la cultura mapuche, su rol principal es practi-
car la medicina mapuche con el objeto de sanar a los enfermos, intentando establecer el equilibrio entre el hombre 
y la naturaleza” (Huenchumilla et al., 2005, citado por Consejo Nacional de la Cultura y las Artes, 2011, p. 17).




