Editorial Especial
PSICOLOGIA COMUNITARIA: POSIBILIDADES Y OPACIDADES.

Entrevista' con Alipio Sanchez Vidal”

Ana Maria Arias Cardona”™

Corporaciéon Universitaria Lasallista, Colombia

A modo de introducciéon

Retomando la definicion del doctor Alipio Sdnchez Vidal que nace al enlazar estudios de diversos autores, la psico-
logia comunitaria se concibe como “un campo de estudio de la relacion entre sistemas sociales entendidos como co-
munidades y el comportamiento humano y su aplicacion interventiva a la prevencion de los problemas psicosociales

y el desarrollo humano integral” (Sanchez, 1991).

Dicha definicion abre la conversacion para ahondar en aspectos como la diferenciacion entre la psicologia comu-
nitaria y la psicologia social, la definicion del concepto comunidad y la reflexion sobre los problemas psicosociales

actuales.

Ana Maria Arias: Quiero pedirle que por favor me ayude a comprender la especificidad de la psicologia comunitaria.

Alipio Sanchez Vidal: ;Qué complicado! Es dificil establecer lineas claras de diferenciacion, asi que prefiero dar

ideas generales acerca de en qué se focaliza, pues creo que no hay lineas de division tajante.

Una diferencia que podria haber entre la psicologia comunitaria y las otras, es entender lo comunitario como lo que
es socialmente cercano, jen qué sentidos?, en tres: Primero, en el sentido geografico territorial: lo que esta alrededor.
Es decir la comunidad local, y en esta via, el trabajo comunitario tendria que ver con mejorar el conjunto de condi-

ciones de un entorno que podemos llamar comunidad y con el que la gente que vive en ella se identifica.

Un segundo sentido es la cercania psicologica. Es decir, trabajar en “los otros significativos”, que son aquellos que
tienen gran importancia para nosotros, la familia, los vecinos, los compafieros de juego o de trabajo. Con aquellos

que, en una palabra, nos importan porque hay un vinculo psicolégico y por tanto se puede trabajar conjuntamente o

*  Entrevista realizada en el mes de abril de 2014 en Espafia, en el marco de una pasantia doctoral de la profesora Ana Maria Arias C.

Profesor de la Universidad de Barcelona.
*** Psicologa, Especialista en Psicologia Clinica, énfasis Salud Mental, Magister en Educacion y Desarrollo Humano, Candidata a Doctora en Ciencias Socia-
les: Nifiez y Juventud, Docente Corporacién Universitaria Lasallista. E-mail: anamaria2468@gmail.com; anarias@lasallistadocentes.edu.co

*%

Psicogente, 18 (34): pp. 253-259. Julio-Diciembre, 2015. Universidad Simon Bolivar. Barranquilla, Colombia. ISSN 0124-0137 EISSN 2027-212X
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/psicogente/index.php/psicogente



254

trabajar con unos para poder afectar a otros, por ejemplo trabajar con los padres para poder mejorar las condiciones

de los hijos.

Un tercer sentido es la cercania social: el conjunto de aquellos que tienen intereses o problemas comunes, por ejem-
plo a través de asociaciones de los grupos que comparten problematicas o preocupaciones sociales, pero también
recursos. La gente que quiere mejorar la educacion o sacar a los nifos de la calle o de la violencia, es gente que

comparte una serie de cosas por parte de una cercania social con la que se puede trabajar.

Asi, la idea de comunidad no se centra en el conjunto de sistemas sino en que la cercania social se consolida como
eje organizador de lo comunitario. Este eje organizador se entiende basicamente de dos maneras: desde la interac-

cién y desde la influencia social.

En ese sentido, la psicologia comunitaria es una especie de psicologia social prictica, que tiene que ver con lo social-

mente cercano, con producir cambios y no solamente con estudiar lo que pasa.

La psicologia comunitaria tiene también que ver con el empoderamiento (Montero, 2006), no como un fin sino
como un medio para mejorar los objetivos y aspiraciones de la comunidad. También hay otros factores mediadores,

como los afectos y el aprendizaje de normas y valores.

Esos factores son areas compartidas por la socializacion y el trabajo comunitario, que estaria ahi centrado en traba-
jar esos procesos para ayudar al desarrollo humano de las personas como miembros de un conjunto social mayor,
vinculadas, no desvinculadas. Pero si quiere ser realista, la psicologia comunitaria debe reconocer que ese desarrollo
humano solo se producira si los sujetos devienen agentes reales (algo que depende de ellos, del contexto social y de

la capacidad activadora del trabajo comunitario), lo que supondria un cambio social significativo.

Ana Maria Arias: En este proceso de pensar la cercania territorial, psicoldgica y social, a veces se asocia a la psicologia
comunitaria solo al trabajo en entornos de pobreza multidimensional o con personas que han estado en contextos

de vulnerabilidad o situaciones de marginalidad, ;qué opina al respecto?

Alipio Sanchez Vidal: Yo no veo problema en trabajar con los pobres, la cuestion radica en la identificacién y la
investigacion para la intervencion, pues tipicamente nuestro altruismo y nuestro sentido de beneficencia apunta a

que tenemos que ayudar a los pobres, a los que estdn mal, que desde luego deben ser parte del problema.

La cuestion es asumir, ademas, las raices estructurales de los problemas humanos y sociales con que trabajamos
(Sanchez, 2007); el problema, el destinatario de la actuacion, no son solo los pobres sino, también, la pobreza en su

conjunto. Hay que ver cémo se elimina la pobreza.

Ana Maria Arias: Debemos mirar... j;qué pasé! jcomo llegamos a esa distribucién tan inequitativa y a generar rela-

ciones de exclusion?

Psicogente, 18 (34): pp. 253-259. Julio-Diciembre, 2015. Universidad Simon Bolivar. Barranquilla, Colombia. ISSN 0124-0137 EISSN 2027-212X
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/psicogente/index.php/psicogente



255

Alipio Sanchez Vidal: Claro, y asi mismo analizar la relacion entre la pobreza y la riqueza, pues tenemos modelos de
funcionamiento y filosofias politico-sociales y econémicas globales. Pero no solo debemos ver la pobreza como una
carencia econdémica sino, también, como una condicién psicolégica y social ligada a percepciones y sentimientos
de impotencia o indefension aprendida, que conducen a la pasividad y la dependencia, no a la percepcion de uno

mismo como sujeto agente y potente, con poder.

;Conclusién? El trabajo comunitario no esta solo ligado a la cercania social sino, también, a la marginacién, la po-
breza y la desigualdad y, cémo no, a la pertenencia, la riqueza y la equidad. Por tanto, los temas a trabajar han de
ser colectivos y globales (incluir, por ejemplo a los pobres y a los ricos y las causas de uno y lo otro) y el poder es un

elemento clave.

Ana Maria Arias: Y promover lo comunitario, el empoderamiento y la capacidad de agencia en distintos escenarios,

no solo de pobreza necesariamente.

Alipio Sanchez Vidal: Si, tienes razon y hay que precisar dos cosas: primero, el empoderamiento, que es un medio

para un fin; hay que ver los fines y quién los establece (Sanchez, 2013).

Segundo, es muy importante desde el punto de vista justicia social lo que Laue y Cormick llamaron empoderamien-

to diferencial, afirmando que este debe favorecer proporcionalmente, es decir, dar mas, a los que tienen menos.

Si asumes un modelo cooperativo de empoderamiento basado en la mutualidad y en crear comunidad, un enfoque
altruista, el poder es un recurso relativamente ilimitado que se puede compartir. Pero si los que tienen poder no
estan dispuestos a compartirlo, ese modelo, aunque mantenga la solidaridad social, no sirve; hay que usar otro de

competicion o conflicto.

En el modelo redistributivo, de conflicto, el poder es un recurso limitado que no se puede compartir, para que unos
tengan mds poder otros tienen que tener menos, conduce a la competicién o a la lucha por un bien, el poder, esca-
so. La manera de alcanzar el empoderamiento es mediante el conflicto y en que el agente de cambio comunitario,
o trata de ser imparcial, trabajar con las dos partes, o, si eso es moralmente dafiino para los mas débiles o inviable

estratégicamente, ayudar a los que tienen menos poder.

Ana Maria Arias: jClaro!

Alipio Sanchez Vidal: Yo creo que tenemos que ser muy conscientes del tema moral implicado, pues el psicélogo
puede crear unas expectativas sobre unos resultados inciertos en temas y procesos complejos como las dindmicas de

poder en que en vez de ayudar al empoderamiento, contribuyamos a la frustracion y al desempoderamiento...

Psicogente, 18 (34): pp. 253-259. Julio-Diciembre, 2015. Universidad Simon Bolivar. Barranquilla, Colombia. ISSN 0124-0137 EISSN 2027-212X
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/psicogente/index.php/psicogente



256

Ana Maria Arias: Y a la desconfianza, también en las instituciones que representamos.

Alipio Sanchez Vidal: Exacto. A menudo y dependiendo de la situacién puede ser bueno trabajar con los distintos
actores —profesionales, no profesionales, politicos, los de arriba y los de abajo- cuidando de no hacer el trabajo que

tienen que hacer ellos, sino, mas bien facilitar...

Ana Maria Arias: Ser mas facilitadores, dinamizadores...

Alipio Sanchez Vidal: Si claro, debemos intervenir, no quedarnos como meros espectadores, pero evitando poner
nuestros fines o intenciones en lugar de los suyos, nosotros no nos vamos a empoderar, se empoderan ellos, nosotros

simplemente los podemos ayudar.

Ana Maria Arias: Si no somos cuidadosos se vuelve entonces otro discurso hegemonico en aras de empoderar, otro

abuso de poder para creer que uno tiene la razon y silenciar otras voces.

Alipio Sanchez Vidal: Sin duda.

Ana Maria Arias: En relacion con esos dilemas éticos que implica acompafar procesos comunitarios, me gustaria
que habliramos particularmente de contextos como el latinoamericano y especificamente el colombiano, donde
todo el tema de conflicto armado fractura las relaciones de confianza, naturaliza formas de violencia, legitima mane-
ras paraestatales de poder y por supuesto, fragmenta todo el asunto afectivo. ;Cudles serian los retos para pensarlo
desde la psicologia comunitaria?, ;cudl es el sentido de colectividad y del “nosotros”, cuando estamos atravesados por

discursos de violencia tan estructurales como en mi pais!

Alipio Sanchez Vidal: Claro, yo conozco un poco la problematica; hay problemas de confianza, de comunidad y de
sentimientos. Mas bien son sentimientos que en vez de unir separan; de hecho, hay odio y una experiencia compar-

tida que lo que hace es separar.

La tarea sera el reconocimiento del otro, el tema del establecimiento de la verdad, el relato compartido, porque ahi
esta vinculado el tema de la memoria compartida, un poco la construccién de todo lo que ha sucedido y esto se

conecta con el tema de los sentimientos que hay debajo.

Ana Maria Arias: Y en la singularidad de cada persona.

Alipio Sanchez Vidal: Ahi esta el tema de compartir, y lo que pasa con la diversidad quizis hay que trabajarlo tam-
bién; yo creo que es un tema de experiencia, de ir probando con muchos datos, con mucho conocimiento de la
realidad que viven y con el trabajo comunitario que se puede hacer; no es dar recetas, sino ir midiendo en cada sitio

lo que funciona.

Psicogente, 18 (34): pp. 253-259. Julio-Diciembre, 2015. Universidad Simon Bolivar. Barranquilla, Colombia. ISSN 0124-0137 EISSN 2027-212X
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/psicogente/index.php/psicogente



257

Podria ser util trabajar la memoria con cada comunidad, y luego ver si pueden reunirse y trabajarlo colectivamente,
no unir victimas y victimarios de entrada, porque eso en vez de mejorar, lo que puede hacer es empeorarlo y si cada

uno necesita su propia memoria historica, tienen derecho a construirla.

Me parece muy importante el reconocimiento mutuo como sujetos, porque si no dificilmente van a tener un dialogo
fructifero. Ademas, el pasado no se puede evitar, pero es necesario trascenderlo y construir algo para el futuro: ;qué

es lo que quiero poner en el futuro?, ;qué es lo que tenemos en comun?, o ;qué es lo que queremos tener en comun?

Ana Maria Arias: Creo que también hay otros retos, pues en relacion con la primacia actual de la individualidad, de
y
lo light, del “salvese quien pueda”, ;como hacemos para promover lo comunitario? y jcomo hacemos para pensarlo

a nivel tedrico?

ipio Sanchez Vidal: Bueno, al cuestionar si es viable la ética del compartir, del nosotros, de lo colectivo, priman
Al Sanchez Vidal: B 1 t ble la ética del tir, del tros, de lo colect

dos aspectos que claramente se pueden identificar: Primero, el individualismo, que es un fenémeno muy preocu-
pante porque desde esa vision se produce, se consume y se definen los problemas como individuo, “es mi problema,
no es el tuyo”. Segundo, el egoismo ético, es dificil compartir, “los problemas mios son los mios y por lo tanto ta

resuelves tus problemas”.

El tema es que nosotros nos movemos dentro de una sociedad que tiene unos parametros morales, sociales y poli-
ticos, y normalmente un marco institucional, que dificulta mucho el trabajo, y en este sentido, estamos haciendo
una tarea contracultural. Pues los valores de la psicologia comunitaria, que son el compartir, la mutualidad, el poder
compartido y el altruismo, son exactamente contrarios a los valores del capitalismo como son el individualismo, el

interés, la utilidad, etcétera, entonces jcémo se puede hacer?

Ana Maria Arias: Estamos como nadando contra la corriente.

Alipio Sanchez Vidal: Exacto, primero tenemos que hacernos entender, segundo tenemos que mirar los asuntos
desde el punto de vista moral y epistemolégico, pues somos una parte del todo que podemos influir, pero la deci-
sion sobre el tipo de sociedad en la que hemos de vivir, no nos toca solo a nosotros, tal vez podemos ser un actor
influyente, tener unas ideas y unas experiencias que influyan a los demds, pero no somos nadie para decidir por el

conjunto de una sociedad.

Entonces, ;como podemos contribuir? Tenemos que reconocer que nuestros valores son contraculturales y que hay
que hacer un gran trabajo de convencer a la gente de que vivimos en un mundo burocratizado, muy deshumanizado,
que ha roto los vinculos comunitarios, que esto lleva a una serie de patologias sociales y que por lo tanto, habria que
impulsar cambios que llevaran a una sociedad mas justa y a un tipo de vida mas humano aun cuando eso implique

renunciar a parte de nuestro bienestar.

Psicogente, 18 (34): pp. 253-259. Julio-Diciembre, 2015. Universidad Simon Bolivar. Barranquilla, Colombia. ISSN 0124-0137 EISSN 2027-212X
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/psicogente/index.php/psicogente



258

Ana Maria Arias: El riesgo también seria caer en la nostalgia de pensar que “todo tiempo pasado fue mejor” y que

habria que restituir ciertos ideales comunitarios, ;no?

Alipio Sanchez Vidal: Si, partamos de que hay mucha gente con una serie de clichés que tienen que ver con la

izquierda: “nosotros somos los buenos, el resto son malos”, una idea preconcebida que no necesariamente es cierta.

Por ello, hay que ser muy conscientes de que lo que defendemos en cada pais a veces es contrario a ciertos valores

socialmente dominantes que tienden a producir fragmentacién e individualismo.

Entonces, es muy importante que propongamos alternativas, que nosotros tenemos que defender y promover valores
en el sentido de la comunidad, del compartir y la justicia social. Proponer espacios, subjetividades de grupos, de
experiencias, de colectivos, como grupos de ayuda, de construccién de lo colectivo y ver qué tanto funcionan. Estos
espacios son propuestos para que luego la gente elija, razén por la cual deben estar convencidos de que hay que
cambiar la manera de vivir y ser una sociedad donde tu te puedes relacionar cooperativamente con otros y te puedes

desarrollar como persona.

Ana Maria Arias: ;Coémo podriamos pensar esos principios basicos de la psicologia comunitaria para entender algu-
nos fendomenos de comunidades alternativas hoy: movimientos sociales y procesos de accion colectiva, por ejemplo,

lo que se denomina las cibercomunidades o las comunidades ambientalistas?

Alipio Sanchez Vidal: Muy interesante la pregunta, pues cuando trabajamos por ejemplo las TIC (Tecnologias de
Informacién y Comunicacion), entendemos la comunidad en dos visiones, una en tanto comunidad fisica, gente
que esta junta (aun a través de la pantalla) y la otra vision: la psicosocial, que son los vinculos y las relaciones que ta

mantienes con otras personas y la interaccion psicologica.

Se entiende que lo que genera comunidad es lo que se comparte, la interaccién y la experiencia comun. Por esta
razén la gente que esta literalmente muy lejos y que no se puede reunir no se constituye como comunidad, sino
como una relacién de contacto que puede ser un comienzo para algo mds, y se caracteriza porque hay intereses
compartidos aunque tienen problemas para realizar transformaciones en el territorio. Es lo que Tonnies llamaria
“asociacién”, aunque también se intercambian sentimientos y emociones, pero ;hasta qué punto eso puede conducir

a algo mas?, jcomo se mantiene eso!

Por ello, es necesario el componente politico para producir efectos, pues el tema postmoderno de la diversidad
a lo que ha llevado es a que la gente que por razones culturales estaba afuera de los margenes, sea de tipo sexual,
religioso, politico, de cualquier tipo, se vea reconocida. Ahora bien, que eso sea incorporado a una comunidad y
que sus derechos sean reconocidos, es muy dificil por la propia defensa; es lo que algunos teéricos han denominado

“solidaridad de los sanos”.

Ana Maria Arias: Que implica reconocer que nosotros somos “el otro de los otros”.

Psicogente, 18 (34): pp. 253-259. Julio-Diciembre, 2015. Universidad Simon Bolivar. Barranquilla, Colombia. ISSN 0124-0137 EISSN 2027-212X
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/psicogente/index.php/psicogente



259

Alipio Sanchez Vidal: Algunos si lo reconocen pero la situacion esta llegando a un limite, que psicoldgicamente es

sumamente complicado por la amplia diversidad.

Por desgracia para la psicologia comunitaria atin subsiste una idea de comunidad que es homogenizante, que no vale
para la época que vivimos, que es efectivamente de sociedades caracterizadas por la diversidad cultural y el mestizaje,
entonces se necesita otro tipo de comunidad, y lo que algunos dicen “comunidades inclusivas”, que admitan la dife-

rencia, que la reconozcan y que le den un lugar. Eso es lo que podemos sacar del postmodernismo.

Ana Maria Arias: Claro, y el tema de dimensionar ética y politicamente que son varias comunidades coexistentes y
que es muy probable que los proyectos comunitarios no vayan en la misma via, el tema es que la otra comunidad es

también legitima aunque sea distinta la mia.

Alipio Sanchez Vidal: Si, que por lo menos ciertas dimensiones van a retener sus diferencias para que pueda haber

cierta comunidad, compartir en otras... mutualidad, yo creo que esa es la leccion.

A modo de conclusion...

Dentro de las posibilidades y las opacidades de la psicologia comunitaria hoy, esta el reto de leer ese componente de
“cercania” territorial, psicoldgica y social en clave con otros modos posibles de promover la mutualidad, el empode-
ramiento, el “nosotros” en un caleidoscopio de “comunidades” que atraviesan las pantallas, sobreviven a las guerras

y materializan multiples formas de estar actualmente con otros y con otras y de pensar el “bien comun”.

REFERENCIAS

Montero, M. (2006). El fortalecimiento en la comunidad. En M. Montero, Teoria y prdctica de la psicologia comunitaria

(pp- 59-92). Buenos Aires: Paidos.

Sanchez, A. (1991). Psicologia comunitaria: Origen, concepto y caracteristicas. Papeles del Psicélogo, (50), 1-6.

Sanchez, A. (2007). Manual de psicologia comunitaria: Un enfoque integrado. Madrid: Piramide.

Sanchez, A. (2013). ;Es posible el empoderamiento en tiempos de crisis! Repensando el desarrollo humano en el

nuevo siglo. Universitas psychologica, 12(1), 285-300.

Ana Maria Arias Cardona

Corporacién Universitaria Lasallista, Colombia

Psicogente, 18 (34): pp. 253-259. Julio-Diciembre, 2015. Universidad Simon Bolivar. Barranquilla, Colombia. ISSN 0124-0137 EISSN 2027-212X
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/psicogente/index.php/psicogente





