
71

Tiempo, infancia y 
economía. Tres cuestiones 

para actualizar la lectura 
de María Montessori

Time, Childhood and Economy. Three Questions 
to Update the Reading of Maria Montessori

Tempo, infância e economia. Três perguntas 
para atualizar a leitura de Maria Montessori

David Andrés Rubio-Gaviria*
María Isabel Heredia-Duarte**

Para citar este artículo 

Rubio, D. y Heredia, M. (2023). Tiempo, infancia y economía. Tres cuestiones para actualizar la lectura de María 
Montessori. Pedagogía y Saberes, (58), 71-84. https://doi.org/10.17227/pys.num58-17207   

*	 Doctor en Educación. Profesor de la Universidad Pedagógica Nacional. drubio@pedagogica.edu.co. Orcid: 
https://orcid.org/0000-0002-4102-8267

**	 Estudiante de doctorado en Educación. Profesora de la Universidad Pedagógica Nacional. 
miherediad@pedagogica.edu.co. Orcid: http://orcid.org/0000-0002-9107-2493

Fe
ch

a 
de

 re
ce

pc
ió

n:
 2

9 
de

 a
go

st
o 

de
 2

02
2 

Fe
ch

a 
de

 a
pr

ob
ac

ió
n:

 0
7 

de
 o

ct
ub

re
 d

e 
20

22

Pedagogía y Saberes n.º 58
Universidad Pedagógica Nacional
Facultad de Educación. 2023. pp. 71–84



72

Resumen

María Montessori es una de las autoras más recordadas de la Escuela Nueva. Sus trabajos han sido una referencia importante para 
la producción de discurso sobre educación y pedagogía en el último siglo. Sin embargo, a pesar de su relevancia, el trabajo de la 
médica italiana ha tenido apropiaciones que, en muchos casos, no coinciden con sus principios pedagógicos, sus fundamentos 
filosóficos o su concepción sobre el niño. Es así que el artículo se propone una revisión directa de algunas de sus obras, localiza-
das en momentos distintos de su producción intelectual, con el fin de discutir tres de sus principales ideas: el lugar de la etapa 
infantil en la evolución del ser humano; la discusión sobre “el niño como adulto en miniatura” y su noción de “ambiente educativo”.

Palabras clave: 

María Montessori; niño; educación

Abstract

María Montessori is one of the most remembered authors of the Active Education. His works have been an important reference 
for the production of discourse about education and pedagogy in the last century. However, despite its relevance, the work of 
the Italian has had appropriations that, in many cases, do not coincide with her pedagogical principles, her philosophical foun-
dations or her conception of the child. This paper proposes a direct review of some of his works, located at different moments 
of his intellectual production, in order to discuss some of his concepts and ideas.

Keywords: 

Maria Montessori; child; education

Resumo

María Montessori é uma das autoras mais lembradas da Escola Nova. Suas obras têm sido uma importante referência para a 
produção do discurso em educação e pedagogia no século passado. No entanto, apesar de sua relevância, a obra da médica ita-
liana teve apropriações que, em muitos casos, não coincidem com seus princípios pedagógicos, seus fundamentos filosóficos 
ou sua concepção de criança. Assim, neste artigo propõe-se fazer uma revisão direta de algumas de suas obras, localizadas em 
diferentes momentos de sua produção intelectual, a fim de discutir três de suas principais ideias: a do lugar da fase infantil na 
evolução do ser humano; a discussão sobre “a criança como um adulto em miniatura” e sua noção de “ambiente educacional”.

Palavras-chave: 

Maria Montessori; criança; educação



73

Ti
em

po
, i

n
fa

n
ci

a 
y 

ec
on

om
ía

. T
re

s 
cu

es
ti

on
es

 p
ar

a 
ac

tu
al

iz
ar

 la
 le

ct
u

ra
 d

e 
M

ar
ía

 M
on

te
ss

or
i ﻿

Da
vi

d 
An

dr
és

 R
ub

io
-G

av
iri

a 
/ M

ar
ía

 Is
ab

el
 H

er
ed

ia
-D

ua
rt

e
A

rt
íc

ul
o 

de
 r

ef
le

xi
ón

Introducción
Dentro y fuera de la comunidad académica, tal vez 
no haya otro nombre que encarne mejor la Escuela 
Activa como el de María Montessori. En una nota del 
10 de enero del 2020, se lee en la versión digital de 
un diario de amplia circulación nacional:

Educación, pedagogía, ciencia, medicina, psiquiatría, 
filosofía, biología, antropología, psicología y femi-
nismo. Esos fueron los superpoderes de María Tecla 
Artemisia Montessori, la primera mujer que se graduó 
de la facultad de Medicina en Italia y que transformó la 
educación y la enseñanza como se conocía hasta 1907. 
(El Tiempo, 10 de enero del 2020, párr. 1)

Realizada para promocionar una colección de 
textos infantiles de vidas inspiradoras, conocida 
como Mis pequeños héroes, Montessori tiene un lugar 
en medio de personajes como Neil Armstrong, Frida 
Kahlo, Albert Einstein o Luis Pasteur. Tal podio no es 
menor. Los temas que se seleccionan para el público 
infantil lector —sobre todo en lo que a personajes 
representativos de la ciencia y el arte concierne—, 
primero, deben traspasar los cercos académicos y, de 
una u otra manera, entrar a formar parte de la cultura 
popular. Montessori, al parecer, ya no es dominio 
exclusivo de las revistas especializadas en pedagogía 
ni de las facultades de educación.

El hecho de que el legado de una exponente de la 
Escuela Activa tenga tanta fuerza de difusión resulta 
inquietante. Más aún lo es la multiplicidad de artícu-
los, libros y columnas de opinión que mencionan su 
nombre o citan ávidamente su método —indepen-
dientemente del nivel de especialización de autores y 
públicos—. Sobre esta inquietud, quisimos presentar 
estas líneas que tienen como fin examinar algunas de 
las categorías de la médica italiana, pues, en varios 
materiales revisados, notamos que en raras ocasiones 
se le cita de manera directa. En tiempos de conme-
moración de los setenta años de su fallecimiento, es 
preciso volver a revisar sus textos y encontrarnos con 
los motivos que la han llevado a formar parte de los 
“héroes infantiles”.

En medio de los múltiples imaginarios acerca de 
la médica escolanovista, consideramos que es tiempo 
de volver a preguntarnos: ¿cuáles eran las categorías 
centrales de su pensamiento?, ¿en qué saberes disci-
plinares se soportaban tales categorías?, ¿qué hace 
particular a Montessori entre los otros exponentes de 
la Escuela Nueva?, y, entre los múltiples imaginarios 

que encontramos sobre ella en la cultura popular, 
¿qué tan cerca o lejos están estos imaginarios de sus 
planteamientos?

Para tales fines, emprendimos una revisión y 
tematización de sus categorías a partir de la lectura de 
algunas de sus obras. Releerla y aislar sus conceptos 
nos permitió encontrar una Montessori oculta, una 
que no sospechamos en medio de la marea de acla-
maciones dirigidas a su poco cuestionado método. 
Y es que, en efecto, parte de nuestro interés era ir 
más allá del método para descentrarnos un poco 
del lugar común. En este ejercicio, realizamos una 
selección de obras escritas por la autora y buscamos 
evitar en lo posible las interpretaciones en segundo 
o tercer nivel. Reunimos entonces textos tempranos, 
entre ellos, Antropología Pedagógica, publicado en 
1911; El método de la pedagogía científica aplicado a 
la educación de la infancia en las “Case dei bambini”, 
de 1909; e Ideas generales sobre mi método, de 1917. 
Se tuvieron en cuenta también textos de la medianía 
de su vida intelectual como El niño: el secreto de la 
infancia y Educación y paz, los dos escritos durante la 
década de 1930. Finalmente, también contemplamos 
un texto cercano a su fallecimiento: La formación del 
hombre, que hizo su aparición en 1949.

El trabajo de tematización consistió en aislar 
las categorías encontradas en los textos, aunque  
los análisis que incluimos aquí corresponden apenas 
a tres asuntos que consideramos importantes 
y problemáticos, en el sentido que merecen ser 
discutidos, y que aquí presentamos como cuestiones. El 
análisis e identificación de estas cuestiones fue posible 
gracias a investigaciones preliminares sobre el periodo 
histórico y a propósito de los conceptos de tiempo y 
aprendizaje en la literatura de la Escuela Activa. Sobre 
la primera, a la que dimos el nombre de infancia como 
categoría atemporal, revisamos la relación tiempo-
infancia en María Montessori; con la segunda cuestión, 
que decidimos llamar la falacia del niño como adulto en 
miniatura, sometemos a análisis este enunciado que, 
según dicen algunas fuentes, es de autoría de la italiana; 
por último, la tercera cuestión, economía y ambiente, 
permite examinar la vinculación entre las ideas de 
intervención sobre el ambiente y los modos de gobierno 
liberales. Es nuestro propósito que este trabajo tribute 
a fortalecer miradas más detenidas sobre sus aportes 
conceptuales y, de esta manera, contribuya a rescatar 
su obra en medio del ruido estridente que ha dejado 
su método. Con esto, pensamos, se podría valorar su 
legado en una justa medida.



74

N
ú

m
er

o 
58

 /
 U

n
iv

er
si

da
d 

Pe
da

gó
gi

ca
 N

ac
io

n
al

 /
 F

ac
u

lt
ad

 d
e 

E
du

ca
ci

ón
 /

 2
02

3 
/ 

Pá
gi

na
s 

71
–8

4 Tres cuestiones acerca 
de María Montessori
Son bien conocidos los aportes realizados por 
Montessori a la construcción del concepto de infancia 
en la primera década del siglo xx. Se podría decir, 
incluso, que se trata de una categoría que estructura 
toda su obra y de la cual se desprende todo el artificio 
de su difundido método. Según Sáenz et al. (1997), 
en ese tiempo los saberes modernos en su conjunto 
“privilegiaban el estudio de la infancia, a la que 
consideraban la etapa de mayor importancia en la 
evolución del ser humano” (p. 24). Allí encontramos 
a Montessori, encauzando su saber médico hacia 
el estudio y la observación del niño. En todo caso 
es preciso aclarar que en este encuadre con los 
saberes modernos se desprenden también matices 
y pequeños detalles que merecen nuestra atención.

El trabajo de Montessori pertenece al grueso de 
los saberes modernos que estructuraron el concepto 
de infancia a comienzos del siglo xx, pero también 
resulta interesante posar una mirada detallada sobre 
la manera como estos saberes modernos fueron 
apropiados por la médica. En primera instancia, 
podríamos decir que la noción de infancia no es tan 
central en su pensamiento como podría imaginarse 
(aunque naturalmente sí es mencionada). En su lugar, 
encontramos más bien al niño, que, como concepto y 
posición del sujeto, la médica detalla en sus trabajos 
al dedicarle en cada uno de ellos un buen espacio, ya 
sea para develar sus observaciones o para realizar 
profundas críticas a su invisibilidad en la sociedad 
y la educación de su época. Se dirá, en efecto, que la 
mirada sobre el niño conduce, de manera natural, a 
la categoría de infancia, pero, en términos de Montes-
sori, la infancia no se comporta como una categoría 
temporal a la que todos estamos acostumbrados. De 
estas reflexiones se puede extraer un rico panorama 
de la figura del niño; de hecho, estas reflexiones con-
tribuyeron al concepto de infancia, pero haciendo 
algunas salvedades que aquí llamaremos cuestiones.

Cuestión 1. Infancia como 
categoría atemporal
La primera cuestión tiene que ver con la anulación de 
la idea de infancia en su acepción temporal, es decir, 
como etapa en la vida del ser humano. Puede resul-
tar natural pensar que saberes como la medicina, la 
antropología o la sociología miraban la infancia del 
mismo modo en que se imagina una línea recta de 
progreso hacia el futuro. Así, para la Escuela Activa en 

general, la infancia constituye una etapa que merece 
atención en relación con la realización plena del 
hombre en la vida adulta y, por ende, con una mejor 
sociedad. Tal acepción nos pone frente a una cate-
goría en movimiento, sustentada desde el discurso 
biológico y evolucionista, que al parecer se conduce 
en línea recta hacia el progreso:

[La infancia] se trata de una etapa natural y necesa-
ria en la vida humana, la cual era preciso proteger 
para que cumpliera su función biológica, para que 
el niño fuera construyendo los mecanismos activos 
de adaptación al mundo social y natural que le per-
mitirán desarrollarse saludablemente, así para que 
funcionara progresivamente y fuera de utilidad social 
al llegar a la vida adulta. (Sáenz et al., 1997, p. 26)

Esta progresión es la que expone a la infancia como 
categoría temporal y en movimiento, pero, tras nues-
tras revisiones, es lícito sospechar que en Montessori 
la infancia también ocupe un lugar de etapa o estadio 
en la materialización del progreso, entendido este en 
la versión clásica, es decir, como ese decurso hacia el 
horizonte de perfección humana —como alguna vez 
se imaginó en la modernidad del siglo xviii—. A par-
tir de nuestras investigaciones,1 podemos proponer 
que es seguro afirmar que este progreso moral —o 
hacia mejor, como bien lo había establecido Kant en 
1784 y luego en 17982— permaneció intacto hasta 
comienzos del siglo xx. En contraparte, sostenemos 
que los saberes que estructuraron el concepto de 
infancia, como la medicina y la biología, no contienen 
ya esta idea asintótica del progreso; María Montessori 
es un claro ejemplo de esto. Entre el ensayo de Kant 
titulado “Si el género humano se halla en progreso 
constante hacia mejor”, escrito en 1879, y “El origen 
de las especies por la selección natural” de Charles 
Darwin, publicado en 1859, hubo una transforma-
ción importante de la concepción del tiempo como 
progreso hacia el futuro, en especial porque las aspi-
raciones de progreso ya no estaban dadas en materia 
de la humanidad (o el hombre), sino recortadas en el 
marco de las naciones y las repúblicas —a la manera 

1	 Nos referimos a la tesis doctoral “Historia del aprendizaje 
como historia de la gubernamentalidad neoliberal” (Rubio, 
2017) y a la tesis doctoral en curso de Heredia, que lleva por 
título “El futuro como tiempo de la educación. Un examen 
sobre el diseño del hombre en el siglo xx”. En ellas se expo-
nen dos genealogías acerca de la emergencia los conceptos de 
aprendizaje y tiempo en el contexto de aparición de la Escuela 
Activa, que sustentan las ideas de este artículo.

2	 En específico nos referimos respectivamente a los ensayos: 
“Idea de una historia universal en sentido cosmopolita” y “Si 
el género humano se halla en progreso constante hacia mejor” 
(Kant, 1985).



75

Ti
em

po
, i

n
fa

n
ci

a 
y 

ec
on

om
ía

. T
re

s 
cu

es
ti

on
es

 p
ar

a 
ac

tu
al

iz
ar

 la
 le

ct
u

ra
 d

e 
M

ar
ía

 M
on

te
ss

or
i ﻿

Da
vi

d 
An

dr
és

 R
ub

io
-G

av
iri

a 
/ M

ar
ía

 Is
ab

el
 H

er
ed

ia
-D

ua
rt

e
A

rt
íc

ul
o 

de
 r

ef
le

xi
ón

en que se aparejan los discursos del liberalismo y la 
evolución—. Bertrand Russell describe este aspecto 
en los siguientes términos:

La fuerza motriz de la evolución, según él [Darwin], 
es una especie de economía biológica en un mundo 
de competencia libre. Fue la doctrina de la población 
de Malthus la que sugirió a Darwin la lucha por la 
existencia y la supervivencia del más apto como 
origen de la evolución. Darwin era liberal, pero 
sus teorías tuvieron consecuencias en cierto grado 
hostiles al liberalismo tradicional. La doctrina de 
que todos los hombres nacen iguales y que las 
diferencias entre los adultos se deben totalmente a 
la educación era incompatible con su acentuación 
de las diferencias congénitas entre miembros de la 
misma especie. (1946, p. 721)

Por otra parte, si bien el discurso evolucionista es 
evidente en los exponentes de la Escuela Activa, y de 
manera innegable en María Montessori, también es 
importante tener en cuenta que este no permaneció 
estático hasta los tiempos en que fue asimilado por la 
médica. A comienzos del siglo xx ya había revisiones 
y versiones distintas a las expuestas originariamente 
por Darwin (1921 [1859]), en cuya apuesta evolutiva 
primaba aún cierta idea de perfeccionamiento cuando 
afirma, por ejemplo, que “el resultado final es que todo 
ser tiende a perfeccionarse más y más, en relación 
con las condiciones. Este perfeccionamiento conduce 
inevitablemente al progreso gradual de la organiza-
ción del mayor número de seres vivientes, en todo el 
mundo” (p. 275). La más importante de estas revisio-
nes, directamente asumida por Montessori, es la que 
había realizado el médico y botánico holandés Hugo 
De Vries, cuyas teorías de la mutación van a aparecer 
entre 1901 y 1903 (Pereira, 2000). Esto lo podemos 
constatar en el siguiente fragmento de 1915, tomado 
de El método de la pedagogía científica aplicado a la 
Educación de la infancia en las “Case dei bambini”:

El factor ambiente es sin duda alguna secundario a 
los fenómenos de la vida; puede modificar, puede 
ayudar o destruir; pero no puede nunca crear. Las 
teorías modernas de la evolución, desde Naegli 
hasta De Vries, consideran el factor interno como 
la cosa esencial en la transformación de la especie 
y en la del individuo. Los orígenes del desarrollo, 
ya sea en la sucesión filogenética como en la onto-
genética, son interiores [...]. Esta idea tan brillante 
expuesta por De Vries en su obra Mutations Theorie, 
arroja mucha luz sobre los límites de la educación. 
Nosotros podemos ejercer una influencia sobre las 
variaciones que están relacionadas con el ambiente, 
aunque siempre dentro de los límites que estas 
variaciones tienen fijadas en las especies y en los 

individuos. Pero no sobre las transformaciones. 
Estas se hallan relacionadas con las fuentes mismas 
de la vida, y su potencia reside en la influencia del 
ambiente. (Montessori, 1915 [1909], p. 109)

Como vemos, la categoría ambiente, tan central en 
su obra, tiene como punto de partida la revisión de 
la teoría evolutiva; sobre el ambiente regresaremos 
más adelante. Por ahora, interesa explicitar que la 
referencia a la evolución en Montessori no puede 
ser asumida en términos de lo que, en general, com-
prendemos por lo evolutivo, a saber, el llano y lento 
progreso de la especie más adaptada. La cercanía 
con el saber biológico de la evolución tiene que ver 
con una idea no necesariamente progresiva, según 
lo expuesto por De Vries, en donde “nuevas especies 
o variedades podrían ser formadas en un único paso 
(con saltos) a partir de la especie paternal que conti-
nuará existiendo sin modificarse durante el proceso” 
(Pereira, 2000, p. 259). En tal sentido, la apuesta de 
Vries es totalmente contraria a la de Darwin. Según 
él, la evolución no necesariamente sería progresiva, 
sino que, además, daría lugar a transformaciones en 
el orden de la ontogénesis. Esta cuestión reafirma 
para la educación, según Montessori, el desarrollo 
del individuo de manera independiente a la especie 
o la filogénesis:

Cito una de las respuestas más interesantes dadas 
por el biólogo holandés Hugo de Vries en sus clá-
sicos estudios experimentales sobre el desenvolvi-
miento de los seres vivos, a saber: que determinadas 
condiciones de ambiente pueden dar resultados 
diversos si se aplican en estados diferentes de des-
envolvimiento intelectual. Según esto, condiciones 
extraordinariamente favorables durante cierto 
período pueden ser indiferentes y hasta desfavora-
bles en períodos sucesivos. De aquí resulta que “el 
momento” que el ser en vía de desenvolvimiento 
atraviesa debe ser considerado en sí mismo y no en 
relación con las necesidades de la vida de la especie, 
o con las necesidades de la vida del individuo adulto. 
El verdadero desenvolvimiento depende no de una 
precoz “orientación” o “adaptación” del ser infantil 
a las finalidades de la especie, sino de la posibilidad 
de realizar las condiciones de vida necesarias en 
el “momento presente” de la propia evolución. 
(Montessori, 1957 [1917], p. 53)

Que la evolución se pueda producir en saltos no 
necesariamente progresivos y que, además, tenga 
como punto de partida el interior del individuo en una 
relación independiente con la especie, son afirmacio-
nes que involucran una transformación en la percep-
ción del tiempo, entendido en su versión clásica bajo 
la idea del progreso. En la acepción de De Vries, la 



76

N
ú

m
er

o 
58

 /
 U

n
iv

er
si

da
d 

Pe
da

gó
gi

ca
 N

ac
io

n
al

 /
 F

ac
u

lt
ad

 d
e 

E
du

ca
ci

ón
 /

 2
02

3 
/ 

Pá
gi

na
s 

71
–8

4 evolución constituye un hecho del presente más que 
del pasado y, menos aún, ligado al futuro, pues el indi-
viduo —en su constitución celular nuclear— puede 
evolucionar de manera independiente al objetivo 
global de la conservación de la especie. Esto sería lo 
que determina la multiplicidad de caracteres, que ya 
no serían necesariamente producto de la herencia 
como transmisión o copia exacta de los progenitores 
(Pereira, 2000). Analicemos ahora tales acepciones 
aplicadas a la educación. Empecemos por afirmar que 
Montessori establece que lo que realmente importa 
en el plano evolutivo de la educación no es el niño 
físico, sino el niño psíquico:

Lo que podría dar un definitivo y poderoso impulso 
a la mejora de los hombres no será el niño físico, 
sino el niño psíquico. El espíritu del niño podrá 
determinar lo que quizá sea el progreso real de los 
hombres y acaso, ¿quién lo sabe?, el inicio de una 
nueva civilización. (Montessori, 1982 [1936], p. 28)

Este niño psíquico es solo posible en el interior del 
individuo, punto de partida del “progreso real de los 
hombres”. Tengamos en cuenta, de ahora en adelante, 
que la noción de progreso (o evolución) aquí ya no 
implica un lento avance civilizatorio o filogenético 
hacia un objetivo común, sino que está circunscrito 
a unas transformaciones del presente, incluso abrup-
tas, que tienen como punto de partida el interior del 
individuo-niño en relación con el ambiente directo. 
Este niño psíquico sería el responsable de la reso-
lución de los problemas individuales y sociales que 
han escapado al individuo adulto, parafraseando el 
trabajo El niño: el secreto de la infancia de la médica 
escolanovista (Montessori, 1982 [1936]). En Antro-
pología pedagógica, uno de sus primeros textos, le 
otorga al niño, por encima de los adultos, el alcance 
de lo humano, categoría que, en los tiempos de la 
Ilustración, fue la meta final de la educación:

Hemos concebido a los niños según una idea fantás-
tica nuestra, haciendo de ellos una especie humana 
distinta de aquella a la que pertenecen los adultos. 
De hecho, son nuestros hijos, más puramente huma-
nos que nosotros mismos. Lo bello y lo verdadero 
tienen para ellos una intensa fascinación, en la que se 
sumergen como en algo realmente necesario para su 
existencia. (Montessori, 2013 [1911])3

3	 Traducción propia. Se revisó la versión e-book en inglés, 
hallada en el repositorio de la Biblioteca Nacional. El pasaje en 
este idioma reza así: “We have conceived of children according 
to a fantastic idea of our own, making of them a sort of human 
species distinct from that to which adults belong. As a matter 
of fact, they are our children, more purely human than we 
ourselves. The beautiful and the true have for them an intense 
fascination, into which they plunge as into something actually 
necessary for their existence” (Montessori, 2013).

Esto nos lleva a pensar que para Montessori, y es 
probable que también para otros exponentes de la 
Escuela Activa, la infancia no remite necesariamente a 
una etapa evolutiva en la constitución del ser humano. 
Encontramos, más bien, como hemos visto, una tenden-
cia al estatismo en la figura del niño, pues atribuirle la 
categoría temporal de etapa, al parecer, es precisamente 
la manera en que se han perpetuado los vejámenes que 
en su contra ella denuncia. En Ideas generales sobre mi 
método (1957 [1917]), se sostiene que preparar al niño 
para la vida adulta y social es una práctica de la antigua 
educación (o educación tradicional):

Antiguamente la educación se proponía preparar al 
niño para la vida social que debía vivir un día. Por 
eso procurábamos hacerlo nuestro imitador, poner 
su voluntad bajo el yugo de la obediencia, someter 
su genio creador a la imitación e instruirlo en lo que 
creíamos necesario para vivir en nuestro ambiente 
civilizado. Esta adaptación inmediata y forzada a 
una vida social que no era la vida social del niño en 
el momento que el tratamiento le era aplicado, sino 
la vida del hombre que más tarde debía formarse 
en él, conducía a una serie de errores que han ins-
pirado a la antigua escuela y a la antigua educación 
de la familia. El fundamento de la nueva educación 
sería: “tener en cuenta las necesidades del niño y 
satisfacerlas para que su vida pueda desenvolverse 
plenamente”. (Montessori, 1957, [1917] p. 19)

Esto es inquietante y, en algún sentido, irónico. Es 
dable pensar que los saberes modernos, entre ellos 
la medicina y la biología, que han mirado la infancia 
recibirían la herencia de la temporalidad para el 
progreso. En su lugar, encontramos que la manera en 
que el progreso avanza en línea recta y llana es una 
cuestión de la “antigua educación”. La nueva educa-
ción, la que propone Montessori, apuesta por una 
detención del tiempo progresivo, en donde el niño no 
es ya una etapa, sino un ser en sí, un momento cuya 
existencia en el presente tiene necesidades que deben 
ser resueltas. El niño no sería el adulto que será o el 
futuro de la sociedad que se proyecta sobre él, no es 
una potencia de hombre, sino un ser en sí, viviente, 
con el que no se edifica la sociedad del futuro, sino que 
ya está inmerso en la sociedad del presente:

El niño no es considerado todavía como perso-
nalidad humana viviente y como miembro social. 
Es un devenir, y mientras no esté formado, para 
la antigua pedagogía, el niño no es nada. Y, sin 
embargo, el niño tiene una personalidad libre, como 
toda criatura humana. [En la escuela y la familia] 
existe el mismo error de principio; se mira al fin 
futuro en la existencia y no el momento presente, 
es decir, a las necesidades de la vida. (Montessori, 
1957 [1917], p. 19)



77

Ti
em

po
, i

n
fa

n
ci

a 
y 

ec
on

om
ía

. T
re

s 
cu

es
ti

on
es

 p
ar

a 
ac

tu
al

iz
ar

 la
 le

ct
u

ra
 d

e 
M

ar
ía

 M
on

te
ss

or
i ﻿

Da
vi

d 
An

dr
és

 R
ub

io
-G

av
iri

a 
/ M

ar
ía

 Is
ab

el
 H

er
ed

ia
-D

ua
rt

e
A

rt
íc

ul
o 

de
 r

ef
le

xi
ón

De esta manera, el futuro como categoría sobre la 
cual se edifica el concepto de infancia en los saberes 
modernos parece desdibujarse. La defensa del niño 
y, tras esto, el reconocimiento científico de su natu-
raleza y de sus derechos —asunto interesante, pues 
estas apreciaciones aparecen con mayor fuerza en la 
posguerra tras la declaración de los Derechos Huma-
nos en 1948— dependen de esta acepción atemporal. 
El niño no es el estadio de la evolución biológica hacia 
el hombre, sino que, de otro lado, es una entidad ya 
completa, un hombre en sí (aunque no un adulto), en 
la medida en que es poseedor de una “personalidad 
humana”. Así, la educación y sus métodos deben 
partir de esta completitud, según lo que afirmó en 
“La formación del hombre”, texto publicado en 1949:

Si se aboliera no solamente el nombre, sino también 
el concepto común de “método” para sustituirlo 
por otra designación; si hablásemos de “una ayuda 
hasta que la personalidad humana pueda conquis-
tar su independencia, de un medio para liberarla 
de la opresión de los prejuicios antiguos sobre la 
educación, entonces todo estaría claro. Es, pues, la 
personalidad humana lo que hay que considerar y 
no un método de educación: es la defensa del niño, 
el reconocimiento científico de su naturaleza, la 
proclamación social de sus derechos lo que debe 
suplantar a los modos fragmentarios de concebir 
la educación […]. Pero ¿qué es la personalidad 
humana? ¿Dónde comienza? ¿Cuándo empieza el 
hombre a ser hombre? Es difícil precisarlo. En el 
Antiguo Testamento el hombre fue creado adulto; 
en el Nuevo se nos presenta como niño. La perso-
nalidad humana es ciertamente una sola, que pasa 
por diversos estadios de desarrollo. Pero, cualquier 
hombre que se considere y en cualquier edad, niños 
de las escuelas elementales, adolescentes, jóvenes y 
hombres adultos en general, todos empezaron por 
ser niños; y pasan luego de niños a adultos sin que 
se rompa la unidad de su persona. Si la personali-
dad es una en diversos estadios de desarrollo, se 
debe concebir también un principio educador que 
afecte a todas las edades. De hecho nosotros, hoy, 
en nuestros cursos más recientes, hemos llamado 
al niño: hombre. (Montessori, 1988 [1949], p. 15)

No se trata de que la posguerra y la consecuente 
Declaración Universal de los Derechos Humanos 
hayan inspirado en Montessori la apuesta por asu-
mir o redefinir al niño como una entidad completa. 
Esto ya estaba presente en sus obras iniciales, pues 
solo tal punto de partida le posibilitaría hablar de 
conceptos antes reservados exclusivamente para la 
vida adulta, como el de libertad. Aquí encontramos 
el segundo matiz o cuestión que debe revisarse con 
precaución en la obra montessoriana y que tiene que 

ver con este principio de la infancia como completitud 
y categoría atemporal. Nos referimos y comentaremos 
a continuación aquella aseveración, ampliamente 
difundida dentro y fuera de la academia, según la cual 
Montessori afirmó que, en sociedades pasadas o en 
la educación tradicional, el niño había sido asumido 
como “un adulto en miniatura”.

Cuestión 2. La falacia del niño 
como adulto en miniatura
Lo primero para precisar es que aquella certeza de las 
fuentes secundarias y de comentaristas según la cual 
Montessori elevó quejas en contra de la educación 
tradicional porque esta asumía al niño como un adulto 
en miniatura debe trabajarse con cuidado, pues todo 
parece indicar que tal queja no es del todo explícita en 
la obra de la médica. Al tener en cuenta que se trata 
de una autora con importante vigencia en el campo de 
la pedagogía —particularmente en lo tocante al tema 
de la infancia—, nos dimos a la tarea de revisar algu-
nos materiales que la referencian. En este ejercicio 
encontramos no pocos artículos de prensa, trabajos 
de grado, columnas de opinión, amplio material web 
en blogs de aficionados y expertos que le adjudican 
tal enunciado a Montessori; sin embargo, en ninguno 
se le cita de manera explícita. Echemos un breve vis-
tazo a tales argumentos. En el blog de un pedagogo 
español, por ejemplo, se expuso lo siguiente en 2019:

La pedagogía montessoriana se lleva a cabo en 
la primera mitad del siglo xx, cuando la ciencia 
comenzaba a descubrir a la infancia como una etapa 
propia, idiosincrásica, diferente de la adultez. Empe-
zaba a dejar de considerarse a niñas y niños como 
adultos en miniatura. La idea de miniaturización 
es patente en la obra. (Torres, 8 de noviembre del 
2019, párr. 4)

Algunas tesis de grado, esta vez en el contexto del 
Perú, también abordan la idea de la miniaturización 
del niño-adulto en relación directa con Montessori. 
Castillo y Ventura (2013) afirmaron: “La idea no es 
reproducir el mundo adulto en miniatura, o distorsio-
nar la realidad en un paraíso de fantasía del niño” (p. 
13). Por su parte, Puga (2018) expuso que Montessori 
tenía “una visión distinta del niño como si fuese un 
adulto en miniatura que debe lograr el ejercicio de sus 
recursos personales a través de su independencia” (p. 
17). El trabajo de Rodríguez (2013), también citado 
en varios textos, establece que “para Montessori la 
infancia es una etapa con significado propio, es decir, 
el niño no es un adulto en miniatura ni un sujeto 
pasivo sino que tiene necesidades e intereses propios” 
(p. 9). Por otra parte, un artículo de Vilela publicado 



78

N
ú

m
er

o 
58

 /
 U

n
iv

er
si

da
d 

Pe
da

gó
gi

ca
 N

ac
io

n
al

 /
 F

ac
u

lt
ad

 d
e 

E
du

ca
ci

ón
 /

 2
02

3 
/ 

Pá
gi

na
s 

71
–8

4 en la revista Teias en 2014, propuso que, al no asu-
mir al niño como adulto en miniatura y, en su lugar, 
defender sus necesidades de acuerdo con su franja 
etaria, Montessori rompió con los viejos paradigmas 
existentes en la educación a comienzos del siglo xx:

Montessori sempre defendeu o respeito às necessi-
dades de cada estudante segundo a sua faixa etária, 
e não, pensá-lo como um adulto em miniatura. 
Certamente, essa proposta educativa, necessitou 
quebrar vários paradigmas existentes na educação 
no momento de sua concepção, o que data do fim 
do século xix e início do século xx.4 (p. 37)

Zafra (2012) elaboró en su tesis doctoral un aná-
lisis bibliométrico de María Montessori en la actua-
lidad, y, aunque no es su interés central, afirma de 
paso que el mencionado argumento es un punto de 
encuentro de los exponentes de la Escuela Nueva. 
Aunque su análisis se centra en la médica italiana, al 
parecer se inclina por adjudicarle la frase a Claparède:

La Escuela Nueva y las aportaciones de Montessori 
(1898?), Claparède (1905,1907, 1927), Decroly 
(1919), Dewey (1930), Ferrière (1982) son una 
amplificación del movimiento activista y paidoló-
gico que empezó a desarrollarse en las dos últimas 
décadas del siglo xix. Las concepciones funciona-
listas de la psicología infantil y la pedagogía de 
comienzos del xx se sintetizan en los planteamien-
tos de Claparède (1905,1907/1927), al tener en 
cuenta que la infancia es una etapa de la evolución 
psicobiológica con un significado propio: el niño 
no es pasivo ni es un adulto en miniatura, tiene 
intereses propios y necesidades, experimenta, juega 
y se adapta al medio social y físico que le rodea. 
(Zafra, 2012, p. 36)

La lista puede seguir y multiplicarse, en especial 
si a las ideas de la miniaturización de la médica se 
le suma el difundido trabajo de Philippe Ariès, que 
parece corroborar sus apreciaciones, como bien lo 
afirma Martins (2002) desde una investigación histó-
rico-educativa sobre la infancia abandonada en Por-
tugal en el periodo comprendido entre la monarquía 
y la primera república. Allí señala que, además de la 
médica, Herbart también afirmó la comentada frase:

O destino das crianças em Portugal nos séculos 
passados e nas primeiras décadas do séc. xx acom-
panhou os passos da vida quoutidiana dos adultos, 

4	 “Montessori siempre defendió el respeto a las necesidades de 
cada alumno según su franja de edad, esto es, no pensando en 
él como un adulto en miniatura. Ciertamente, esta propuesta 
educativa necesitaba romper varios paradigmas existentes 
en la educación en el momento de su concepción, que data 
de finales del siglo xix y principios del siglo xx” (Traducción 
propia).

econtrando-as ao lado dele no trabalho, na familia, 
na mendicidade, na vagabundagem, nas situações 
de promiscuidade, na influencias da “rua” e nas 
cadeias. A crianças aprende das normas sociais, 
ajuda nas necessidades económicas familiares, sofre 
a desorganização e a falta de família ou de um lar 
normal (Ariés, 1973) e é lançada no trabalho. Ela era 
um “adulto em miniatura”, como afirmaram Herbart 
e M. Montessori.5 (p. 178)

Además de esto, un trabajo publicado por la Uni-
versidad de Brasilia y bajo la autoría de Marja de 
Sá, en 2019, llega incluso a afirmar que “a criança 
era considerada nos séculos anteriores um adulto 
miniatura, um ser sem alma, porque ainda não era 
adulto”6 (p. 27). Afirmaciones similares se revisaron 
en Civarolo y Fuentes (2013) para el contexto de 
Argentina desde la Revista Latinoamericana de Edu-
cación Infantil.

Como se ve, el panorama se complica. No solo 
Montessori aparece como la emisora directa, sino que 
también parece compartir la frase con otros exponen-
tes de la Escuela Activa como Claparède, además de 
entablar línea directa con la pedagogía alemana del 
siglo xix al involucrar también a Herbart. Esto sin 
tener en cuenta que ya la frase se usa para determinar 
todo pasado premoderno relacionado con la infancia 
y el niño, pues, sin matices, resulta fácil afirmar que en 
los siglos pasados los niños eran considerados como 
adultos en miniatura. En relación con los aportes de 
Philippe Ariès, podemos afirmar que tal acepción no 
es correcta. Una cosa es que el niño hiciera parte de 
la comunidad sin distinción, cuestión que remite al 
enlace niño-adulto, y otra que el niño fuera asumido 
o incluso tratado como un adulto. Consideramos que 
el problema radica en la interpretación de sus fuentes, 
pues, en efecto, en el difundido trabajo El niño y la vida 
familiar en el Antiguo Régimen Ariès no afirmó que, 
antes del siglo xvii, el niño fuera tratado o asimilado 
como adulto, sino que, en materia de la exploración 
del historiador, relacionada con la centralidad y la 
aparición de los sentimientos hacia la infancia, el niño 

5	 “El destino de los niños en Portugal en los últimos siglos y en 
las primeras décadas del siglo xx acompañó los pasos de la 
vida cotidiana de los adultos, encontrándose al lado de ellos 
en el trabajo, en la familia, en la mendicidad, en la vagancia, 
en situaciones de promiscuidad, en las influencias de la “calle” 
y en las cárceles. Los niños aprenden de las normas sociales, 
ayudan en las necesidades económicas familiares, sufren la 
desorganización y la falta de una familia o de un hogar nor-
mal (Ariès, 1973) y se ven arrojados al trabajo. Eran “adultos 
en miniatura”, como lo expresaron Herbart y M. Montessori” 
(Traducción propia).

6	 “El niño era considerado en siglos anteriores un adulto en 
miniatura, un ser sin alma, porque aún no era adulto” (Tra-
ducción propia).



79

Ti
em

po
, i

n
fa

n
ci

a 
y 

ec
on

om
ía

. T
re

s 
cu

es
ti

on
es

 p
ar

a 
ac

tu
al

iz
ar

 la
 le

ct
u

ra
 d

e 
M

ar
ía

 M
on

te
ss

or
i ﻿

Da
vi

d 
An

dr
és

 R
ub

io
-G

av
iri

a 
/ M

ar
ía

 Is
ab

el
 H

er
ed

ia
-D

ua
rt

e
A

rt
íc

ul
o 

de
 r

ef
le

xi
ón

era representado como adulto en el arte medieval, 
en específico, el otoniano. Un apartado del texto nos 
puede ayudar a aclarar:

No nos engañemos, una vez más: esas escenas de 
costumbres no se refieren en general a la descrip-
ción exclusiva de la infancia, sino que frecuente-
mente aparecen niños entre sus protagonistas 
principales o secundarios. Esto nos sugiere dos 
ideas: en primer lugar, los niños estaban junto con 
los adultos en la vida cotidiana, y cualquier agru-
pación de trabajo, de diversión o de juego reunía 
simultáneamente a niños y adultos; por otro lado, 
la gente se interesaba particularmente en la repre-
sentación de la infancia por su aspecto gracioso o 
pintoresco (el gusto por lo pintoresco anecdótico se 
desarrolló durante los siglos xv y xvi y coincidió con 
el sentimiento de la infancia graciosa), y a todos les 
agradaba notar la presencia del niño en el grupo y 
entre la multitud. (Ariès, 1987, p. 86)

Todo parece indicar que la modernidad tuvo por 
efecto la separación del mundo de los niños del de 
los adultos. Esto se hace especialmente patente en 
las fuentes iconográficas del historiador francés. La 
comunidad en la Edad Media, según Roberto Espo-
sito (2003), primaba sobre los niños, pero también 
sobre los adultos. En ella, ni adultos ni niños podían 
arrogarse el derecho a la distinción y menos a la indi-
vidualidad, pues el yo “no puede vivir fuera de ella” (p. 
109). El logro de Montessori, si en realidad fue quien 
pronunció la tan difundida frase, fue precisamente 
escindir al niño de este mundo total y dotarle de una 
absoluta particularidad. Nos queda la pregunta de si 
en realidad Montessori dijo o no la frase, si elevó o 
no la queja.

Al comienzo de este apartado advertimos que la 
frase había de ser tomada con precaución porque no 
es del todo explícita en su obra. En realidad, es opor-
tuno aclarar que, en efecto, la encontramos, aunque 
no en los mismos sentidos otorgados por sus comen-
taristas; tampoco fue central en sus reflexiones. Para 
ser precisos, la encontramos apenas sugerida en las 
obras que revisamos a profundidad, con una mención 
específica en un texto de 1936 titulado Educación y 
paz. Veamos en detalle el contexto de la frase:

El concepto superficial y arcaico de que el desarrollo 
del individuo es uniforme y progresivo no se ha 
modificado, y aún prevalece la idea errónea de que 
el adulto debe moldear al niño de acuerdo con las 
pautas que impone la sociedad. Este error, burdo y 
consagrado por el paso del tiempo, es el origen del 
conflicto principal, de la guerra constante entre 

seres humanos (padres e hijos, maestros y alum-
nos) que tendrían que amarse y respetarse unos 
a otros. La clave de este problema se encuentra en 
las dos metas y formas distintas de la personalidad 
humana, una característica de los niños y la otra de 
los adultos. El niño no es simplemente un adulto en 
miniatura. En primer lugar, tanto en orden como en 
importancia, es poseedor de una vida propia con 
características especiales y tiene sus propias metas. 
La meta del niño se podría resumir en la palabra 
“encarnación”: se debe producir en él la encarnación 
de la individualidad humana. El trabajo del niño, 
dirigido por completo hacia esa encarnación, tiene 
particularidades y ritmos vitales que son totalmente 
diferentes de los del adulto. Es por eso que este 
último es por excelencia el gran transformador del 
medio ambiente y del ser social. (Montessori, 1998 
[1936], p. 35)

Estas reflexiones fueron realizadas en el período 
de entreguerras, su época de mayor productividad 
intelectual. Escritas durante la década de 1930 y 
publicadas en 1949, abordan el problema de la guerra 
y la paz como asuntos educativos presentados a 
la manera de una génesis bíblica trasladada a la 
pedagogía. Si el mundo está en serios conflictos, ha sido 
porque, en algún momento no explícito en el tiempo, 
los adultos vencieron a los niños oprimiéndolos. En 
este mito de conflicto generacional, María Montessori 
propone que la clave del problema se encuentra en 
las “dos metas y formas distintas de la personalidad 
humana, una característica de los niños y otra de 
los adultos” (Montessori, 1998 [1936], p. 35). En el 
conflicto de estas dos metas, Montessori menciona 
la problemática frase: “el niño no es simplemente un 
adulto en miniatura” (p. 35).

Esto implica que el niño tiene metas distintas 
a las del adulto. La más general entre ellas es la 
encarnación de la individualidad humana, que tiene 
“particularidades y ritmos vitales que son totalmente 
diferentes a los del adulto” (Montessori, 1998 [1936], 
p. 35). En tal sentido, el origen de la frase parte de un 
conflicto mítico que tiene que ver con las diferencias 
de intereses entre niños y adultos, pero llama en 
especial la atención el lugar donde se oprime al 
niño, en donde se libra la batalla. “El niño no es 
solamente un adulto en miniatura” es explicable 
en esta batalla mítica que, según las palabras de la 
autora, se lleva a cabo “en la familia y en la escuela, 
durante el proceso al que todavía nos referimos con 
un término consagrado por el tiempo: educación” 
(Montessori, 1998 [1936], p. 37).



80

N
ú

m
er

o 
58

 /
 U

n
iv

er
si

da
d 

Pe
da

gó
gi

ca
 N

ac
io

n
al

 /
 F

ac
u

lt
ad

 d
e 

E
du

ca
ci

ón
 /

 2
02

3 
/ 

Pá
gi

na
s 

71
–8

4 Cuestión 3. Economía y 
ambiente. A manera de cierre
En las diversas formas de recepción de las ideas 
de Montessori, entre las que destacan aquellas que 
encuentran en la italiana un referente imprescin-
dible para la producción de discurso educativo, son 
muy corrientes aquellas que ven en su figura una 
heroína dotada de superpoderes, como se lee en 
la nota de prensa con que abrimos el artículo. Uno 
de los aspectos más destacados de los aportes de la 
pedagoga hasta hoy es el relacionado con el diseño 
de un método ajustado a los niños y no centrado en 
la enseñanza o el maestro. Si bien en este artículo ele-
gimos de forma deliberada no dedicarnos al examen 
del método Montessori —sobre esto es abundante 
la literatura—, nos es lícito dar cierre a nuestras 
reflexiones problematizando el concepto tal vez más 
significativo entre su producción y caro a su método: 
el ambiente.

Las apropiaciones más corrientes de lo que hoy sin 
ambages muchos llaman “el legado Montessori” están 
orientadas, en buena parte, a una reinterpretación de 
la idea-fuerza del mundo ajustado a los niños. Este 
mundo tiene materialidad en unos objetos que hoy 
están mucho más allá de lo ideado por la italiana: 
hoy contamos desde colegios Montessori, hasta camas 
Montessori; desde gimnasios para neonatos con el 
apellido de la italiana, hasta utensilios de decora-
ción para el hogar con el mismo mote. El mercado 
Montessori es prolífico en objetos cuya vinculación 
con la pedagoga es una apropiación no en todos los 
casos ajustada a sus principios pedagógicos o a sus 
criterios en relación con el niño. Como quiera que sea, 
el intenso mercado orientado a padres de familia neó-
fitos que saca lucro de Montessori toma como punto 
de partida el hecho de intervenir sobre el ambiente 
de los niños con propósitos educativos. Este es el nexo 
con las ideas de la médica italiana.

El mercado Montessori, pese a sus singulares 
apropiaciones —como el caso de las camas Mon-
tessori, trastes con infinidad de diseños y colores, 
ampliamente comercializados en la industria de los 
muebles para el hogar—, comprendió de base que 
producir y vender objetos ajustados al tamaño de 
los niños (pequeñas bibliotecas, sofás diminutos, 
mesas coloridas y de patas cortas, etc.) representaría 
importantes réditos en una época caracterizada por el 
paidocentrismo. Montessori, como otros importantes 
pedagogos representantes del club que la historio-
grafía de la educación identifica como escolanovismo, 
está, en efecto, en la superficie de emergencia de un 
asunto nuevo para el discurso pedagógico: no es 
tanto lo que produzca el maestro de la mano de un 

método, o el carácter estratégico de la escuela para 
la construcción del Estado, sino que es al niño, y sus 
intereses, a quien hay que privilegiar, proteger, asegu-
rar. Hay un principio económico obvio en el mercado 
Montessori, como lo hay también en los fundamentos 
de su método.

¿Qué hay de económico en las ideas de Montes-
sori sobre el ambiente? Entre los conceptos de más 
amplia circulación en la producción bibliográfica de 
la Escuela Nueva, y no es Montessori una excepción, 
están los de libertad, actividad, ambiente e interés. 
Para identificar la imbricación entre ellos, en Ideas 
generales sobre mi método escribió la italiana:

Comencemos por proveer a las necesidades del niño 
disponiendo un ambiente adaptado a su persona-
lidad. Ello es una obra de servicio social, porque 
aquél no puede desenvolver una verdadera vida 
en el ambiente complicado de nuestra sociedad, 
y menos en el de los refugios y prisiones que lla-
mamos escuelas. Es preciso sustraerle a la acción 
demoledora que, sin darse tregua, ejerce el adulto 
sobre él, a veces con vigilancia continua, otras con 
enseñanzas perpetuas, con restricciones arbitrarias, 
etc., etc. […]. En lugar de esto, debemos prepararle 
un ambiente donde la vigilancia del adulto y sus 
enseñanzas se reduzcan al mínimo posible: cuanto 
más se reduzca la acción del adulto, tanto más 
perfecto será el ambiente. Este es un problema 
fundamental de la educación. (Montessori, 1957 
[1917], pp. 22-23)

Hay varios asuntos en estas ideas generales. En 
primer lugar, la constatación de los análisis que plan-
teamos en los apartados anteriores, relacionados con 
la concepción del niño como ser en sí, autocontenido, 
mas no como proyecto o como promesa de futuro 
(hombre). Un ser con unas necesidades cuyo desplie-
gue habría de darse en un ambiente adaptado a su 
personalidad. No obstante, una paradoja: un ser en 
sí cuyo desenvolvimiento de personalidad se ata a un 
ambiente adaptado y dispuesto por otros.

En segundo lugar, un ser en sí cuyo desenvol-
vimiento vital requiere de un ambiente emulado, 
efecto de “una obra de servicio social”, porque dicho 
ser “no puede desenvolver una verdadera vida” en 
el ambiente social hostil ni mucho menos en “las 
prisiones que llamamos escuelas”. Aunque ser en sí, 
el niño no construye un ambiente propio: requiere 
de la mano adulta que se lo adecúe con el fin de 
apartarlo de los ambientes y las instituciones de la 
vida social. La escuela es la más cruenta de ellas, una 
prisión, como es la característica representación 
escolar desde la que encontraron cimientos varias de 
las críticas escolanovistas para probar sus novedosas 



81

Ti
em

po
, i

n
fa

n
ci

a 
y 

ec
on

om
ía

. T
re

s 
cu

es
ti

on
es

 p
ar

a 
ac

tu
al

iz
ar

 la
 le

ct
u

ra
 d

e 
M

ar
ía

 M
on

te
ss

or
i ﻿

Da
vi

d 
An

dr
és

 R
ub

io
-G

av
iri

a 
/ M

ar
ía

 Is
ab

el
 H

er
ed

ia
-D

ua
rt

e
A

rt
íc

ul
o 

de
 r

ef
le

xi
ón

ideas. Este apartamiento de la vida social será, no 
obstante, temporal, pues, a la postre, muy en sentido 
rousseauniano, el niño deba retornar a la ciudad para 
ejercer como ciudadano.

En tercer lugar, una idea del ambiente estrecha-
mente asociada con la libertad y, más específicamente, 
con la libertad de movimiento, de actividad. Este 
modo de tematizar el ambiente estaba ya presente 
en el trabajo temprano de la italiana, El método de la 
pedagogía científica (1909). En esta obra, Montessori 
se interesa por precisar que la paciente observación 
de la maestra, piedra angular de su método, “tiene 
por base la libertad del niño […] y libertad debe 
ser sinónimo de actividad” (1915 [1909], p. 92). De 
esta manera, se trataba, como lo planteó en un tra-
bajo posterior, de “un ambiente donde la vigilancia 
del adulto y sus enseñanzas se reduzcan al mínimo 
posible: cuanto más se reduzca la acción del adulto, 
tanto más perfecto será el ambiente” (Montessori, 
1957[1917], p. 23).

Sin proponer una desconexión con la noción de dis-
ciplina, la pedagoga plantea que la relación entre liber-
tad y actividad tiene que ver con una suerte de carácter 
productivo en el niño. Dicho carácter se articula con el 
hecho de ser dueño de sí (1915 [1909], p. 92), un niño 
que “puede, por tanto, disponer de sí mismo cuanto 
sea preciso, seguir una línea de conducta” (p. 93). Este 
sujeto dueño de sí mismo, autorregulado gracias a su 
actividad en libertad en un ambiente que le ha sido 
provisto para ello,

aprende por propia iniciativa, asumiendo la cultura 
del “ambiente” y no del maestro; no solo, sino (como 
ya puede demostrarse claramente) actuando tam-
bién en él los poderes del subconsciente que queda 
libre para absorber y para expresarse, según los 
procedimientos naturales de la mente absorbente. 
(Montessori, 1988 [1949], p. 60)

En esta relación entre la libertad, el ambiente y la 
actividad, en cuya aspiración se halla un niño dueño 
de sí dispuesto a aprender por iniciativa propia —y 
no por iniciativa de un maestro— para adaptarse 
a su modo a la “cultura del ambiente” en que vive, 
son perceptibles algunos principios de la economía 
liberal. Estos principios son de la estirpe de la filoso-
fía política y de la filosofía moral anglosajona de la 
segunda mitad del siglo xix, y Montessori se sirvió 
de ellos para idear el mundo a la medida de los niños. 
No se quiere afirmar con esto que Montessori fuese 
consumada lectora del ideario económico liberal; más 
bien, de lo que se trata es de introducir como clave 
de análisis que Montessori, como sus colegas escola-
novistas, se halla en el mismo sustrato de discurso, 

en el mismo régimen de prácticas discursivas según 
el cual el concepto de libertad tiene que ver con la 
circulación del sujeto (económico) en los límites de 
su ambiente y, gracias a tal circulación, este sujeto se 
adueña de sí con el propósito de mantenerse activo 
en las diversas dimensiones de la vida social, y se 
adapta a las condiciones que dicha vida le demande, 
entre ellas, las que disponga el mercado.

La creación de un ambiente para los niños, su 
adaptación, puede leerse como parte de las ideas 
generales de la época apuntaladas en la crisis de las 
disciplinas del cambio del siglo xix al xx, crisis de la 
cual la escuela no quedó exenta y que ayuda a explicar 
la buena acogida de las ideas de la Escuela Nueva y de 
Montessori. Sin embargo, la centralidad del ambiente 
en el método, así como en el trabajo de otros peda-
gogos como Decroly y sus “centros de interés”, puede 
comprenderse según otra clave: la misma crisis de las 
disciplinas pudo más bien producir la expansión de 
prácticas de coerción en todos los ámbitos sociales, 
sin ser la escuela una singularidad. Tal proceso expan-
sivo habría permitido la puesta en marcha de algunas 
de las ideas del liberalismo económico. Según estas 
ideas, la libre circulación en el medio —en los ambien-
tes— sería el modo más efectivo para el ejercicio de 
un poder orientado hacia la producción y el consumo. 
En otras palabras, la producción de un sujeto atenido 
a sus propios intereses y cuya acción individual se 
sustenta en la satisfacción de aquel interés propio 
que, en su ejercicio, hace posible la elevación del bien 
general, desde un punto de vista económico, en el 
sentido en que fuera pensado por Stuart Mill (2006 
[1859]) y Alexis de Tocqueville (1996 [1856]).

La creación de un ambiente, o bien su intervención 
orientada hacia el despliegue de la personalidad del 
niño, tendría entonces una finalidad de conducción. 
La libertad del niño en el ambiente sería la emulación 
del sujeto económico libre para participar activa-
mente en el mercado-ambiente. Del mismo modo 
en que el Estado liberal habría de garantizar unas 
mínimas intervenciones y mayor seguridad para el 
libre ejercicio del sujeto económico en el mercado, la 
maestra del método Montessori haría lo propio para 
asegurar la libertad y actividad en el niño. La inter-
vención de la maestra, como la del Estado, tendría que 
ser mínima y con ello se asegurarían los propósitos. 
Recordemos que, en Ideas generales, Montessori 
había dicho que el ambiente es más perfecto si “la 
vigilancia del adulto y sus enseñanzas se [reducen] 
al mínimo posible” (1957 [1917], p. 23), o, en un 
sentido semejante, como lo afirmó en El método de 
la pedagogía científica:



82

N
ú

m
er

o 
58

 /
 U

n
iv

er
si

da
d 

Pe
da

gó
gi

ca
 N

ac
io

n
al

 /
 F

ac
u

lt
ad

 d
e 

E
du

ca
ci

ón
 /

 2
02

3 
/ 

Pá
gi

na
s 

71
–8

4 La libertad del niño debe tener como límite el inte-
rés colectivo; como forma de lo que llamamos la 
educación de las buenas maneras y de los actos. 
Debemos pues impedir al niño todo aquello que 
pueda ofender y perjudicar a los otros y todo lo 
que significa un acto decoroso y grosero. Pero todo 
lo demás, toda manifestación que tenga un fin útil, 
cualquiera que esta sea, debe ser no solo tolerada, 
sino observada por la maestra. (1915 [1909], p. 93)

El carácter económico de esta idea del ambiente, 
que incluye en su elaboración uno de los principios 
básicos del utilitarismo inglés, esto es, el límite de la 
propia libertad en el interés colectivo, no lo es sola-
mente por su proximidad con las formas liberales 
para el gobierno de la población, caracterizadas por 
las relaciones de mercado, muy en boga en los proce-
sos de industrialización de las primeras décadas del 
siglo xx, época de los primeros trabajos de la italiana; 
lo es también porque décadas después significará una 
mercantilización completa del conjunto del ambiente, 
en lo que llamamos en esta última sección: el mercado 
Montessori.

La intervención sobre el ambiente, en principio 
muy relacionada con el interés de los escolanovistas 
por disminuir la acción sobre los cuerpos de los 
niños y muy en la vía de la educación liberal que se 
inauguró con la relectura de Emilio o de la educación 
de Rousseau (Noguera, 2012), significó la apertura 
a otros modos de control y de conducción sobre los 
niños: las intervenciones no serían más sobre sus 
almas y sobre sus cuerpos, como sucedía en el régi-
men disciplinario, sino que serían a distancia, más 
económicas por implicar una racionalización de los 
esfuerzos del maestro. El mercado Montessori, en el 
siglo xxi, saca provecho de la intervención sobre el 
ambiente y hace de cada objeto de aquel ambiente, o 
de él en su conjunto, una oportunidad para el lucro. 
Con certeza, esto no estaba en los presupuestos de 
Montessori cuando escribió:

La libertad del niño no debe tampoco, de manera 
alguna, ser abandonada, porque no es de un modo 
negativo como puede liberarse el alma humana en 
su infancia, sino elevando una construcción amo-
rosa. Es preciso preparar con solicitud el ambiente, 
es decir, crear un nuevo mundo: el mundo del niño. 
Hoy existen ya, en diversos países, arquitectos que 
estudian formas de construcción adaptadas a los 
niños, y es seguro que en un próximo porvenir 
veremos en las ciudades casas de un nuevo tipo, 
bellas casitas destinadas a los pequeños, y una 
cantidad de menudos muebles, de pequeños objetos 
[…] no serán, sin embargo, juguetes, sino verdaderos 
objetos necesarios a la vida del niño. (Montessori, 
1957 [1917], p. 24)

El mundo de los niños en el siglo xxi tiene lugar en 
las grandes ciudades, pletóricas de pequeños objetos, 
juguetes y menudos muebles, accesibles para padres 
de familia de un reducido sector de la población. El 
carácter de necesarios para la vida del niño de estos 
objetos se ha alineado de modo formidable con el 
discurso más amplio sobre el desarrollo infantil, la 
estimulación temprana y la educación inicial, todos 
estos relacionados con la psicología educativa y otros 
saberes que durante el siglo xx se fueron constitu-
yendo con proximidad a las prácticas ejercidas por la 
Escuela Nueva y, por supuesto, por María Montessori.

Referencias
Ariès, P. (1987). El niño y la vida familiar en el Antiguo 

Régimen. Taurus.

Castillo, M. y Ventura, K. (2014). Influencia del material 
didáctico basado en el método Montessori para desarrollar 
las rutas de aprendizaje del área de matemática en los 
niños de 3 años “b” de la iep Rafael Narváez Cadenillas, 
en la ciudad de Trujillo. Perspectivas en Primera Infancia, 
3(1), 1-35. https://revistas.unitru.edu.pe/index.php/
PET/article/view/973

Civarolo, M. y Fuentes, M. (2013). Miradas de educadores y 
padres sobre la infancia actual. Revista Latinoamericana 
de Educación Infantil, 2(3), 145-160. https://revistas.
usc.gal/index.php/reladei/article/view/4696

Darwin, C. (1921). El origen de las especies por la selección 
natural (t. i). Calpe.

El Tiempo. (10 de enero del 2020). El poder de la educación 
para transformar el mundo. Los métodos de enseñanza 
de María Montessori llegan a la colección Mis pequeños 
héroes. https://www.eltiempo.com/cultura/musica-y-
libros/el-poder-de-la-educacion-para-transformar-el-
mundo-de-maria-montessori-450696

Esposito, R. (2003). Communitas. Origen y destino de 
la comunidad. Amorrortu. https://repositorio.ucv.
edu.pe/bitstream/handle/20.500.12692/24132/
Puga_HF.pdf?sequence=1

Kant, I. (1985 [1784; 1798]). Filosofía de la historia. fce.

Martins, E. (2002) Crianças abandonada. Estudio históri-
co-educativo da monaquia à 1.ª República. Educação 
Unisinos, 6(10), 175-198.

Mill, S. (2006[1859]). Ensayo sobre la libertad. Mestas 
Ediciones.

Montessori, M. (1915 [1909]). El método de la pedagogía 
científica aplicado a la educación de la infancia en las 
“Case dei bambini” [casa de los niños]. Araluce.



83

Ti
em

po
, i

n
fa

n
ci

a 
y 

ec
on

om
ía

. T
re

s 
cu

es
ti

on
es

 p
ar

a 
ac

tu
al

iz
ar

 la
 le

ct
u

ra
 d

e 
M

ar
ía

 M
on

te
ss

or
i ﻿

Da
vi

d 
An

dr
és

 R
ub

io
-G

av
iri

a 
/ M

ar
ía

 Is
ab

el
 H

er
ed

ia
-D

ua
rt

e
A

rt
íc

ul
o 

de
 r

ef
le

xi
ón

Montessori, M. (1957 [1917]). Ideas generales sobre mi 
método. Buenos Aires.

Montessori, M. (1982 [1937]). El niño el secreto de la infan-
cia. Diana.

Montessori, M. (1988 [1949]). La formación del hombre. 
Diana.

Montessori, M. (1998 [1936]). Educación y paz. Errepar.

Montessori, M. (2013 [1911]). Pedagogical Anthropology 
(e-book). Gutenberg. https://www.gutenberg.org/
files/42869/42869.txt

Noguera, C. (2012). El gobierno pedagógico. Del arte de 
educar a las tradiciones pedagógicas. Siglo del Hombre.

Pereira, L. (2000). Hugo de Vries y evolución: la teoría de la 
mutación. Epistemología e Historia de la Ciencia, 6(6), 
259-266. https://rdu.unc.edu.ar/handle/11086/4459

Puga, F. (2018). Método Montessori: vida práctica para el 
desarrollo de la autonomía en preescolares de una insti-
tución de ventanilla [Tesis de grado, Escuela Profesional 
de Educación Inicial].

Rodríguez, E. (2013). Pedagogía Montessori: postulados 
generales y aportaciones al sistema educativo [trabajo 
de grado].

Russel, B. (1946). Historia de la filosofía occidental. Espasa.

Sá, M. de. (2019). Painéis de aventura. Autonomia e criativi-
dade aplicadas ao mobiliário infantil com inspiração na 
abordagem pikler e no método Montessori. Universidade 
de Brasilia.

Sáenz, J., Saldarriaga, O. y Ospina A. (1997). Mirar la infancia 
(vol. 2). Foro Nacional por Colombia; Uniandes; Univer-
sidad de Antioquia. 

Tocqueville, A. (1996 [1856]). El Antiguo Régimen y la 
revolución. fce.

Torres, J. (8 de noviembre del 2019). Sobre María Mon-
tessori (1870-1952) y las Escuelas Montessori 
[entrada de blog]. Jurjo Torres. https://jurjotorres.
com/?p=6200#:~:text=La%20pedagog%C3%ADa%20
montessoriana%20se%20lleva,ni%C3%B1os%20
como%20adultos%20en%20miniatura.

Vilela, S. (2014). Maria Montessori: O caminho dos sentidos. 
Teias, 15(38), 32-46. https://www.e-publicacoes.uerj.
br/index.php/revistateias/article/view/24465

Zafra, M. (2012). Análisis Bibliométrico de María Montes-
sori (1870-1952) en la actualidad [Tesis de doctorado, 
Universidad de Málaga]. https://riuma.uma.es/xmlui/
handle/10630/5472




