)l
o
o
o~
W
o
o
2
w
o
joto}
©
w
o
o
~
c
©
v
a
9]
v
9]
—
@
o
©
<
v
9]
L

Fecha de aprobacidn: 07 de octubre de 2022

Tiempo, infancia y
conomia. Ires cuestiones

para actualizar la lectura
de Maria Montessort

Time, Childhood and Economy. Three Questions
to Update the Reading of Maria Montessori

Tempo, infAncia e economia. Trés perguntas
para atualizar a leitura de Maria Montessori

David Andrés Rubio-Gaviria*
Maria Isabel Heredia-Duarte**

Para citar este articulo

Rubio, D.y Heredia, M. (2023). Tiempo, infancia y economia. Tres cuestiones para actualizar la lectura de Maria
Montessori. Pedagogia y Saberes, (58), 71-84. https://doi.org/10.17227 /pys.num58-17207

Doctor en Educacién. Profesor de la Universidad Pedagégica Nacional. drubio@pedagogica.edu.co. Orcid:
https://orcid.org/0000-0002-4102-8267

** Estudiante de doctorado en Educacién. Profesora de la Universidad Pedagégica Nacional.

miherediad@pedagogica.edu.co. Orcid: http://orcid.org/0000-0002-9107-2493
Q) OB
BY NC




Resumen

Maria Montessori es una de las autoras mas recordadas de la Escuela Nueva. Sus trabajos han sido una referencia importante para
la produccién de discurso sobre educacién y pedagogia en el tltimo siglo. Sin embargo, a pesar de su relevancia, el trabajo de la
médica italiana ha tenido apropiaciones que, en muchos casos, no coinciden con sus principios pedagdgicos, sus fundamentos
filoséficos o su concepcién sobre el nifio. Es asi que el articulo se propone una revision directa de algunas de sus obras, localiza-
das en momentos distintos de su produccion intelectual, con el fin de discutir tres de sus principales ideas: el lugar de la etapa
infantil en la evolucion del ser humano; la discusion sobre “el nifio como adulto en miniatura” y su nocién de “ambiente educativo”.

Palabras clave:

Maria Montessori; nifio; educacion

Abstract

Maria Montessori is one of the most remembered authors of the Active Education. His works have been an important reference
for the production of discourse about education and pedagogy in the last century. However, despite its relevance, the work of
the Italian has had appropriations that, in many cases, do not coincide with her pedagogical principles, her philosophical foun-
dations or her conception of the child. This paper proposes a direct review of some of his works, located at different moments
of his intellectual production, in order to discuss some of his concepts and ideas.

Keywords:

Maria Montessori; child; education

Resumo

Maria Montessori é uma das autoras mais lembradas da Escola Nova. Suas obras tém sido uma importante referéncia para a
produgdo do discurso em educagdo e pedagogia no século passado. No entanto, apesar de sua relevancia, a obra da médica ita-
liana teve apropriagdes que, em muitos casos, ndo coincidem com seus principios pedagogicos, seus fundamentos filoséficos
ou sua concep¢do de crianga. Assim, neste artigo propde-se fazer uma revisdo direta de algumas de suas obras, localizadas em
diferentes momentos de sua producdo intelectual, a fim de discutir trés de suas principais ideias: a do lugar da fase infantil na
evolugdo do ser humano; a discussdo sobre “a crianga como um adulto em miniatura” e sua nogdo de “ambiente educacional”.

Palavras-chave:

Maria Montessori; crianga; educagdo



3

I

\NOS

Introduccidon

Dentro y fuera de la comunidad académica, tal vez
no haya otro nombre que encarne mejor la Escuela
Activa como el de Maria Montessori. En una nota del
10 de enero del 2020, se lee en la version digital de
un diario de amplia circulacién nacional:

Educacion, pedagogia, ciencia, medicina, psiquiatria,
filosofia, biologia, antropologia, psicologia y femi-
nismo. Esos fueron los superpoderes de Maria Tecla
Artemisia Montessori, la primera mujer que se gradué
delafacultad de Medicina en Italia y que transformd la
educacion y la ensefianza como se conocia hasta 1907.
(El Tiempo, 10 de enero del 2020, parr. 1)

Realizada para promocionar una coleccién de
textos infantiles de vidas inspiradoras, conocida
como Mis pequeiios héroes, Montessori tiene un lugar
en medio de personajes como Neil Armstrong, Frida
Kahlo, Albert Einstein o Luis Pasteur. Tal podio no es
menor. Los temas que se seleccionan para el ptblico
infantil lector —sobre todo en lo que a personajes
representativos de la ciencia y el arte concierne—,
primero, deben traspasar los cercos académicos y, de
una u otra manera, entrar a formar parte de la cultura
popular. Montessori, al parecer, ya no es dominio
exclusivo de las revistas especializadas en pedagogia
ni de las facultades de educacién.

El hecho de que el legado de una exponente de la
Escuela Activa tenga tanta fuerza de difusion resulta
inquietante. Mas aun lo es la multiplicidad de articu-
los, libros y columnas de opinién que mencionan su
nombre o citan avidamente su método —indepen-
dientemente del nivel de especializacion de autores y
publicos—. Sobre esta inquietud, quisimos presentar
estas lineas que tienen como fin examinar algunas de
las categorias de la médica italiana, pues, en varios
materiales revisados, notamos que en raras ocasiones
se le cita de manera directa. En tiempos de conme-
moracion de los setenta afios de su fallecimiento, es
preciso volver a revisar sus textos y encontrarnos con
los motivos que la han llevado a formar parte de los
“héroes infantiles”.

En medio de los multiples imaginarios acerca de
la médica escolanovista, consideramos que es tiempo
de volver a preguntarnos: ;cudles eran las categorias
centrales de su pensamiento?, ;en qué saberes disci-
plinares se soportaban tales categorias?, ;qué hace
particular a Montessori entre los otros exponentes de
la Escuela Nueva?, y, entre los multiples imaginarios

Pedagogia
y Saberes

que encontramos sobre ella en la cultura popular,
;qué tan cerca o lejos estan estos imaginarios de sus
planteamientos?

Para tales fines, emprendimos una revision y
tematizacion de sus categorias a partir de la lectura de
algunas de sus obras. Releerla y aislar sus conceptos
nos permitié encontrar una Montessori oculta, una
que no sospechamos en medio de la marea de acla-
maciones dirigidas a su poco cuestionado método.
Y es que, en efecto, parte de nuestro interés era ir
mas alla del método para descentrarnos un poco
del lugar comun. En este ejercicio, realizamos una
seleccion de obras escritas por la autora y buscamos
evitar en lo posible las interpretaciones en segundo
o tercer nivel. Reunimos entonces textos tempranos,
entre ellos, Antropologia Pedagdgica, publicado en
1911; El método de la pedagogia cientifica aplicado a
la educacion de la infancia en las “Case dei bambini”,
de 19009; e Ideas generales sobre mi método, de 1917.
Se tuvieron en cuenta también textos de la mediania
de su vida intelectual como EI nifio: el secreto de la
infancia y Educaciony paz,los dos escritos durante la
década de 1930. Finalmente, también contemplamos
un texto cercano a su fallecimiento: La formacién del
hombre, que hizo su aparicidon en 1949.

El trabajo de tematizacién consistié en aislar
las categorias encontradas en los textos, aunque
los andlisis que incluimos aqui corresponden apenas
a tres asuntos que consideramos importantes
y problematicos, en el sentido que merecen ser
discutidos, y que aqui presentamos como cuestiones. El
analisis e identificacion de estas cuestiones fue posible
gracias a investigaciones preliminares sobre el periodo
histérico y a proposito de los conceptos de tiempo y
aprendizaje en la literatura de la Escuela Activa. Sobre
la primera, a la que dimos el nombre de infancia como
categoria atemporal, revisamos la relacién tiempo-
infancia en Maria Montessori; con la segunda cuestion,
que decidimos llamar la falacia del nifio como adulto en
miniatura, sometemos a andlisis este enunciado que,
segun dicen algunas fuentes, es de autoria de la italiana;
por ultimo, la tercera cuestidn, economia y ambiente,
permite examinar la vinculaciéon entre las ideas de
intervencién sobre el ambiente ylos modos de gobierno
liberales. Es nuestro propdésito que este trabajo tribute
a fortalecer miradas mas detenidas sobre sus aportes
conceptuales y, de esta manera, contribuya a rescatar
su obra en medio del ruido estridente que ha dejado
su método. Con esto, pensamos, se podria valorar su
legado en una justa medida.

o
g
"
o
1~}
I
8
o
°
]
=
2
|
£
<

y economia. Tres cuestiones

g
g
K]
c



Nuamero 58 / Universidad Pedagoégica Nacional / Facultad de Educacién / 2023 / Paginas 71-84

Tres cuestiones acerca
de Maria Montessori

Son bien conocidos los aportes realizados por
Montessori a la construccién del concepto de infancia
en la primera década del siglo xx. Se podria decir,
incluso, que se trata de una categoria que estructura
toda su obray de la cual se desprende todo el artificio
de su difundido método. Segin Saenz et al. (1997),
en ese tiempo los saberes modernos en su conjunto
“privilegiaban el estudio de la infancia, a la que
consideraban la etapa de mayor importancia en la
evolucion del ser humano” (p. 24). Alli encontramos
a Montessori, encauzando su saber médico hacia
el estudio y la observacién del nifio. En todo caso
es preciso aclarar que en este encuadre con los
saberes modernos se desprenden también matices
y pequeios detalles que merecen nuestra atencién.

El trabajo de Montessori pertenece al grueso de
los saberes modernos que estructuraron el concepto
de infancia a comienzos del siglo xx, pero también
resulta interesante posar una mirada detallada sobre
la manera como estos saberes modernos fueron
apropiados por la médica. En primera instancia,
podriamos decir que la nocién de infancia no es tan
central en su pensamiento como podria imaginarse
(aunque naturalmente si es mencionada). En su lugar,
encontramos mas bien al nifio, que, como concepto y
posicion del sujeto, la médica detalla en sus trabajos
al dedicarle en cada uno de ellos un buen espacio, ya
sea para develar sus observaciones o para realizar
profundas criticas a su invisibilidad en la sociedad
y la educacidon de su época. Se dir3, en efecto, que la
mirada sobre el nifio conduce, de manera natural, a
la categoria de infancia, pero, en términos de Montes-
sori, la infancia no se comporta como una categoria
temporal a la que todos estamos acostumbrados. De
estas reflexiones se puede extraer un rico panorama
de la figura del nifio; de hecho, estas reflexiones con-
tribuyeron al concepto de infancia, pero haciendo
algunas salvedades que aqui llamaremos cuestiones.

Cuestion 1. Infancia como
categoria atemporal

La primera cuestion tiene que ver con la anulacién de
la idea de infancia en su acepcién temporal, es decir,
como etapa en la vida del ser humano. Puede resul-
tar natural pensar que saberes como la medicina, la
antropologia o la sociologia miraban la infancia del
mismo modo en que se imagina una linea recta de
progreso hacia el futuro. Asi, para la Escuela Activa en

general, la infancia constituye una etapa que merece
atencion en relaciéon con la realizacion plena del
hombre en la vida adulta y, por ende, con una mejor
sociedad. Tal acepcién nos pone frente a una cate-
goria en movimiento, sustentada desde el discurso
biolégico y evolucionista, que al parecer se conduce
en linea recta hacia el progreso:

[La infancia] se trata de una etapa natural y necesa-
ria en la vida humana, la cual era preciso proteger
para que cumpliera su funcién bioldgica, para que
el nifio fuera construyendo los mecanismos activos
de adaptacién al mundo social y natural que le per-
mitiran desarrollarse saludablemente, asi para que
funcionara progresivamente y fuera de utilidad social
al llegar a la vida adulta. (Saenz et al, 1997, p. 26)

Esta progresion es la que expone a la infancia como
categoria temporal y en movimiento, pero, tras nues-
tras revisiones, es licito sospechar que en Montessori
la infancia también ocupe un lugar de etapa o estadio
en la materializacion del progreso, entendido este en
la version clasica, es decir, como ese decurso hacia el
horizonte de perfeccion humana —como alguna vez
se imagin6 en la modernidad del siglo xviii—. A par-
tir de nuestras investigaciones,! podemos proponer
que es seguro afirmar que este progreso moral —o
hacia mejor, como bien lo habia establecido Kant en
1784 y luego en 1798%— permaneci6 intacto hasta
comienzos del siglo xx. En contraparte, sostenemos
que los saberes que estructuraron el concepto de
infancia, como la medicina y la biologia, no contienen
ya esta idea asintotica del progreso; Maria Montessori
es un claro ejemplo de esto. Entre el ensayo de Kant
titulado “Si el género humano se halla en progreso
constante hacia mejor”, escrito en 1879, y “El origen
de las especies por la seleccién natural” de Charles
Darwin, publicado en 1859, hubo una transforma-
cion importante de la concepciéon del tiempo como
progreso hacia el futuro, en especial porque las aspi-
raciones de progreso ya no estaban dadas en materia
de la humanidad (o el hombre), sino recortadas en el
marco de las naciones y las republicas —a la manera

1 Nos referimos a la tesis doctoral “Historia del aprendizaje
como historia de la gubernamentalidad neoliberal” (Rubio,
2017) y a la tesis doctoral en curso de Heredia, que lleva por
titulo “El futuro como tiempo de la educacién. Un examen
sobre el disefio del hombre en el siglo xx”. En ellas se expo-
nen dos genealogias acerca de la emergencia los conceptos de
aprendizaje y tiempo en el contexto de aparicion de la Escuela
Activa, que sustentan las ideas de este articulo.

2 En especifico nos referimos respectivamente a los ensayos:
“Idea de una historia universal en sentido cosmopolita” y “Si
el género humano se halla en progreso constante hacia mejor”
(Kant, 1985).

Q;Wu\

I

Pedagogia
y Saberes



3

I

ANOS

en que se aparejan los discursos del liberalismo y la
evolucion—. Bertrand Russell describe este aspecto
en los siguientes términos:

La fuerza motriz de la evolucién, segtin él [Darwin],
es una especie de economia biol6gica en un mundo
de competencia libre. Fue la doctrina de la poblacién
de Malthus la que sugiri6 a Darwin la lucha por la
existencia y la supervivencia del mas apto como
origen de la evolucion. Darwin era liberal, pero
sus teorias tuvieron consecuencias en cierto grado
hostiles al liberalismo tradicional. La doctrina de
que todos los hombres nacen iguales y que las
diferencias entre los adultos se deben totalmente a
la educacion era incompatible con su acentuacién
de las diferencias congénitas entre miembros de la
misma especie. (1946, p. 721)

Por otra parte, si bien el discurso evolucionista es
evidente en los exponentes de la Escuela Activa, y de
manera innegable en Maria Montessori, también es
importante tener en cuenta que este no permanecié
estatico hasta los tiempos en que fue asimilado por la
médica. A comienzos del siglo xx ya habia revisiones
y versiones distintas a las expuestas originariamente
por Darwin (1921 [1859]), en cuya apuesta evolutiva
primaba aun cierta idea de perfeccionamiento cuando
afirma, por ejemplo, que “el resultado final es que todo
ser tiende a perfeccionarse mas y mas, en relacion
con las condiciones. Este perfeccionamiento conduce
inevitablemente al progreso gradual de la organiza-
cion del mayor nimero de seres vivientes, en todo el
mundo” (p. 275). La mas importante de estas revisio-
nes, directamente asumida por Montessori, es la que
habia realizado el médico y botanico holandés Hugo
De Vries, cuyas teorias de la mutacién van a aparecer
entre 1901 y 1903 (Pereira, 2000). Esto lo podemos
constatar en el siguiente fragmento de 1915, tomado
de El método de la pedagogia cientifica aplicado a la
Educacién de la infancia en las “Case dei bambini”:

El factor ambiente es sin duda alguna secundario a
los fenémenos de la vida; puede modificar, puede
ayudar o destruir; pero no puede nunca crear. Las
teorias modernas de la evolucion, desde Naegli
hasta De Vries, consideran el factor interno como
la cosa esencial en la transformacién de la especie
y en la del individuo. Los origenes del desarrollo,
ya sea en la sucesidn filogenética como en la onto-
genética, son interiores [...]. Esta idea tan brillante
expuesta por De Vries en su obra Mutations Theorie,
arroja mucha luz sobre los limites de la educacién.
Nosotros podemos ejercer una influencia sobre las
variaciones que estan relacionadas con el ambiente,
aunque siempre dentro de los limites que estas
variaciones tienen fijadas en las especies y en los

Pedagogia
y Saberes

individuos. Pero no sobre las transformaciones.
Estas se hallan relacionadas con las fuentes mismas
de la vida, y su potencia reside en la influencia del
ambiente. (Montessori, 1915 [1909], p. 109)

Como vemos, la categoria ambiente, tan central en
su obra, tiene como punto de partida la revision de
la teoria evolutiva; sobre el ambiente regresaremos
mas adelante. Por ahora, interesa explicitar que la
referencia a la evoluciéon en Montessori no puede
ser asumida en términos de lo que, en general, com-
prendemos por lo evolutivo, a saber, el llano y lento
progreso de la especie mas adaptada. La cercania
con el saber biolégico de la evolucion tiene que ver
con una idea no necesariamente progresiva, segin
lo expuesto por De Vries, en donde “nuevas especies
o variedades podrian ser formadas en un tnico paso
(con saltos) a partir de la especie paternal que conti-
nuard existiendo sin modificarse durante el proceso”
(Pereira, 2000, p. 259). En tal sentido, la apuesta de
Vries es totalmente contraria a la de Darwin. Segin
él, 1a evolucion no necesariamente seria progresiva,
sino que, ademas, daria lugar a transformaciones en
el orden de la ontogénesis. Esta cuestion reafirma
para la educacién, segin Montessori, el desarrollo
del individuo de manera independiente a la especie
o la filogénesis:

Cito una de las respuestas mas interesantes dadas
por el bidlogo holandés Hugo de Vries en sus cla-
sicos estudios experimentales sobre el desenvolvi-
miento de los seres vivos, a saber: que determinadas
condiciones de ambiente pueden dar resultados
diversos si se aplican en estados diferentes de des-
envolvimiento intelectual. Segtin esto, condiciones
extraordinariamente favorables durante cierto
periodo pueden ser indiferentes y hasta desfavora-
bles en periodos sucesivos. De aqui resulta que “el
momento” que el ser en via de desenvolvimiento
atraviesa debe ser considerado en si mismo y no en
relacion con las necesidades de la vida de la especie,
o con las necesidades de la vida del individuo adulto.
El verdadero desenvolvimiento depende no de una
precoz “orientaciéon” o “adaptacién” del ser infantil
alas finalidades de la especie, sino de la posibilidad
de realizar las condiciones de vida necesarias en
el “momento presente” de la propia evolucidn.
(Montessori, 1957 [1917], p. 53)

Que la evolucién se pueda producir en saltos no
necesariamente progresivos y que, ademas, tenga
como punto de partida el interior del individuo en una
relacién independiente con la especie, son afirmacio-
nes que involucran una transformacion en la percep-
cién del tiempo, entendido en su version clasica bajo
la idea del progreso. En la acepcion de De Vries, la

Articulo de reflexién

eredia-Duarte

ontes

%
¢
g
Z
g
2
1<
&
g
g
>
g
g
2
£



acion / 2023 / Paginas 71-84

evolucidn constituye un hecho del presente mas que
del pasado y, menos aun, ligado al futuro, pues el indi-
viduo —en su constitucién celular nuclear— puede
evolucionar de manera independiente al objetivo
global de la conservacion de la especie. Esto seria lo
que determina la multiplicidad de caracteres, que ya
no serian necesariamente producto de la herencia
como transmision o copia exacta de los progenitores
(Pereira, 2000). Analicemos ahora tales acepciones
aplicadas ala educacion. Empecemos por afirmar que
Montessori establece que lo que realmente importa
en el plano evolutivo de la educacién no es el nifio
fisico, sino el nino psiquico:

Lo que podria dar un definitivo y poderoso impulso
a la mejora de los hombres no ser3 el nifio fisico,
sino el nifio psiquico. El espiritu del nifio podra
determinar lo que quiza sea el progreso real de los
hombres y acaso, ;quién lo sabe?, el inicio de una
nueva civilizacién. (Montessori, 1982 [1936], p. 28)

Este nifio psiquico es solo posible en el interior del
individuo, punto de partida del “progreso real de los
hombres”. Tengamos en cuenta, de ahora en adelante,
que la nocién de progreso (o evolucién) aqui ya no
implica un lento avance civilizatorio o filogenético
hacia un objetivo comun, sino que esta circunscrito
a unas transformaciones del presente, incluso abrup-
tas, que tienen como punto de partida el interior del
individuo-nifio en relacién con el ambiente directo.
Este nifio psiquico seria el responsable de la reso-
lucion de los problemas individuales y sociales que
han escapado al individuo adulto, parafraseando el
trabajo El nifio: el secreto de la infancia de la médica
escolanovista (Montessori, 1982 [1936]). En Antro-
pologia pedagdgica, uno de sus primeros textos, le
otorga al nifio, por encima de los adultos, el alcance
de lo humano, categoria que, en los tiempos de la
[lustracion, fue la meta final de la educacion:

Hemos concebido a los nifios segtin una idea fantas-
tica nuestra, haciendo de ellos una especie humana
distinta de aquella a la que pertenecen los adultos.
De hecho, son nuestros hijos, mas puramente huma-
nos que nosotros mismos. Lo bello y lo verdadero
tienen para ellos una intensa fascinacion, en la que se
sumergen como en algo realmente necesario para su
existencia. (Montessori, 2013 [1911])3

3 Traduccién propia. Se revisé la versién e-book en inglés,
hallada en el repositorio de la Biblioteca Nacional. El pasaje en
este idioma reza asi: “We have conceived of children according
to a fantastic idea of our own, making of them a sort of human
species distinct from that to which adults belong. As a matter
of fact, they are our children, more purely human than we
ourselves. The beautiful and the true have for them an intense
fascination, into which they plunge as into something actually
necessary for their existence” (Montessori, 2013).

Esto nos lleva a pensar que para Montessori, y es
probable que también para otros exponentes de la
Escuela Activa, la infancia no remite necesariamente a
una etapa evolutiva en la constitucion del ser humano.
Encontramos, mas bien, como hemos visto, una tenden-
cia al estatismo en la figura del nifo, pues atribuirle la
categoria temporal de etapa, al parecer, es precisamente
lamanera en que se han perpetuado los vejamenes que
en su contra ella denuncia. En Ideas generales sobre mi
método (1957 [1917]), se sostiene que preparar al nifio
para la vida adulta y social es una practica de la antigua
educacion (o educacion tradicional):

Antiguamente la educacién se proponia preparar al
nifio para la vida social que debia vivir un dia. Por
eso procurabamos hacerlo nuestro imitador, poner
su voluntad bajo el yugo de la obediencia, someter
su genio creador a la imitacion e instruirlo en lo que
crefamos necesario para vivir en nuestro ambiente
civilizado. Esta adaptacién inmediata y forzada a
una vida social que no era la vida social del nifio en
el momento que el tratamiento le era aplicado, sino
la vida del hombre que mas tarde debia formarse
en él, conducia a una serie de errores que han ins-
pirado a la antigua escuela y a la antigua educacién
de la familia. El fundamento de la nueva educaciéon
serfa: “tener en cuenta las necesidades del nifio y
satisfacerlas para que su vida pueda desenvolverse
plenamente”. (Montessori, 1957, [1917] p. 19)

Esto es inquietante y, en algiin sentido, irénico. Es
dable pensar que los saberes modernos, entre ellos
la medicina y la biologia, que han mirado la infancia
recibirian la herencia de la temporalidad para el
progreso. En su lugar, encontramos que la manera en
que el progreso avanza en linea recta y llana es una
cuestion de la “antigua educacién”. La nueva educa-
cion, la que propone Montessori, apuesta por una
detencion del tiempo progresivo, en donde el nifio no
es ya una etapa, sino un ser en si, un momento cuya
existencia en el presente tiene necesidades que deben
ser resueltas. El nifio no seria el adulto que sera o el
futuro de la sociedad que se proyecta sobre él, no es
una potencia de hombre, sino un ser en si, viviente,
con el que no se edifica la sociedad del futuro, sino que
ya estd inmerso en la sociedad del presente:

El nifio no es considerado todavia como perso-
nalidad humana viviente y como miembro social.
Es un devenir, y mientras no esté formado, para
la antigua pedagogia, el nifio no es nada. Y, sin
embargo, el nifio tiene una personalidad libre, como
toda criatura humana. [En la escuela y la familia]
existe el mismo error de principio; se mira al fin
futuro en la existencia y no el momento presente,
es decir, a las necesidades de la vida. (Montessori,
1957 [1917], p. 19)

Pedagogia
y Saberes

l%\iu\




3

I

\NOS

De esta manera, el futuro como categoria sobre la
cual se edifica el concepto de infancia en los saberes
modernos parece desdibujarse. La defensa del nifio
y, tras esto, el reconocimiento cientifico de su natu-
raleza y de sus derechos —asunto interesante, pues
estas apreciaciones aparecen con mayor fuerza en la
posguerra tras la declaracion de los Derechos Huma-
nos en 1948— dependen de esta acepcidon atemporal.
El nifio no es el estadio de la evolucién biolégica hacia
el hombre, sino que, de otro lado, es una entidad ya
completa, un hombre en si (aunque no un adulto), en
la medida en que es poseedor de una “personalidad
humana”. Asi, la educacién y sus métodos deben
partir de esta completitud, segin lo que afirmé en
“La formacion del hombre”, texto publicado en 1949:

Sise aboliera no solamente el nombre, sino también
el concepto comun de “método” para sustituirlo
por otra designacidn; si hablasemos de “una ayuda
hasta que la personalidad humana pueda conquis-
tar su independencia, de un medio para liberarla
de la opresidon de los prejuicios antiguos sobre la
educacion, entonces todo estaria claro. Es, pues, la
personalidad humana lo que hay que considerar y
no un método de educacion: es la defensa del nifio,
el reconocimiento cientifico de su naturaleza, la
proclamacioén social de sus derechos lo que debe
suplantar a los modos fragmentarios de concebir
la educacién [...]. Pero ;qué es la personalidad
humana? ;Dédnde comienza? ;Cuando empieza el
hombre a ser hombre? Es dificil precisarlo. En el
Antiguo Testamento el hombre fue creado adulto;
en el Nuevo se nos presenta como nifio. La perso-
nalidad humana es ciertamente una sola, que pasa
por diversos estadios de desarrollo. Pero, cualquier
hombre que se considere y en cualquier edad, nifios
de las escuelas elementales, adolescentes, jovenes y
hombres adultos en general, todos empezaron por
ser nifios; y pasan luego de nifios a adultos sin que
se rompa la unidad de su persona. Si la personali-
dad es una en diversos estadios de desarrollo, se
debe concebir también un principio educador que
afecte a todas las edades. De hecho nosotros, hoy,
en nuestros cursos mas recientes, hemos llamado
al nifio: hombre. (Montessori, 1988 [1949], p. 15)

No se trata de que la posguerra y la consecuente
Declaracion Universal de los Derechos Humanos
hayan inspirado en Montessori la apuesta por asu-
mir o redefinir al nifio como una entidad completa.
Esto ya estaba presente en sus obras iniciales, pues
solo tal punto de partida le posibilitaria hablar de
conceptos antes reservados exclusivamente para la
vida adulta, como el de libertad. Aqui encontramos
el segundo matiz o cuestién que debe revisarse con
precaucién en la obra montessorianay que tiene que

Pedagogia
y Saberes

ver con este principio de la infancia como completitud
y categoria atemporal. Nos referimos y comentaremos
a continuaciéon aquella aseveracién, ampliamente
difundida dentroy fuera de la academia, segin la cual
Montessori afirmé que, en sociedades pasadas o en
la educacién tradicional, el nifio habia sido asumido
como “un adulto en miniatura”.

Cuestion 2. La falacia del nifo
como adulto en miniatura

Lo primero para precisar es que aquella certeza de las
fuentes secundarias y de comentaristas segtin la cual
Montessori elevd quejas en contra de la educacién
tradicional porque esta asumia al nifio como un adulto
en miniatura debe trabajarse con cuidado, pues todo
parece indicar que tal queja no es del todo explicita en
la obra de la médica. Al tener en cuenta que se trata
de una autora con importante vigencia en el campo de
la pedagogia —particularmente en lo tocante al tema
de la infancia—, nos dimos a la tarea de revisar algu-
nos materiales que la referencian. En este ejercicio
encontramos no pocos articulos de prensa, trabajos
de grado, columnas de opinién, amplio material web
en blogs de aficionados y expertos que le adjudican
tal enunciado a Montessori; sin embargo, en ninguno
se le cita de manera explicita. Echemos un breve vis-
tazo a tales argumentos. En el blog de un pedagogo
espafiol, por ejemplo, se expuso lo siguiente en 2019:

La pedagogia montessoriana se lleva a cabo en
la primera mitad del siglo xx, cuando la ciencia
comenzaba a descubrir a la infancia como una etapa
propia, idiosincrasica, diferente de la adultez. Empe-
zaba a dejar de considerarse a nifias y nifios como
adultos en miniatura. La idea de miniaturizaciéon
es patente en la obra. (Torres, 8 de noviembre del
2019, parr. 4)

Algunas tesis de grado, esta vez en el contexto del
Peru, también abordan la idea de la miniaturizacion
del niflo-adulto en relaciéon directa con Montessori.
Castillo y Ventura (2013) afirmaron: “La idea no es
reproducir el mundo adulto en miniatura, o distorsio-
nar la realidad en un parafso de fantasia del nifio” (p.
13). Por su parte, Puga (2018) expuso que Montessori
tenfa “una vision distinta del nifio como si fuese un
adulto en miniatura que debe lograr el ejercicio de sus
recursos personales a través de su independencia” (p.
17). El trabajo de Rodriguez (2013), también citado
en varios textos, establece que “para Montessori la
infancia es una etapa con significado propio, es decir,
el nifio no es un adulto en miniatura ni un sujeto
pasivo sino que tiene necesidades e intereses propios”
(p- 9). Por otra parte, un articulo de Vilela publicado

o
g
"
o
1~}
I
8
o
°
]
=
2
|
£
<

y economia. Tres cuestiones

g
g
K]
c



Nuamero 58 / Universidad Pedagoégica Nacional / Facultad de Educacién / 2023 / Paginas 71-84

en la revista Teias en 2014, propuso que, al no asu-
mir al nifio como adulto en miniatura y, en su lugar,
defender sus necesidades de acuerdo con su franja
etaria, Montessori rompi6 con los viejos paradigmas
existentes en la educacion a comienzos del siglo xx:

Montessori sempre defendeu o respeito as necessi-
dades de cada estudante segundo a sua faixa etaria,
e ndo, pensa-lo como um adulto em miniatura.
Certamente, essa proposta educativa, necessitou
quebrar varios paradigmas existentes na educacdo
no momento de sua concepgdo, o que data do fim
do século xix e inicio do século xx.* (p. 37)

Zafra (2012) elaboro en su tesis doctoral un ana-
lisis bibliométrico de Maria Montessori en la actua-
lidad, y, aunque no es su interés central, afirma de
paso que el mencionado argumento es un punto de
encuentro de los exponentes de la Escuela Nueva.
Aunque su andlisis se centra en la médica italiana, al
parecer se inclina por adjudicarle la frase a Claparéde:

La Escuela Nuevay las aportaciones de Montessori
(18987?), Claparede (1905,1907, 1927), Decroly
(1919), Dewey (1930), Ferriére (1982) son una
amplificaciéon del movimiento activista y paidolé-
gico que empez6 a desarrollarse en las dos tltimas
décadas del siglo x1x. Las concepciones funciona-
listas de la psicologia infantil y la pedagogia de
comienzos del xx se sintetizan en los planteamien-
tos de Claparede (1905,1907/1927), al tener en
cuenta que la infancia es una etapa de la evolucién
psicobiolégica con un significado propio: el nifio
no es pasivo ni es un adulto en miniatura, tiene
intereses propios y necesidades, experimenta, juega
y se adapta al medio social y fisico que le rodea.
(Zafra, 2012, p. 36)

La lista puede seguir y multiplicarse, en especial
si a las ideas de la miniaturizacion de la médica se
le suma el difundido trabajo de Philippe Aries, que
parece corroborar sus apreciaciones, como bien lo
afirma Martins (2002) desde una investigacion histo-
rico-educativa sobre la infancia abandonada en Por-
tugal en el periodo comprendido entre la monarquia
y la primera republica. Alli sefiala que, ademas de la
médica, Herbart también afirmo la comentada frase:

0 destino das criancas em Portugal nos séculos
passados e nas primeiras décadas do séc. xx acom-
panhou os passos da vida quoutidiana dos adultos,

4 “Montessori siempre defendid el respeto a las necesidades de
cada alumno segun su franja de edad, esto es, no pensando en
él como un adulto en miniatura. Ciertamente, esta propuesta
educativa necesitaba romper varios paradigmas existentes
en la educacion en el momento de su concepcion, que data
de finales del siglo x1x y principios del siglo xx” (Traduccién

propia).

econtrando-as ao lado dele no trabalho, na familia,
na mendicidade, na vagabundagem, nas situa¢des
de promiscuidade, na influencias da “rua” e nas
cadeias. A criangas aprende das normas sociais,
ajuda nas necessidades econdmicas familiares, sofre
a desorganizacdo e a falta de familia ou de um lar
normal (Ariés, 1973) e é langada no trabalho. Ela era
um “adulto em miniatura”, como afirmaram Herbart
e M. Montessori.’ (p. 178)

Ademas de esto, un trabajo publicado por la Uni-
versidad de Brasilia y bajo la autoria de Marja de
S4, en 2019, llega incluso a afirmar que “a crianca
era considerada nos séculos anteriores um adulto
miniatura, um ser sem alma, porque ainda nao era
adulto”® (p. 27). Afirmaciones similares se revisaron
en Civarolo y Fuentes (2013) para el contexto de
Argentina desde la Revista Latinoamericana de Edu-
cacion Infantil.

Como se ve, el panorama se complica. No solo
Montessori aparece como la emisora directa, sino que
también parece compartir la frase con otros exponen-
tes de la Escuela Activa como Claparéde, ademas de
entablar linea directa con la pedagogia alemana del
siglo x1x al involucrar también a Herbart. Esto sin
tener en cuenta que ya la frase se usa para determinar
todo pasado premoderno relacionado con la infancia
y el nifio, pues, sin matices, resulta facil afirmar que en
los siglos pasados los nifos eran considerados como
adultos en miniatura. En relacién con los aportes de
Philippe Ariés, podemos afirmar que tal acepcién no
es correcta. Una cosa es que el nifio hiciera parte de
la comunidad sin distincién, cuestiéon que remite al
enlace nifio-adulto, y otra que el nifio fuera asumido
o incluso tratado como un adulto. Consideramos que
el problema radica en la interpretacion de sus fuentes,
pues, en efecto, en el difundido trabajo El nifio y la vida
familiar en el Antiguo Régimen Aries no afirmé que,
antes del siglo xv1y, el nifio fuera tratado o asimilado
como adulto, sino que, en materia de la exploraciéon
del historiador, relacionada con la centralidad y la
aparicion de los sentimientos hacia la infancia, el nifio

5 “El destino de los nifios en Portugal en los ultimos siglos y en
las primeras décadas del siglo xx acompaié los pasos de la
vida cotidiana de los adultos, encontrandose al lado de ellos
en el trabajo, en la familia, en la mendicidad, en la vagancia,
en situaciones de promiscuidad, en las influencias de la “calle”
y en las carceles. Los nifios aprenden de las normas sociales,
ayudan en las necesidades econémicas familiares, sufren la
desorganizacion y la falta de una familia o de un hogar nor-
mal (Aries, 1973) y se ven arrojados al trabajo. Eran “adultos
en miniatura”, como lo expresaron Herbart y M. Montessori”
(Traduccién propia).

6 “El nifio era considerado en siglos anteriores un adulto en
miniatura, un ser sin alma, porque atn no era adulto” (Tra-
duccién propia).

Q%\iu\

I

Pedagogia
y Saberes



3

I

\NOS

era representado como adulto en el arte medieval,
en especifico, el otoniano. Un apartado del texto nos
puede ayudar a aclarar:

No nos engafiemos, una vez mas: esas escenas de
costumbres no se refieren en general a la descrip-
cion exclusiva de la infancia, sino que frecuente-
mente aparecen nifos entre sus protagonistas
principales o secundarios. Esto nos sugiere dos
ideas: en primer lugar, los nifios estaban junto con
los adultos en la vida cotidiana, y cualquier agru-
pacion de trabajo, de diversion o de juego reunia
simultdneamente a nifios y adultos; por otro lado,
la gente se interesaba particularmente en la repre-
sentacion de la infancia por su aspecto gracioso o
pintoresco (el gusto por lo pintoresco anecddtico se
desarrollé durante los siglos xv y xviy coincidié con
el sentimiento de la infancia graciosa), y a todos les
agradaba notar la presencia del nifio en el grupo y
entre la multitud. (Aries, 1987, p. 86)

Todo parece indicar que la modernidad tuvo por
efecto la separacién del mundo de los nifios del de
los adultos. Esto se hace especialmente patente en
las fuentes iconogréaficas del historiador francés. La
comunidad en la Edad Media, segin Roberto Espo-
sito (2003), primaba sobre los nifios, pero también
sobre los adultos. En ella, ni adultos ni nifios podian
arrogarse el derecho ala distincién y menos ala indi-
vidualidad, pues el yo “no puede vivir fuera de ella” (p.
109). El logro de Montessori, si en realidad fue quien
pronuncio6 la tan difundida frase, fue precisamente
escindir al nifio de este mundo total y dotarle de una
absoluta particularidad. Nos queda la pregunta de si
en realidad Montessori dijo o no la frase, si elevé o
no la queja.

Al comienzo de este apartado advertimos que la
frase habia de ser tomada con precaucién porque no
es del todo explicita en su obra. En realidad, es opor-
tuno aclarar que, en efecto, la encontramos, aunque
no en los mismos sentidos otorgados por sus comen-
taristas; tampoco fue central en sus reflexiones. Para
ser precisos, la encontramos apenas sugerida en las
obras que revisamos a profundidad, con una mencién
especifica en un texto de 1936 titulado Educacién y
paz. Veamos en detalle el contexto de la frase:

El concepto superficial y arcaico de que el desarrollo
del individuo es uniforme y progresivo no se ha
modificado, y atin prevalece la idea errénea de que
el adulto debe moldear al nifio de acuerdo con las
pautas que impone la sociedad. Este error, burdo y
consagrado por el paso del tiempo, es el origen del
conflicto principal, de la guerra constante entre

Pedagogia
y Saberes

seres humanos (padres e hijos, maestros y alum-
nos) que tendrian que amarse y respetarse unos
a otros. La clave de este problema se encuentra en
las dos metas y formas distintas de la personalidad
humana, una caracteristica de los nifios y la otra de
los adultos. El nifio no es simplemente un adulto en
miniatura. En primer lugar, tanto en orden como en
importancia, es poseedor de una vida propia con
caracteristicas especiales y tiene sus propias metas.
La meta del nifio se podria resumir en la palabra
“encarnacion”: se debe producir en él la encarnacién
de la individualidad humana. El trabajo del nifio,
dirigido por completo hacia esa encarnacion, tiene
particularidades y ritmos vitales que son totalmente
diferentes de los del adulto. Es por eso que este
ultimo es por excelencia el gran transformador del
medio ambiente y del ser social. (Montessori, 1998
[1936], p. 35)

Estas reflexiones fueron realizadas en el periodo
de entreguerras, su época de mayor productividad
intelectual. Escritas durante la década de 1930 y
publicadas en 1949, abordan el problema de la guerra
y la paz como asuntos educativos presentados a
la manera de una génesis biblica trasladada a la
pedagogia. Si el mundo esta en serios conflictos, ha sido
porque, en algiin momento no explicito en el tiempo,
los adultos vencieron a los nifios oprimiéndolos. En
este mito de conflicto generacional, Maria Montessori
propone que la clave del problema se encuentra en
las “dos metas y formas distintas de la personalidad
humana, una caracteristica de los nifios y otra de
los adultos” (Montessori, 1998 [1936], p. 35). En el
conflicto de estas dos metas, Montessori menciona
la problematica frase: “el nifio no es simplemente un
adulto en miniatura” (p. 35).

Esto implica que el nifio tiene metas distintas
a las del adulto. La méas general entre ellas es la
encarnacion de la individualidad humana, que tiene
“particularidades y ritmos vitales que son totalmente
diferentes alos del adulto” (Montessori, 1998 [1936],
p-35). En tal sentido, el origen de la frase parte de un
conflicto mitico que tiene que ver con las diferencias
de intereses entre nifios y adultos, pero llama en
especial la atencién el lugar donde se oprime al
nifio, en donde se libra la batalla. “El nifio no es
solamente un adulto en miniatura” es explicable
en esta batalla mitica que, segin las palabras de la
autora, se lleva a cabo “en la familia y en la escuela,
durante el proceso al que todavia nos referimos con
un término consagrado por el tiempo: educacién”
(Montessori, 1998 [1936], p. 37).

Articulo de reflexién

ria Isabel Heredia-Duarte

e Maria Mont

%
¢
g
Z
g
2
1<
&
g
g
>
g
g
2
£



Ntmero 58 / Universidad Pedagégica Nacional / Facultad de Educacion / 2023 / Paginas 71-84

Cuestion 3. Economiay
ambiente. A manera de cierre

En las diversas formas de recepcién de las ideas
de Montessori, entre las que destacan aquellas que
encuentran en la italiana un referente imprescin-
dible para la produccién de discurso educativo, son
muy corrientes aquellas que ven en su figura una
heroina dotada de superpoderes, como se lee en
la nota de prensa con que abrimos el articulo. Uno
de los aspectos mas destacados de los aportes de la
pedagoga hasta hoy es el relacionado con el disefio
de un método ajustado a los nifios y no centrado en
la ensefianza o el maestro. Si bien en este articulo ele-
gimos de forma deliberada no dedicarnos al examen
del método Montessori —sobre esto es abundante
la literatura—, nos es licito dar cierre a nuestras
reflexiones problematizando el concepto tal vez mas
significativo entre su produccién y caro a su método:
el ambiente.

Las apropiaciones mas corrientes de lo que hoy sin
ambages muchos llaman “el legado Montessori” estan
orientadas, en buena parte, a una reinterpretacion de
la idea-fuerza del mundo ajustado a los nifios. Este
mundo tiene materialidad en unos objetos que hoy
estan mucho mas alla de lo ideado por la italiana:
hoy contamos desde colegios Montessori, hasta camas
Montessori; desde gimnasios para neonatos con el
apellido de la italiana, hasta utensilios de decora-
cion para el hogar con el mismo mote. El mercado
Montessori es prolifico en objetos cuya vinculacion
con la pedagoga es una apropiacion no en todos los
casos ajustada a sus principios pedagogicos o a sus
criterios en relacion con el nifio. Como quiera que sea,
el intenso mercado orientado a padres de familia ne6-
fitos que saca lucro de Montessori toma como punto
de partida el hecho de intervenir sobre el ambiente
de los nifios con propédsitos educativos. Este es el nexo
con las ideas de la médica italiana.

El mercado Montessori, pese a sus singulares
apropiaciones —como el caso de las camas Mon-
tessori, trastes con infinidad de disefios y colores,
ampliamente comercializados en la industria de los
muebles para el hogar—, comprendi6 de base que
producir y vender objetos ajustados al tamafio de
los nifios (pequeiias bibliotecas, sofas diminutos,
mesas coloridas y de patas cortas, etc.) representaria
importantes réditos en una época caracterizada por el
paidocentrismo. Montessori, como otros importantes
pedagogos representantes del club que la historio-
grafia de la educacion identifica como escolanovismo,
esta, en efecto, en la superficie de emergencia de un
asunto nuevo para el discurso pedagégico: no es
tanto lo que produzca el maestro de la mano de un

método, o el caracter estratégico de la escuela para
la construccion del Estado, sino que es al nifio, y sus
intereses, a quien hay que privilegiar, proteger, asegu-
rar. Hay un principio econémico obvio en el mercado
Montessori, como lo hay también en los fundamentos
de su método.

;Qué hay de econdmico en las ideas de Montes-
sori sobre el ambiente? Entre los conceptos de mas
amplia circulaciéon en la produccién bibliografica de
la Escuela Nueva, y no es Montessori una excepcion,
estan los de libertad, actividad, ambiente e interés.
Para identificar la imbricacion entre ellos, en Ideas
generales sobre mi método escribio la italiana:

Comencemos por proveer alas necesidades del nifio
disponiendo un ambiente adaptado a su persona-
lidad. Ello es una obra de servicio social, porque
aquél no puede desenvolver una verdadera vida
en el ambiente complicado de nuestra sociedad,
y menos en el de los refugios y prisiones que lla-
mamos escuelas. Es preciso sustraerle a la accion
demoledora que, sin darse tregua, ejerce el adulto
sobre él, a veces con vigilancia continua, otras con
enseflanzas perpetuas, con restricciones arbitrarias,
etc, etc. [...]. En lugar de esto, debemos prepararle
un ambiente donde la vigilancia del adulto y sus
ensefianzas se reduzcan al minimo posible: cuanto
mas se reduzca la accion del adulto, tanto mas
perfecto serd el ambiente. Este es un problema
fundamental de la educacién. (Montessori, 1957
[1917], pp. 22-23)

Hay varios asuntos en estas ideas generales. En
primer lugar, la constatacién de los andlisis que plan-
teamos en los apartados anteriores, relacionados con
la concepcion del nifio como ser en sf, autocontenido,
mas no como proyecto o como promesa de futuro
(hombre). Un ser con unas necesidades cuyo desplie-
gue habria de darse en un ambiente adaptado a su
personalidad. No obstante, una paradoja: un ser en
si cuyo desenvolvimiento de personalidad se ataa un
ambiente adaptado y dispuesto por otros.

En segundo lugar, un ser en si cuyo desenvol-
vimiento vital requiere de un ambiente emulado,
efecto de “una obra de servicio social”, porque dicho
ser “no puede desenvolver una verdadera vida” en
el ambiente social hostil ni mucho menos en “las
prisiones que llamamos escuelas”. Aunque ser en si,
el nifio no construye un ambiente propio: requiere
de la mano adulta que se lo adectie con el fin de
apartarlo de los ambientes y las instituciones de la
vida social. La escuela es la mas cruenta de ellas, una
prisién, como es la caracteristica representacion
escolar desde la que encontraron cimientos varias de
las criticas escolanovistas para probar sus novedosas

Q;WU\

Pedagogia
y Saberes



3

I

\NOS

ideas. Este apartamiento de la vida social sera, no
obstante, temporal, pues, a la postre, muy en sentido
rousseauniano, el nifio deba retornar ala ciudad para
ejercer como ciudadano.

En tercer lugar, una idea del ambiente estrecha-
mente asociada con lalibertad y, mas especificamente,
con la libertad de movimiento, de actividad. Este
modo de tematizar el ambiente estaba ya presente
en el trabajo temprano de la italiana, El método de la
pedagogia cientifica (1909). En esta obra, Montessori
se interesa por precisar que la paciente observacion
de la maestra, piedra angular de su método, “tiene
por base la libertad del nifio [...] y libertad debe
ser sindnimo de actividad” (1915 [1909], p. 92). De
esta manera, se trataba, como lo plante6 en un tra-
bajo posterior, de “un ambiente donde la vigilancia
del adulto y sus ensefianzas se reduzcan al minimo
posible: cuanto mas se reduzca la accién del adulto,
tanto mas perfecto serd el ambiente” (Montessori,
1957[1917], p. 23).

Sin proponer una desconexién con la nocién de dis-
ciplina,la pedagoga plantea que la relacion entre liber-
tad y actividad tiene que ver con una suerte de caracter
productivo en el nifio. Dicho caracter se articula con el
hecho de ser duerio de s (1915 [1909], p. 92), un nifio
que “puede, por tanto, disponer de si mismo cuanto
sea preciso, seguir una linea de conducta” (p. 93). Este
sujeto duefio de si mismo, autorregulado gracias a su
actividad en libertad en un ambiente que le ha sido
provisto para ello,

aprende por propia iniciativa, asumiendo la cultura
del “ambiente” y no del maestro; no solo, sino (como
ya puede demostrarse claramente) actuando tam-
bién en él los poderes del subconsciente que queda
libre para absorber y para expresarse, segin los
procedimientos naturales de la mente absorbente.
(Montessori, 1988 [1949], p. 60)

En esta relacion entre la libertad, el ambiente y la
actividad, en cuya aspiracion se halla un nifo duefio
de si dispuesto a aprender por iniciativa propia —y
no por iniciativa de un maestro— para adaptarse
a su modo a la “cultura del ambiente” en que vive,
son perceptibles algunos principios de la economia
liberal. Estos principios son de la estirpe de la filoso-
fia politica y de la filosofia moral anglosajona de la
segunda mitad del siglo x1X, y Montessori se sirvié
de ellos para idear el mundo ala medida de los nifios.
No se quiere afirmar con esto que Montessori fuese
consumada lectora del ideario econdémico liberal; mas
bien, de lo que se trata es de introducir como clave
de andlisis que Montessori, como sus colegas escola-
novistas, se halla en el mismo sustrato de discurso,

Pedagogia
y Saberes

en el mismo régimen de practicas discursivas segin
el cual el concepto de libertad tiene que ver con la
circulacidon del sujeto (econémico) en los limites de
su ambiente y, gracias a tal circulacion, este sujeto se
adueria de si con el proposito de mantenerse activo
en las diversas dimensiones de la vida social, y se
adapta a las condiciones que dicha vida le demande,
entre ellas, las que disponga el mercado.

La creacién de un ambiente para los nifios, su
adaptacion, puede leerse como parte de las ideas
generales de la época apuntaladas en la crisis de las
disciplinas del cambio del siglo Xix al XX, crisis de la
cual la escuela no quedo exenta y que ayuda a explicar
la buena acogida de las ideas de la Escuela Nueva y de
Montessori. Sin embargo, la centralidad del ambiente
en el método, asi como en el trabajo de otros peda-
gogos como Decroly y sus “centros de interés”, puede
comprenderse seglin otra clave: la misma crisis de las
disciplinas pudo mas bien producir la expansién de
practicas de coercidn en todos los ambitos sociales,
sin ser la escuela una singularidad. Tal proceso expan-
sivo habria permitido la puesta en marcha de algunas
de las ideas del liberalismo econdmico. Segun estas
ideas, lalibre circulacion en el medio —en los ambien-
tes— seria el modo mas efectivo para el ejercicio de
un poder orientado hacia la produccién y el consumo.
En otras palabras, la produccién de un sujeto atenido
a sus propios intereses y cuya accion individual se
sustenta en la satisfaccion de aquel interés propio
que, en su ejercicio, hace posible la elevacion del bien
general, desde un punto de vista econémico, en el
sentido en que fuera pensado por Stuart Mill (2006
[1859]) y Alexis de Tocqueville (1996 [1856]).

La creacion de un ambiente, o bien su intervencion
orientada hacia el despliegue de la personalidad del
nifio, tendria entonces una finalidad de conduccion.
Lalibertad del nifio en el ambiente seria la emulacion
del sujeto econémico libre para participar activa-
mente en el mercado-ambiente. Del mismo modo
en que el Estado liberal habria de garantizar unas
minimas intervenciones y mayor seguridad para el
libre ejercicio del sujeto econdmico en el mercado, la
maestra del método Montessori haria lo propio para
asegurar la libertad y actividad en el nifio. La inter-
vencion de la maestra, como la del Estado, tendria que
ser minima y con ello se asegurarian los propdsitos.
Recordemos que, en Ideas generales, Montessori
habia dicho que el ambiente es mas perfecto si “la
vigilancia del adulto y sus ensefianzas se [reducen]
al minimo posible” (1957 [1917], p. 23), o, en un
sentido semejante, como lo afirmé en El método de
la pedagogia cientifica:

Articulo de reflexién

o
i
2
g
b
o
E
g
g
k2]
g
g
<



Ntmero 58 / Universidad Pedagégica Nacional / Facultad de Educacion / 2023 / Paginas 71-84

Lalibertad del nifio debe tener como limite el inte-
rés colectivo; como forma de lo que llamamos la
educacion de las buenas maneras y de los actos.
Debemos pues impedir al nifio todo aquello que
pueda ofender y perjudicar a los otros y todo lo
que significa un acto decoroso y grosero. Pero todo
lo demas, toda manifestacién que tenga un fin util,
cualquiera que esta sea, debe ser no solo tolerada,
sino observada por la maestra. (1915 [1909], p. 93)

El caracter econémico de esta idea del ambiente,
que incluye en su elaboracién uno de los principios
basicos del utilitarismo inglés, esto es, el limite de la
propia libertad en el interés colectivo, no lo es sola-
mente por su proximidad con las formas liberales
para el gobierno de la poblacidn, caracterizadas por
las relaciones de mercado, muy en boga en los proce-
sos de industrializacién de las primeras décadas del
siglo xx, época de los primeros trabajos de la italiana;
lo es también porque décadas después significara una
mercantilizacion completa del conjunto del ambiente,
en lo que llamamos en esta ultima seccién: el mercado
Montessori.

La intervencion sobre el ambiente, en principio
muy relacionada con el interés de los escolanovistas
por disminuir la accién sobre los cuerpos de los
niflos y muy en la via de la educacion liberal que se
inaugurd con la relectura de Emilio o de la educacidn
de Rousseau (Noguera, 2012), significé la apertura
a otros modos de control y de conduccién sobre los
nifios: las intervenciones no serfan mas sobre sus
almas y sobre sus cuerpos, como sucedia en el régi-
men disciplinario, sino que serfan a distancia, mas
econdmicas por implicar una racionalizacién de los
esfuerzos del maestro. El mercado Montessori, en el
siglo xx1, saca provecho de la intervencién sobre el
ambiente y hace de cada objeto de aquel ambiente, o
de él en su conjunto, una oportunidad para el lucro.
Con certeza, esto no estaba en los presupuestos de
Montessori cuando escribié:

La libertad del nifio no debe tampoco, de manera
alguna, ser abandonada, porque no es de un modo
negativo como puede liberarse el alma humana en
su infancia, sino elevando una construccién amo-
rosa. Es preciso preparar con solicitud el ambiente,
es decir, crear un nuevo mundo: el mundo del nifio.
Hoy existen ya, en diversos paises, arquitectos que
estudian formas de construccién adaptadas a los
nifios, y es seguro que en un préximo porvenir
veremos en las ciudades casas de un nuevo tipo,
bellas casitas destinadas a los pequefios, y una
cantidad de menudos muebles, de pequefios objetos
[...] no seran, sin embargo, juguetes, sino verdaderos
objetos necesarios a la vida del nifio. (Montessori,
1957 [1917], p. 24)

El mundo de los nifios en el siglo xx1 tiene lugar en
las grandes ciudades, pletoricas de pequeiios objetos,
juguetes y menudos muebles, accesibles para padres
de familia de un reducido sector de la poblacién. El
caracter de necesarios para la vida del nifio de estos
objetos se ha alineado de modo formidable con el
discurso mas amplio sobre el desarrollo infantil, la
estimulacion temprana y la educacion inicial, todos
estos relacionados con la psicologia educativa y otros
saberes que durante el siglo xx se fueron constitu-
yendo con proximidad a las practicas ejercidas por la
Escuela Nueva y, por supuesto, por Maria Montessori.

Referencias

Aries, P. (1987). El nifio y la vida familiar en el Antiguo
Régimen. Taurus.

Castillo, M. y Ventura, K. (2014). Influencia del material
didactico basado en el método Montessori para desarrollar
las rutas de aprendizaje del area de matematica en los
nifios de 3 afios “b” de la IEP Rafael Narvaez Cadenillas,
en la ciudad de Trujillo. Perspectivas en Primera Infancia,
3(1), 1-35. https://revistas.unitru.edu.pe/index.php/
PET/article/view/973

Civarolo, M.y Fuentes, M. (2013). Miradas de educadores y
padres sobre la infancia actual. Revista Latinoamericana
de Educacion Infantil, 2(3), 145-160. https://revistas.
usc.gal/index.php/reladei/article/view /4696

Darwin, C. (1921). El origen de las especies por la seleccion
natural (t. 1). Calpe.

El Tiempo. (10 de enero del 2020). El poder de la educacién
para transformar el mundo. Los métodos de ensefianza
de Maria Montessori llegan a la coleccion Mis pequerios
héroes. https://www.eltiempo.com/cultura/musica-y-
libros/el-poder-de-la-educacion-para-transformar-el-
mundo-de-maria-montessori-450696

Esposito, R. (2003). Communitas. Origen y destino de
la comunidad. Amorrortu. https://repositorio.ucv.
edu.pe/bitstream/handle/20.500.12692/24132/
Puga_HF.pdf?sequence=1

Kant, I. (1985 [1784; 1798]). Filosofia de la historia. FCE.

Martins, E. (2002) Criancas abandonada. Estudio histdri-
co-educativo da monaquia a 1.2 Reptblica. Educagdo
Unisinos, 6(10), 175-198.

Mill, S. (2006[1859]). Ensayo sobre la libertad. Mestas
Ediciones.

Montessori, M. (1915 [1909]). El método de la pedagogia
cientifica aplicado a la educacidn de la infancia en las
“Case dei bambini” [casa de los nifos]. Araluce.

Q;WU\

Pedagogia
y Saberes



Montessori, M. (1957 [1917]). Ideas generales sobre mi
método. Buenos Aires.

Montessori, M. (1982 [1937]). El nifio el secreto de la infan-
cia. Diana.

Montessori, M. (1988 [1949]). La formacion del hombre.
Diana.

Montessori, M. (1998 [1936]). Educacidn y paz. Errepar.

Montessori, M. (2013 [1911]). Pedagogical Anthropology
(e-book). Gutenberg. https://www.gutenberg.org/
files/42869/42869.txt

Noguera, C. (2012). El gobierno pedagdgico. Del arte de
educar a las tradiciones pedagdgicas. Siglo del Hombre.

Pereira, L. (2000). Hugo de Vries y evolucién: la teoria de la
mutacion. Epistemologia e Historia de la Ciencia, 6(6),
259-266. https://rdu.unc.edu.ar/handle/11086/4459

Puga, F. (2018). Método Montessori: vida prdctica para el
desarrollo de la autonomia en preescolares de una insti-
tucién de ventanilla [ Tesis de grado, Escuela Profesional
de Educacidn Inicial].

Rodriguez, E. (2013). Pedagogia Montessori: postulados
generales y aportaciones al sistema educativo [trabajo
de grado].

Russel, B. (1946). Historia de la filosofia occidental. Espasa.

S4, M. de. (2019). Painéis de aventura. Autonomia e criativi-
dade aplicadas ao mobilidrio infantil com inspiragdo na
abordagem pikler e no método Montessori. Universidade
de Brasilia.

Séaenz, ], Saldarriaga, 0.y Ospina A. (1997). Mirar la infancia
(vol. 2). Foro Nacional por Colombia; Uniandes; Univer-
sidad de Antioquia.

Tocqueville, A. (1996 [1856]). El Antiguo Régimen y la
revolucion. FCE.

Torres, ]. (8 de noviembre del 2019). Sobre Maria Mon-
tessori (1870-1952) y las Escuelas Montessori
[entrada de blog]. Jurjo Torres. https://jurjotorres.
com/?p=6200#:~:text=La%20pedagog%C3%ADa%20
montessoriana%20se%20lleva,ni%C3%B1os%20

como%?20adultos%20en%20miniatura.

Vilela, S. (2014). Maria Montessori: O caminho dos sentidos.
Teias, 15(38), 32-46. https://www.e-publicacoes.uer;.
br/index.php/revistateias/article /view/24465

Zafra, M. (2012). Analisis Bibliométrico de Maria Montes-
sori (1870-1952) en la actualidad [Tesis de doctorado,
Universidad de Malaga]. https://riuma.uma.es/xmlui/
handle/10630/5472

Articulo de reflexién

%
¢
g
Z
g
2
1<
&
g
g
>
g
g
2
£

Pedagogia
y Saberes

\; ANOS







