
169

Democracia Cultural, Estado e políticas públicas 
culturais�: Uma reflexão a partir da Democracia  
Radical e Plural

Marcelo de Souza Marques1

Universidade Federal do Rio Grande do Sul (Brasil)

COMO CITAR:
Marques, Marcelo de Souza. 2019. “Democracia Cultural, Estado e políticas públicas culturais: Uma reflexão 
a partir da Democracia Radical e Plural”. Colombia Internacional (98): 169-195. https://doi.org/10.7440.
colombiaint98.2019.06

RECEBIDO: 1 de abril de 2017
APROVADO: 1 de novembro de 2017
REVISADO: 2 de junho de 2018
https://doi.org/10.7440.colombiaint98.2019.06

RESUMO. Objetivo/contexto: A partir de diálogos com a Democracia Radical e Plural 
em Ernesto Laclau e Chantal Mouffe, enfocarei o conceito de Democracia Cultural, em 
contraposição à noção de Democratização da Cultura, para refletir sobre as políticas 
públicas culturais e defender, ao final, a necessidade de mudanças paradigmáticas na 
formatação de tais políticas. Nesse esforço, que também se volta para o Estado e suas 
instituições, problematizarei a necessidade de uma efetiva participação política por 
meio de um envolvimento crítico com as instituições (Mouffe 2014). Para isso, tomo 
como ponto de partida a assertiva de Lopes (2007, 59), a qual sustenta que “falar 
de políticas culturais públicas é falar de condições de liberdade e de cidadania em 
sociedades democráticas”. As considerações que presentarei a partir da afirmação 
de Lopes têm como pano de fundo a sensibilidade a um i) contexto democrático 
contemporâneo de pluralidade cultural e ii) um projeto político de radicalização da 

1	 Agradeço aos pareceristas anônimos da Revista Colombia Internacional pelas críticas apresen-
tadas. De igual forma, agradeço à Dra. Cristiana Losekann, ao Dr. Daniel de Mendonça e ao 
Dr. Felipe de Freitas pelos apontamentos feitos às primeiras versões do presente texto. Eventuais 
lacunas ou imprecisões são de minha inteira responsabilidade. Agradeço, por fim, a Adriano 
Monteiro, à Amanda Bromochenkel e à Thayla Fernandes, pesquisadores, ativistas e produtores 
culturais com os quais, ano após ano, tenho refletido sobre as questões teóricas e práticas que 
perpassam o conceito de Democracia Cultural.

H

O presente artigo resulta de discussões teóricas realizadas ao longo do curso de Mestrado em 
Ciência Política da Universidade Federal de Pelotas (UFPel), Brasil, que contou com bolsa 
de pesquisa da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES) e 
foi finalizado no curso de Doutorado em Sociologia da Universidade Federal do Rio Grande 
do Sul (UFRGS), Brasil, com bolsa de pesquisa do Conselho Nacional de Desenvolvimento 
Científico e Tecnológico (CNPq).



170

Colomb. int. 98 • issn 0121-5612 • e-issn 1900-6004  
Abril-junio 2019 • pp. 169-195 • https://doi.org/10.7440.colombiaint98.2019.06

pluralidade democrática. É nesse sentido que volto à Democracia Radical e Plural, 
para explorar possibilidades de aberturas teóricas e seus possíveis desdobramentos nas 
reflexões sobre as práticas políticas concretas. Metodologia: Trata-se de um trabalho 
de caráter teórico-normativo-ensaístico, que tem como instrumental metodológico 
a revisão bibliográfica. Conclusões: Ao destacar o papel e a importância do Estado 
ao longo do ensaio pensando a efetiva participação política e o caráter relacional da 
política democrática, busco uma diferenciação de uma “simples participação” dentro 
do modelo político que se mostra limitado, para apontar para as possibilidades de 
mudanças das instituições e do próprio modelo hegemônico. Ademais, a partir 
de diálogos com diferentes autores, apresento alguns princípios condizentes com 
um projeto de política pública cultural fundamentado no conceito de Democracia 
Cultural. Originalidade: A relevância se encontra no exercício reflexivo, e por que 
não utópico, de discutir o tema das políticas públicas culturais para além de um 
trabalho de análise de resultados: o elemento central aqui é um projeto político.

PALAVRAS-CHAVE: Democracia cultural; políticas públicas culturais; democracia 
radical e plural.

Cultural Democracy, State and Cultural Public Policies: A 
Reflection from a Perspective of Radical and Plural Democracy

ABSTRACT. Objective/context: Based on dialogues with Radical and Plural Democracy 
in Ernesto Laclau and Chantal Mouffe, I will focus on the concept of Cultural 
Democracy, in opposition to the notion of the Democratization of Culture, to reflect on 
cultural public policies and, ultimately, defend the need for paradigmatic changes in the 
formation of such policies. As part of this effort, that also becomes a task for the State and 
its institutions, I will seek to problematize the need for effective political participation 
through critical involvement with the institutions (Mouffe 2014). To do so, my starting 
point is based on Lopes (2007, 59), who maintains, “To speak of cultural public policy is 
to speak of conditions of freedom and citizenship in democratic societies”. The context 
of the considerations that I will present based on Lopes’ assertion involve sensitivity 
to a i) contemporary democratic environment of cultural plurality, and ii) a political 
project of the radicalization of democratic plurality. It is in this sense that I take up 
Radical and Plural Democracy to explore the possibilities of theoretical openings and 
its possible developments in reflections on concrete policies. Methodology: this work 
is theoretical-normative-essayistic in nature and its methodological instrument is a 
bibliographic review. Conclusions: By highlighting the role and importance of the 
State throughout the article and thinking about effective political participation and the 
relational nature of democratic policy, I seek to differentiate a “simple participation” 
within a limited political model, to point to possibilities of a change of the institutions 
and of the hegemonic model itself. In addition, based on dialogues with different 
authors, I present a number of principles adapted to a cultural public policy project 
based on the concept of Cultural Democracy. Originality: The relevance is in the 
reflective, and why not utopic, exercise of discussing cultural public policies beyond 
the mere analysis of results: the central element here is a political project.

KEYWORDS: Cultural democracy; cultural public policies; radical and plural democracy.



171

Democracia Cultural, Estado e políticas públicas culturais
Marcelo de Souza Marques

Democracia Cultural, Estado y políticas públicas culturales: 
una reflexión desde la Democracia Radical y Plural

RESUMEN. Objetivo/contexto: A partir de diálogos con la Democracia Radical y 
Plural en Ernesto Laclau y Chantal Mouffe, enfocaré el concepto de Democracia 
Cultural, en oposición a la noción de Democratización de la Cultura, para reflexionar 
sobre las políticas públicas culturales y defender, al final, la necesidad de cambios 
paradigmáticos en la formación de dichas políticas. En este esfuerzo, que también 
implica al Estado y sus instituciones, buscaré problematizar la necesidad de una 
efectiva participación política por medio de una relación crítica frente a las instituciones 
(Mouffe 2014). Para ello, tomo como punto de partida el argumento de Lopes (2007, 
59), que sostiene que “hablar de políticas culturales públicas es hablar de condiciones 
de libertad y de ciudadanía en sociedades democráticas”. Las consideraciones que 
presentaré, a partir de dicho argumento, tienen como punto de partida la sensibilidad 
a i) un contexto democrático contemporáneo de pluralidad cultural y ii) un proyecto 
político de radicalización de la pluralidad democrática. Es en este sentido que retomo 
la Democracia Radical y Plural, para explorar posibilidades de aperturas teóricas y 
sus posibles desarrollos en las reflexiones sobre las políticas concretas. Metodología: 
Se trata de un trabajo de carácter teórico-normativo-ensayístico basado en la revisión 
bibliográfica. Conclusiones: Al destacar la importancia del Estado, a lo largo de 
este trabajo, y al considerar la efectiva participación política y el carácter relacional 
de la política democrática, busco una diferenciación de una “simple participación” 
dentro del modelo político que resulta limitado, para así apuntar a las posibilidades 
de cambios de las instituciones y del mismo modelo hegemónico. Además, a partir de 
diálogos con diferentes autores, presento algunos principios adecuados a un proyecto 
de política pública cultural fundamentado en el concepto de Democracia Cultural. 
Originalidad: La relevancia se encuentra en el ejercicio reflexivo, y por qué no 
utópico, de discutir el tema de las políticas públicas culturales más allá de un trabajo 
de análisis de resultados: el elemento central aquí es un proyecto político.

PALABRAS CLAVE: Democracia cultural; políticas públicas culturales; democracia 
radical y plural.

Introdução

Para dissertar sobre o conceito de Democracia Cultural e avançar nas discussões 
respeitantes às políticas públicas culturais, gostaria de partir de dois pontos teóri-
cos distintos, porém aproximáveis. O primeiro é uma reflexão a partir da assertiva 
de Lopes (2007, 59), a qual afirma que “falar de políticas culturais públicas é falar 
de condições de liberdade e de cidadania em sociedades democráticas”. As con-
siderações a partir da afirmação do autor terão como pano de fundo a aceitação 
de um i) contexto democrático contemporâneo de pluralidade cultural e ii) um 



172

Colomb. int. 98 • issn 0121-5612 • e-issn 1900-6004  
Abril-junio 2019 • pp. 169-195 • https://doi.org/10.7440.colombiaint98.2019.06

projeto político de radicalização democrática que evidencia lutas por atribuição 
de sentidos a noções como “liberdade”, “cidadania”, “democracia”, “cultura” e até 
mesmo “Estado”.

Para essa problematização, recorrerei ao segundo ponto de partida teórico, 
as contribuições da Democracia Radical e Plural em Laclau e Mouffe. Buscarei 
explorar as aberturas teóricas, e seus possíveis desdobramentos sobre as práticas 
políticas concretas, que surgem a partir da distinção referente aos planos ontológico 
e ôntico expressos, respectivamente, pelas dimensões do “político” e da “política”.

O objetivo deste ensaio consiste na tentativa de estabelecer alguns diálogos 
teóricos entre o conceito de Democracia Cultural, presente em Lopes (2007), 
Botelho (2007) e Marques (2015), com as perspectivas da Democracia Radical 
e Plural (Laclau e Mouffe 2015), e problematizar a ação política junto às insti-
tuições estatais e o papel do Estado na condução de políticas públicas culturais, 
bem como defender a necessidade de mudanças paradigmáticas na formatação 
de tais políticas. Nesse esforço, ao voltar à atenção também para o Estado e suas 
instituições, problematizarei a necessidade de uma efetiva participação política 
por meio de um envolvimento crítico (Mouffe 2014) dos sujeitos e da coletividade 
junto às instituições.

Com relação a essas noções, percebo a efetiva participação política como 
a participação social que alcança, de fato, os momentos e os espaços de decisão 
política, isto é, as decisões que impactam direta ou indiretamente o processo de 
planejamento e execuções das ações das instituições estatais. Já por envolvimento 
crítico, de acordo com a definição de Mouffe (2014, 17), compreendo uma estra-
tégia de orientação e ação política que “consiste em uma diversidade de ações em 
uma multiplicidade de âmbitos institucionais, com o objetivo de construir uma 
hegemonia diferente”.2 Parto, portanto, de uma compreensão relacional da políti-
ca democrática —elemento societal e elemento estatal—, e aceito que as relações 
políticas são sempre instáveis e que a democracia é uma constante construção 
marcada por disputas de sentidos, bem como compreendo as instituições como 
espaço de luta política e não como simples momento de cooptação ou de uma 
ação política limitada diante da estrutura.

2	 Na versão em inglês da obra de Mouffe (2014), o termo surge como engagement. A tradução, 
sem problematização, pode cair no sentido do “uso comum”. Por exemplo, quando se fala que 
alguém é “engajado”, pode significar que há um compromisso orgânico, militante, com algo, ou 
envolvimento com defesa. Na obra em espanhol, traduzida por Soledad Laclau, o que se entende 
como engagement surge como involucramiento crítico. Há diferenças de sentidos nas expressões. 
Considerando “o todo” do pensamento de Mouffe, e esta obra em específico, não restam dúvidas 
de que a autora não está a defender um simples engajamento com as instituições, algo que se 
possa ler como uma “defesa das instituições” ou, ainda mais simplista, como uma defesa da 
“democracia liberal”. Mouffe, ao contrário, busca uma transformação radical das instituições.



173

Democracia Cultural, Estado e políticas públicas culturais
Marcelo de Souza Marques

Além desta introdução, o presente trabalho é formado por outras três 
seções. Na primeira, apresentarei o núcleo teórico com o qual dialogarei ao 
longo do trabalho. Na segunda seção, refletirei sobre a relação entre poder, 
cultura e políticas públicas a partir de possíveis contribuições da Democracia 
Radical e Plural. Na sequência, analisarei a distinção entre as noções de 
Democratização da Cultura e Democracia Cultural. Por fim, apresentarei 
alguns princípios condizentes com um projeto de política pública cultural 
fundamentado na perspectiva da Democracia Cultural com a qual tenho tra-
balhado. Trata-se de um trabalho de caráter teórico-normativo e ensaístico, 
cujo principal instrumental metodológico é a revisão bibliográfica.

1.	 O momento do “político” e da “política” como o lócus das 
lutas políticas: para pensar com a democracia radical e plural

O destaque à distinção entre “o político”, entendido como o plano ontológico das 
relações humanas, e “a política”, como plano ôntico dessas relações, é um importan-
te ponto de partida filosófico-político, pois permite vislumbrar diferentes perspec-
tivas de compreensão das relações sociais e seus reflexos no discurso institucional, 
bem como possibilita o entendimento de outros elementos presentes na teoria da 
Democracia Radical e Plural (não só dessa teoria!).

Nessa distinção de planos, como destaca Mouffe (2012, 114), “o político” (lo 
político; the political) é entendido como “a dimensão do antagonismo que é ineren-
te às relações humanas, antagonismo que pode adotar muitas formas e surgir em 
distintos tipos de relações sociais”. Já “a política” (la política, politics) é concebida 
como “o conjunto de práticas, discursos e instituições que tratam de estabelecer 
certa ordem e organizar a coexistência humana em condições que são sempre 
potencialmente conflitivas porque se veem afetadas pela dimensão ‘do político’”.3

A “política”, esse conjunto das relações políticas concretas, é afetada pela di-
mensão “do político”, porque na perspectiva apresentada por Mouffe (2012), ela traz 
em sua objetualidade no mundo, a instabilidade gerada por uma ontologia radical-
mente antagônica, por isso, sempre será “potencialmente conflitiva”. Como sintetiza 
Mendonça (2014, 138), trata-se de uma “eterna contaminação do plano ôntico pelo 
ontológico”, o que evidencia uma instabilidade constante.

Esse potencial conflito se percebe nas constantes disputas discursivas pelo 
poder na tentativa de tornar hegemônicas determinadas significações dos fenô-
menos sociais, cujo objetivo, para todos os fins, consiste no estabelecimento de 

3	 As citações de textos em espanhol e inglês foram traduzidas livremente.



174

Colomb. int. 98 • issn 0121-5612 • e-issn 1900-6004  
Abril-junio 2019 • pp. 169-195 • https://doi.org/10.7440.colombiaint98.2019.06

fundamentos ao social como forma de imprimir certa coerência, uma ideia de 
transparência, um sentido de autorreferência ao social. Em outras palavras, os 
discursos almejam sedimentar um conjunto de sentidos como fundamento final 
do social, uma hegemonia.4

Entendo que, para lograr êxito, faz-se necessário que o discurso alcance 
(e modifique) a estrutura. Contudo, por mais bem sucedido que seja nessa empre-
itada, isto é, hegemonizar-se, nenhum discurso conseguirá totalizar o social, pois 
não articulará em torno de si os elementos que lhe são antagônicos; sempre ha-
verá, portanto, elementos excluídos em articulação discursiva contra hegemônica.

Esse movimento teórico evidencia a impossibilidade de autorreferenciação 
do social, isto é, a impossibilidade de estabelecimento de um fundamento final ao 
social como uma unidade autorreferenciada (Laclau 1993). É a marca radical da 
crítica pós-fundacional presente na perspectiva da Democracia Radical e Plural.

Elementar à crítica pós-fundacionalista, como destaca Marchart (2009), é 
sua distinção respeitante às concepções anti-fundacionalistas, as quais destacam 
uma “negação final” da noção de fundamento, isto é, a simples invalidação de to-
da possibilidade de estabelecimento de fundamentos à estrutura. Contrariamente 
a essa leitura, a crítica pós-fundacionalista não tem por objetivo uma completa 
negação da ideia de fundamento, mas “debilitar seu status ontológico” (Marchart 
2009, 15), ao colocar em questão a possibilidade de determinação de um funda-
mento último ao social:

O debilitamento ontológico do fundamento não conduz ao suposto da 
ausência total de todos os fundamentos, mas sim a sustentar a impossi-
bilidade de um fundamento último, o que é logo inteiramente distinto, 
pois implica a crescente consciência, por um lado, da contingência e, por 
outro, do político como o momento de um fundar parcial e, em definitivo, 
sempre falido. (Marchart 2009, 15)

4	 A noção de sedimentação, e sua correlata, a reativação, é concebida por Laclau (1993; 2014) a partir 
de Husserl (1989; 2008). Em Husserl, sedimentação significa o êxito do processo de rotinização, de 
esquecimento, de distanciamento das origens dos sentidos originais, isto é, da significação primei-
ra. Laclau, por sua vez, em uma linguagem política, compreende a noção de sedimentação como o 
êxito de um ato de instituição do social como uma realidade objetiva, isto é, uma hegemonia. À fe-
nomenologia transcendental, aduz Husserl, caberia a tarefa de reativação dos “sentidos originais”, 
compreendidos como o momento “da auto-existência original, na imediaticidade [Aktualität] de 
sua primeira produção, ou seja, na ‘evidência original’ (...)” (Husserl 1989, 163), cujo processo de 
sedimentação tende a ocultá-lo. Ao contrário desse movimento de retorno aos “sentidos originais”, 
para Laclau (1993; 2014), a reativação representa a desconstrução do caráter objetivo de toda 
tentativa de sedimentação do social. Para este autor, não há um retorno à “evidência original” à 
la Husserl, como momento pré-discursivo; e sim a percepção de que esse momento evidencia a 
exclusão de alternativas: algo foi fundamentado, instituído, em detrimento de outro.



175

Democracia Cultural, Estado e políticas públicas culturais
Marcelo de Souza Marques

A crítica pós-fundacionalista, portanto, não nega a ideia de fundamento da 
estrutura, mas busca subverter as premissas das perspectivas fundacionalistas sem 
cair na mera inversão da noção de fundamento, como ocorre na crítica anti-fun-
dacionalista.5 A sociedade, nesses termos, é uma impossibilidade, pois as fixações 
de sentidos ao social são sempre fixações parciais, resultantes de construções he-
gemônicas (Laclau e Mouffe 2015; Laclau 1993 e 2014; Marchart 2009; Mouffe 1996).

Esse esforço está diretamente relacionado à capacidade do discurso de 
lograr êxito no processo de fundamentação do social,6 que será, vale frisar, sem-
pre parcialmente bem-sucedido, devido ao limite do processo de significação. 
Nesse esforço, significantes como “democracia”, “cidadania”, “cultura” ou mesmo 
“Estado” passam a ser objetos de lutas por significação. É nesse sentido que é 
possível compreender tais elementos como significantes em disputas, isto é, na 
qualidade de “espaços universais” que podem ser preenchidos discursivamente 
por diferentes particularidades, por diferentes significados que visam imprimir 
sentidos de universalidade (Laclau e Mouffe 2015; Laclau 2011).

É a partir dessas questões que se encontra a problematização que fornece 
o ponto central do presente trabalho: entendo que a busca pela sedimentação dis-
cursiva, inevitavelmente, perpassa as disputas pelos significados dos papéis e da 
ação do Estado e suas instituições. Isso porque, a cristalização de determinados 
significados pode colocar em questão a possibilidade de constituição de identida-
des, cujos conteúdos não estão presentes no discurso institucional. Por exemplo, 
um conceito limitado de cultura —essencialista, a-histórico, elitista, hierarquizan-
te etc.— ou mesmo um conceito restrito de participação —a participação que não 
alcança os momentos e espaços de decisão política— limitam a constituição plena 
de diferentes identidades políticas por não estarem contempladas pelo discurso 
hegemônico, que as nega.

5	 Para um aprofundamento da discussão, além da leitura em Marchart (2009), conferir Mendonça 
e Rodrigues (2014) e Mendonça, Linhares e Barros (2016).

6	 A construção de um discurso ocorre desde o momento em que diferentes elementos, isto é, 
diferentes particularidades discursivas dispersas no campo da discursividade, iniciam uma 
prática articulatória a partir da identificação de um “elemento antagônico” comum — uma 
experiência de negatividade comum a todos os elementos em articulação; em outras palavras, 
um “inimigo comum” —, o que cria uma cadeia de equivalências em torno de um ponto nodal, 
isto é, de um significante que emerge da própria articulação e que, esvaziado de significados 
particulares, consegue abarcar diferentes significados evocados pelos elementos, sendo, por-
tanto, representativo a todos. Ao estabelecerem uma articulação, as identidades diferenciais 
(elementos) tornam-se momentos em relação à própria articulação. Nesse processo, os elementos 
passam a partilhar conteúdos dos demais elementos da cadeia discursiva, ocasionando uma 
modificação —não total— de suas identidades. É desse processo que surgirá uma unidade de 
sentido, ou seja, um discurso (Laclau e Mouffe 2015).



176

Colomb. int. 98 • issn 0121-5612 • e-issn 1900-6004  
Abril-junio 2019 • pp. 169-195 • https://doi.org/10.7440.colombiaint98.2019.06

Nesse caso, tais disputas pelos significados podem ser compreendidas pela 
ideia de antagonismo, tal qual apresentada por Laclau e Mouffe (2015), ou seja, 
o limite de toda objetividade, a impossibilidade de constituição plena devido à 
presença do “Outro”, que limita tal possibilidade (Laclau e Mouffe 2015; Laclau 
2014). Contudo, a relação com o Outro no processo de constituição identitária 
não necessariamente ocorrerá de forma absoluta.

Subjacente a essa compreensão está em questão a natureza excludente do 
discurso. Na construção da noção de antagonismo, em Laclau e Mouffe (2015), 
fica evidente uma noção de exterior constitutivo radical —o limite de um dis-
curso, seu exterior, é a negação, e essa negação permite sua identificação como 
tal, portanto limitado, o que indica uma falta já desde o início, por isso um 
“exterior que constitui”. Porém, nem toda relação diferencial de um processo de 
identificação, ainda que marcada por uma lógica conflitiva, será necessariamente 
antagônica em seu sentido radical.7

Nessa segunda possibilidade, o exterior constitutivo deixa de ser percebido 
de forma absoluta na constituição da fronteira entre um “nós” e um “eles”. Judith 
Butler ajuda a pensar essa questão:

Paradoxalmente, a indagação destes tipos de supressões e exclusões, mediante 
as quais opera a construção do sujeito, já não é construtivismo nem tampouco 
essencialismo. Porque há um âmbito “exterior” que constrói o discurso, mas 
não se trata de um “exterior” absoluto, uma “externalidade” ontológica que 
exceda ou se oponha às fronteiras do discurso; como “exterior” constitutivo, é 
aquele que só pode conceber-se —quando pode conceber-se— em relação com 
esse discurso, em suas margens e formando seus limites sutis. (2002, 26-27)

Com a aceitação de um exterior constitutivo não absoluto, as relações anta-
gônicas podem ser percebidas de forma diferente, o que permite a identificação de 
traços positivos na constituição das identidades, isto é, o compartilhamento de al-
guns sentidos entre os discursos em disputa. Com isso, ocorre um debilitamento on-
tológico da categoria antagonismo que permite relativizar o “momento do conflito” e 

7	 Essa discussão, porém, sem abordar diretamente a noção de exterior constitutivo, pode ser 
encontrada em Mendonça (2012; 2014). De forma elucidativa, o autor discorre sobre a reinter-
pretação da categoria de antagonismo a partir da inserção da categoria deslocamento realizada 
por Laclau (1993). Como destaca Mendonça (2014, 156), com essa nova categoria, o antago-
nismo deixa de ser percebido como o não simbolizado, o limite de toda objetividade, e passa 
a ser percebido como “a própria possibilidade de simbolização, da identificação”. Devido aos 
objetivos aqui propostos, não cabe avançar nessa discussão. Para maiores informações sobre 
esse movimento teórico, ver Mendonça (2012; 2014).



177

Democracia Cultural, Estado e políticas públicas culturais
Marcelo de Souza Marques

pensar em termos relacionais envolvendo, simultaneamente, conflito e cooperação.8 
É a partir dessas possibilidades que penso, com Mouffe (2014), o envolvimento crítico 
com as instituições e as possibilidades de transformações políticas.

Uma questão que se pode colocar, a partir da Democracia Radical e Plural, 
é se tal disputa pode ou não levar a um processo de mudança radical da estrutura 
a partir de um movimento que, para todos os fins, envolve a própria estrutura. 
Estou ciente de que esse movimento não é um consenso entre estudiosos laclau-
nianos. Pode-se interpretar que tal movimento, como aqui colocado em termos 
do envolvimento crítico com as instituições estatais, representaria uma ação 
“disruptiva limitada”, pois o resultado seriam modificações que não colocariam 
em questão a capacidade de ressignificação da estrutura, não representariam um 
“algo novo”, “estranho” à estrutura a ponto de evidenciar o limite de significação 
dela. Dessa forma, não há deslocamento, entendido como momento em que há 
a interrupção do curso “normal” da estrutura por forças que lhe são estranhas, 
sem medida comum com o seu interior (Laclau 1993);9 o momento em que, como 
destaca Mendonça (2012, 214), “a estrutura não consegue processar, semantizar 
algo novo, algo que, portanto, lhe foge à significação (...); uma experiência trau-
mática que desajusta a estrutura, a qual precisa ser recomposta a partir de novos 
processos de significação”.

Essa disrupção limitada, em uma leitura radicalmente fiel à noção de 
deslocamento em Laclau, evidenciaria apenas as contradições próprias da estru-
tura. Nessa leitura, qualquer modificação estrutural que possa ocorrer, mesmo 
que ofereça novas oportunidades políticas para grupos sociais distintos, seria 
resultado de antagonismos sociais levados a cabo por uma ação política operada 
pela própria lógica estrutural, pois esses espaços, para todos os fins, são espaços 
estatais de participação, e por mais permeáveis que sejam à participação social 
e à efetiva participação política, dificilmente levariam a uma mudança radical ao 
ponto de “desestruturar a estrutura”.

Todavia, penso que a teoria tenha mais a contribuir empiricamente 
se pensarmos que será a capacidade de articulação e expansão da cadeia de 
equivalência contra hegemônica, bem como a multiplicação das experiências e 
momentos de antagonismos, incluindo as oportunidades políticas que podem 
emergir das contradições estruturais, que poderá ou não levar a cabo um pro-
cesso de modificação estrutural. Ou seja, trazendo a ideia de antagonismo para 

8	 Essa dinâmica entre conflito e cooperação, permitida somente por meio da aceitação do caráter 
relacional da política democrática, será melhor abordada nas próximas seções.

9	 Em Laclau (1993), deslocamento indica um processo de desestruturação da estrutura, um colap-
so, momento em que a estrutura se abre, em que as incertezas se fazem presentes e a liberdade 
surge aos sujeitos.



178

Colomb. int. 98 • issn 0121-5612 • e-issn 1900-6004  
Abril-junio 2019 • pp. 169-195 • https://doi.org/10.7440.colombiaint98.2019.06

o centro da discussão, mas sem percebê-lo de forma radicalmente excludente. 
Os objetivos das reflexões que seguem são uma radical transformação de noções 
fundamentais às políticas públicas culturais e dos espaços de poder, isto é, es-
paços estatais de participação, com vistas à mudança mais radical na política 
democrática pensada de forma mais ampla.

Partindo dessa compreensão/possibilidade e tendo como pano de fundo 
um contexto democrático marcado pela pluralidade cultural e a radical necessi-
dade de se questionar a hierarquização dos planos culturais e seus processos de 
marginalização e criminalização cultural —que vai contra uma hegemonia ainda 
estável—, o que buscarei trabalhar nas seções seguintes é tanto a necessidade de 
se pensar a ação política considerando os espaços tradicionais de poder e, con-
sequentemente, a própria estrutura, como pensar normativamente em ações es-
tatais, especificamente as políticas públicas, tendo como projeto político a noção 
de Democracia Cultural, a qual busca, a partir de nova concepção pluralista de 
cultura, (re)pensar a participação e as próprias políticas públicas culturais.

2.	 Poder, pluralidade e reflexividade

A ausência de um fundamento último do social, analisado anteriormente a partir 
da crítica pós-fundacional, indica a inexistência de um centro de poder na socie-
dade. Como destaca Lefort (1988, 179), a época moderna, marcada pela desestru-
turação de uma estrutura secular —o Antigo Regime europeu—, trouxe consigo a 
“experiência de dissolução dos marcadores finais de certeza”. Essa experiência radical 
evidencia um movimento de desfundamentação do social: não tendo mais a figura cen-
tral, o fundamento estável da sociedade, o centro de poder que se irradia pela sociedade, 
isto é o “sistema monárquico”, impera no social a contingência, a instabilidade, a quebra 
de certezas secularmente sedimentadas.

Isso quer dizer que não há mais fundamentos? Conforme visto na seção an-
terior, a resposta é “não”. Contudo, cumpre destacar os apontamentos de Marchart 
(2009) sobre esse movimento de Lefort, para que se frise que não se trata de uma 
simples afirmação de que na época atual tudo é incerto e que, simplesmente, vive-
mos em sociedades de riscos e em tempos de liquidez radical:

Nossa certeza mesmo no tocante à dissolução da certeza indica que as raízes 
do fenômeno residem num nível ontológico mais profundo que supõe uma 
interpretação baseada no senso comum. Por conseguinte, não devemos con-
fundir una noção débil de incerteza com a noção ontologicamente forte de 
contingência que diz respeito a toda identidade social. E, em segundo lugar, 
Lefort é um pós-fundacionalista. Tanto a contingência como o esvaziamento 



179

Democracia Cultural, Estado e políticas públicas culturais
Marcelo de Souza Marques

do lugar do poder indicam que a sociedade não está construída sobre um 
fundamento estável: denotam a ausência de necessidade social ou histórica, a 
ausência de um fundamento positivo da sociedade. O que também apontam, 
contudo, é que a dimensão do fundamento não desaparece, mas permanece 
como ausência. (Marchart 2009, 118-119, grifos do autor)

Ainda nas trilhas de Lefort (1988, 179), a dissolução dos marcadores de 
certeza inaugura uma “aventura”. Uma “aventura” democrática que já não conta 
com o Estado Monarca como centro fundante do poder. Isso não significa, como 
bem destaca Marchart (2009), que o poder arbitrário foi finalmente excluído do 
jogo político, ou tampouco que o poder fora eliminado pelas/nas democracias: o 
poder continua presente, mas como algo vazio de conteúdo.

Todavia, o poder, ao contrário do pensamento de Lefort, não deve ser 
percebido como uma posição estrutural, que passou a ficar vazio com a deses-
truturação dos antigos regimes. Por ser uma posição estrutural, provisoriamente 
esvaziada de conteúdo, significa que o poder passa a ser compreendido a partir 
de um movimento de “entificação do ser”, isto é, um exercício de atribuição de 
características do ente ao Ser, ao plano ontológico. Ao contrário, o poder deve ser 
entendido como uma função, uma representação do vazio, uma função ontológica; 
o poder, como já destacado por Weber, é sociologicamente amorfo: o lugar do 
poder não está vazio, o poder é vazio, não possuí uma essência. O poder, portanto, 
faz parte da constituição do social e não pode ser eliminado.

Se, por um lado, não se trata de um estado puro de poder, como no 
estado de natureza hobbesiano, por outro, também se distancia de um “estado 
racional” em que, por meio da ação comunicativa, é possível chegar a amplos 
consensos no tecido social.

Pensar as relações de poder pelas perspectivas das democracias radicais, 
como em Laclau e Mouffe, significa também um posicionamento contrário aos 
preceitos teóricos racionalistas que advogam construções de amplos consensos. 
Como destaca Mouffe (2012, 123), ao contrário dessas perspectivas, não se pode 
considerar que “as relações de poder e seu papel constitutivo na sociedade ten-
ham sido eliminados, e os conflitos que acarretam tenham sido reduzidos a sim-
ples competição de interesses possivelmente harmonizada por meio do diálogo”.

Como não poderia deixar de ser, as relações de poder também marcam o fenô-
meno cultural —aqui entendido como um fenômeno social, logo, indistinto da lógica 
política, a lógica que institui o social. É nesse sentido que Costa (1997) destaca que:

[…] as políticas culturais contemporâneas são no essencial políticas públi-
cas (estatais ou não —é outra questão a debater), geradas em contextos de 



180

Colomb. int. 98 • issn 0121-5612 • e-issn 1900-6004  
Abril-junio 2019 • pp. 169-195 • https://doi.org/10.7440.colombiaint98.2019.06

reflexividade social institucionalizada e objecto de controvérsia explícita 
no espaço público. Abreviando, não só as que são adoptadas ou concre-
tizadas a cada momento que constituem o campo das políticas culturais. 
Elas são criadas ou extintas, amplificadas ou restringidas, continuadas 
ou modificadas consoante tomadas de posição a este respeito que se vão 
sucedendo, tomadas de posição essas sempre controversas no plano cultu-
ral e no plano político. (Costa 1997, 2, grifos meus)

As políticas culturais são objeto de controvérsia justamente por estarem 
em contextos de reflexividade social. Percebo a reflexividade social como um 
“dar-se conta” inerente ao contexto contemporâneo democrático, marcado pela 
pluralidade no tecido social, por relações de poder, pela contingência radical, por 
processos de fragmentação indenitárias, hibridizações, enfim, pela emergência de 
novas subjetividades políticas e culturais que desafiam constantemente os sujeitos 
e, inevitavelmente, as instituições.

Esse contexto traz consigo demandas sociais que nem sempre estão inscri-
tas no discurso institucional. Da tensão com esse discurso, surge um movimento 
de reflexividade institucional crítica, um (re)pensar sobre os espaços institucio-
nais, os espaços tradicionais de poder e as relações de poder presentes no tecido 
social. Nesse movimento, a inter-relação entre movimentos sociais e estrutura 
estatal passa a ser concebida a partir de um caráter relacional: nem um antago-
nismo radical, nem a possibilidade de consensos sem exclusão.

Aceitando esse caráter radicalmente relacional da política democrática, é 
possível perceber os espaços institucionais como espaços de luta por transformação 
social e, assim, fazer da ação política uma ação orientada para o deslocamento 
estrutural —o sucesso dessa ação, como discutido anteriormente, dependerá da 
capacidade de articulação e expansão da cadeia de equivalência contra hegemônica.

Trata-se de um exercício reflexivo estritamente político, tanto por parte do 
próprio Estado, quanto pelas identidades políticas que reivindicam suas demandas 
a este. O discurso institucional, para manter sua posição estrutural-hegemônica, 
busca considerar como válidas o máximo possível das diferenças/particularidades 
a partir de um movimento de absorção. Ou seja, por meio de uma lógica retórica 
neoliberal de inclusão democrática, o discurso institucional restringe a ideia de 
“inclusão” a um movimento de absorção das diferenças/particularidades ao seu 
próprio discurso, quase sempre a partir da criação de espaços específicos para 
uma “vazão controlada” dessas diferenças/particularidades.

Nota-se, contudo, que esse esforço de inclusão/absorção será sempre 
parcialmente bem-sucedido, pois, como discutido nas seções anteriores, não há 
possibilidades de uma estrutura expandir ad infinitum sua cadeia de equivalência 



181

Democracia Cultural, Estado e políticas públicas culturais
Marcelo de Souza Marques

sem que haja conflitos entre os elementos em articulação. Ou seja, a estrutura 
hegemônica não consegue incluir toda espécie de excluídos, não consegue incluir 
em seu discurso elementos que lhe são estranhos, antagônicos: sempre haverá 
excluídos e, portanto, as relações de poder sempre se farão presentes.

Com relação às identidades políticas reivindicantes, que buscam uma 
mudança político-social-econômica radical, essa reflexividade institucional crítica 
ganha mais força política se não se limitar à crítica de que a ação política vol-
tada para os espaços tradicionais de poder sempre representará um movimento 
de “alienação/cooptação” de demandas. O que busco destacar, vale frisar, é o 
(necessário) resgate do sentido gramsciano de guerra de posições, que tem como 
objetivo as possibilidades de um deslocamento democrático.

Todavia, para que haja concordância com esse argumento, é necessário 
tomar a (inter)ação política entre sujeitos (individuais ou coletivos) e o discurso 
institucional sobre outra forma de pensar o envolvimento político. Nesse sentido, 
já não é possível pensar a participação nos espaços institucionais por meio de 
deliberações e criações de consensos. Faz-se necessário refletir esse envolvimento 
tendo como horizonte uma participação mais profunda a partir de um ativismo 
que esteja envolvido criticamente com as estruturas, isto é, uma participação so-
cial nos momentos e nos espaços de decisão política e que perceba as instituições 
como espaços de poder, espaços de luta.

Retomando a assertiva de Lopes (2007, 59), a qual afirma que “falar de 
políticas culturais públicas é falar de condições de liberdade e de cidadania em 
sociedades democráticas”, é possível, agora, problematizar acrescentando que as 
condições destacadas pelo autor dependerão da capacidade de deslocamento de-
mocrático —um substituto para a limitada noção de inclusão democrática. Como 
buscarei dissertar de forma mais objetiva na seção seguinte, a possibilidade de 
um deslocamento também pode ser considerada por meio de uma efetiva partici-
pação política mobilizada sobre os espaços tradicionais de poder (não apenas fora 
desses espaços, nota-se). Não estou a argumentar, com isso, sobre as bases de uma 
simples participação, condicionada às velhas estruturas, mas uma participação 
com o intuito de pensar em novas estruturas, desestruturando-as e pensando-as 
sobre outras bases, com o fim de radicalizar a política democrática: o objeto é 
uma democracia cultural radical.

2.1. Da inclusão ao deslocamento democrático

Como visto na seção anterior, para pensar em um pluralismo democrático ra-
dical, a ideia de inclusão democrática deve ser posta em questão. Faz-se neces-
sária uma reflexão para além das ações de inclusão democrática, mais presentes 
como jargão político do discurso democrático hegemônico neoliberal do que 



182

Colomb. int. 98 • issn 0121-5612 • e-issn 1900-6004  
Abril-junio 2019 • pp. 169-195 • https://doi.org/10.7440.colombiaint98.2019.06

propriamente um projeto político transformador, e caminhar no sentido de um 
deslocamento democrático por meio de um envolvimento reflexivo crítico10 de ati-
vistas e movimentos com os espaços tradicionais de poder e com a ideia de efetiva 
participação política como meio para isso.

O limite da ideia de inclusão democrática, no discurso hegemônico, evi-
dencia-se sob duas encenações. A primeira, quando a inclusão é perspectivada 
a partir de sua dimensão política, comumente se resume, como visto anterior-
mente, à incorporação/absorção das demandas sociais à ordem estabelecida. Os 
objetivos desse processo, ao fim e ao cabo, resumem-se em manter a estrutura 
hegemônica. Já a segunda encenação ocorre quando a inclusão é concebida a par-
tir de sua dimensão econômica. Nesse caso, limita-se ao discurso de igualdade de 
oportunidades (Burity 2006; Laclau 2013).

Para levar à diante a pluralidade como conditio sine qua non da política de-
mocrática, é necessário extrapolar a ideia neoliberal de inclusão democrática e visar 
um processo de “implosão” do sistema democrático, um processo de deslocamento 
democrático a partir de seus próprios princípios ético-políticos de “liberdade” e 
“igualdade”, desafiando as estruturas de poder existentes e expondo os limites do 
sistema democrático como possibilidade de consensos sem exclusão e, portanto, sua 
capacidade inclusiva sempre falha.11

No que concerne aos estudos culturais, esse movimento coloca em questão a 
leitura ingênua da pluralidade cultural do discurso hegemônico, a qual tende a bus-
car uma harmonia na pluralidade e, com isso, obscurecer as fronteiras antagônicas 
próprias do pluralismo democrático (Marques 2016). Como destaca Burity (2006), 
ao buscar uma política “inclusiva” por meio de gestões de políticas públicas que se 
limitam a um simples “elogio da diversidade” e à harmonização das diferenças, a 
“inclusão” do discurso democrático hegemônico acaba despolitizando as demandas 
sociais, apenas “incorporando-as” à ordem hegemonicamente estabelecida.

É nesse ponto que devo destacar, novamente, a necessidade de um movi-
mento de reflexividade institucional crítica para se pensar em estratégias radical-
mente democráticas, isso porque:

10	 Reflexivo, porque, como visto, exige uma reflexão sobre os espaços tradicionais de poder como 
espaços de luta política por transformação social.

11	 Vale destacar que, a ideia de uma “implosão” como deslocamento visando à entrada de novas 
subjetividades políticas, aqui pensada em termos de pluralismo artístico-cultural, não significa 
um movimento de “emancipação final” do poder e sim uma possibilidade de nova ordem he-
gemônica, mais democrática do ponto de vista da pluralidade social e da efetiva participação 
política. Isso porque, como visto, o poder é um dos elementos constitutivos das relações sociais 
e a busca por sua eliminação pode se configurar numa tentativa de despolitização da sociedade 
(Burity 2006; Marchart 2009; Mutzenberg 2006).



183

Democracia Cultural, Estado e políticas públicas culturais
Marcelo de Souza Marques

Se uma formação social, como totalidade precária, é resultado de práticas 
articulatórias, ou Discurso nos termos de Laclau e Mouffe, a instituição 
do social resulta de uma contingência e da exclusão de opções possíveis. 
Ideologia toma aqui o sentido não de uma falsa consciência, mas um 
efeito que oculta a natureza contingente de uma ordem social e desloca 
os processos decisórios do campo político para um campo “neutro” de 
administração dos conflitos. (Mutzenberg 2006, 88)

Nesse sentido, o puro reconhecimento da diversidade, ou o simples “elogio 
da diversidade”, como ocorre na noção de Democratização da Cultura, não deixa de 
ser uma intenção da administração democrática de conflitos. A Democratização da 
Cultura, ao reconhecer a pluralidade, tomada, contudo, em sua positividade e não 
em seus processos de circularidades e hibridizações culturais, acaba designando 
espaços específicos para expressões culturais tomadas a partir de suas particulari-
dades, num movimento essencialista e a-histórico sobre a própria noção de cultura 
e do próprio espectador, como um sujeito limitado aos gostos específicos. Essa ação 
visa ao apaziguamento dos conflitos, solucionando demandas por cultura a partir 
de uma ação particular, focal.

Contrariamente a isso, como bem observa Mutzenberg (2006, 89), é pre-
ciso pensar em outro tipo de inclusão, numa forma que remeta às “mudanças 
numa ordem hegemônica. Essa segunda forma de inclusão se confronta com a 
ordem estabelecida à medida que não cabe naquilo que está instituído”. É nesse 
sentido que o deslocamento democrático deve ser pensado, não como inclusão, 
mas como a construção de algo novo, sempre ciente, como destaca Mutzenberg 
(2006, 88), de que “a constituição de uma pretensa ordem social configura-se pela 
inclusão de determinadas alternativas e a exclusão de outras”: não há, portanto, 
democracia sem exclusão.

Tal argumento evidencia tanto a necessidade de ampliar os espaços 
democráticos e as possibilidades de se alcançar uma efetiva participação políti-
ca, permitindo democratizar as estruturas democráticas tradicionais de poder, 
quanto à necessária liberdade da vazão da pluralidade no espaço social, mesmo 
que essa pluralidade seja contrária àquilo de que não faz parte. Respeitante aos 
estudos culturais, esse movimento contribui para evitar (e lutar contra) processos 
de marginalização e criminalização cultural no espaço social levados a cabo por 
uma desadequada concepção de modelo hierarquizado de cultura, próprio do 
conceito de Democratização da Cultura (Lopes 2007; Marques 2015). É hora de 
(re)pensar a ação política direcionada às instituições e aos papéis do Estado e ter 
como objetivo um projeto político de Democracia Cultural.



184

Colomb. int. 98 • issn 0121-5612 • e-issn 1900-6004  
Abril-junio 2019 • pp. 169-195 • https://doi.org/10.7440.colombiaint98.2019.06

3.	 Críticas à democratização da cultura

Indubitavelmente a política cultural não é tema novo nas discussões 
acadêmicas, como também não o é no campo político institucional e no mece-
nato privado. Teixeira Coelho (1997, 8) argumenta que a política cultural “é tão 
antiga quanto o primeiro espetáculo de teatro para o qual foi necessário obter 
uma autorização prévia, contratar atores ou cobrar pelo ingresso”. Aproximando 
a questão dos dias atuais, pode-se argumentar, devido às suas influências sobre 
outros países, que “a política cultural tem no mínimo a idade das iniciativas do 
escritor e militante André Malraux, no final dos anos 50 deste século (…) das 
quais resultou a criação do ministério da cultura na França” (Coelho 1997, 8). Na 
França, o objetivo do Ministério dos Assuntos Culturais era:

[…] tornar acessíveis as obras capitais da humanidade e, em primeiro 
lugar, as da França, ao maior número possível de franceses; de propor-
cionar a mais vasta audiência ao nosso patrimônio cultural e de favorecer 
a criação das obras de arte e de espírito que o enriquecem. (Caune apud 
Lopes 2007, 76, grifos meus)

Surgia, assim, uma das primeiras iniciativas institucionalizadas de políti-
cas culturais e modelo para muitos países. Entre seus objetivos, registra a demo-
cratização do acesso da população aos espaços consagrados das artes. Mas não de 
quaisquer artes; buscava-se ampliar o acesso da população à “alta cultura”.

Democratizar o acesso ao “grande patrimônio” é uma das características 
centrais da Democratização da Cultura. Apesar de ser cada vez mais questiona-
do, o conceito de Democratização da Cultura ainda é comum na formatação de 
políticas públicas culturais. Seu foco, como destaca Botelho (2007, 172), é “tomar 
a cultura erudita como o paradigma que ilumina a reiterada preocupação em 
avaliar as desigualdades de acesso à Cultura, aqui com letra maiúscula”.

Nos termos da Democratização da Cultura, portanto, uma política cul-
tural, ou melhor, um projeto de política cultural, tem por objetivo a superação 
dos desníveis culturais entre os segmentos sociais a partir de um movimento 
simplista e paternalista de democratização do acesso do grande público ao que 
é reconhecido e legitimado como “grande patrimônio”, quase sempre atrelado à 
“cultura erudita”, partindo do pressuposto de que:

[...] existe um legado que tem valor universal e, sem maiores discussões, 
deveria ser assimilado como repertório de qualquer pessoa “culta”, em 
oposição às práticas consideradas “locais”, vistas como expressões de 



185

Democracia Cultural, Estado e políticas públicas culturais
Marcelo de Souza Marques

saberes particulares, em princípio mais limitados do que os herdados da 
alta Cultura. (Botelho 2007, 172)

Tal visão resulta em políticas públicas culturais de cariz conservador, 
elitista e paternalista de democratização dos acessos aos espaços e aos modi cul-
turais hegemonicamente estabelecidos, pois definem que a “cultura socialmente 
legitimada é aquela que deve ser difundida […] e que basta haver o encontro 
(mágico) entre a obra (erudita) e o público (indiferenciado) para que este seja 
por ela conquistado” (Botelho 2007, 172).

Avançando um pouco mais sobre a caracterização da noção de Democratização 
da Cultura, Lopes (2007) apresenta seis dimensões esclarecedoras, a saber:

Concepção descendente da transmissão cultural, próxima dos dispositi-
vos da difusão, o que implica, necessariamente, que se parta do património 
cultural e/ou da criação artística, pertencente a uma minoria de especia-
listas altamente consagrados e nobilitados, em ambos os casos levando o 
espírito dos grandes templos culturais às mais anódinas e descentralizadas 
casas de cultura;

Concepção paternalista da política cultural, assente, antes de mais, na 
ideia de que urge “elevar o nível cultural das massas”, tidas como benefi-
ciárias do afã civilizador e apreendidas como consumidoras mais ou me-
nos passivas e não enquanto receptoras activas, isto é, prestes a sucumbir 
ao arrepio do contacto inefável e aurático com a Grande Obra de Arte, mas 
incapazes de a reinterpretarem e de a integrarem, com novos e inusitados 
sentidos, numa história de vida pessoal e social;

Concepção fortemente hierarquizada de cultura, baseada na tricotomia cul-
tura erudita (A Cultura)/cultura de massas/cultura popular. A primeira surge 
como a única com valor patrimonial, fortemente distinta da alienação con-
sumista da cultura de massas ou da falta de acumulação de poder simbólico 
da cultura popular, confinada a usos profanos e triviais;

Concepção arbitrária do que ou não é cultura [sic], subtraindo a sua 
delimitação à configuração conflitual que lhe está subjacente, o que 
implica, necessariamente, ainda que por meios dissimulados, isto é, não 
explicitamente declarados, a economia da compreensão do conjunto de 
(dis)posições sociais em relação, negando, por conseguinte, qualquer 
abertura à diversidade;



186

Colomb. int. 98 • issn 0121-5612 • e-issn 1900-6004  
Abril-junio 2019 • pp. 169-195 • https://doi.org/10.7440.colombiaint98.2019.06

Concepção essencialista das audiências, jamais consideradas como públi-
cos da cultura —porque isso implicaria a consideração de plurais modos 
de relação com a cultura instituída—, mas, preferencialmente, como “po-
vo” ou “Nação”, conceitos atemporais e intemporais, intimamente asso-
ciados a uma determinada natureza apta a procurar a integração social e 
societal através da mediação transcendental da Arte;

Concepção liquidatária do indivíduo enquanto agente que, dentro de 
um campo estruturado de possíveis, tem o poder de optar pela dissidência 
em vez da convergência, pelos sentidos múltiplos em vez do sentido único. 
(Lopes 2007, 80-81, grifos meus)

Outra característica da Democratização da Cultura é a verticalização e 
centralização das decisões políticas e, consequentemente, uma concepção restrita 
de cultura, públicos e capital cultural (Lacerda 2010). Como consequência ime-
diata da centralização, surge a verticalização das decisões políticas, o que restrin-
ge a efetiva participação política. Ao restringir a participação social e não permitir, 
portanto, uma efetiva participação, a concepção de cultura, inserida nas políticas 
públicas culturais, pode acabar se limitando à concepção dos grupos que estão 
alocados nas estruturas estatais, como ocorrera na França aquando da criação do 
Ministério dos Assuntos Culturais.

Ao ocupar os espaços de formulação, decisão e avaliação de políticas 
públicas culturais e não abrir espaço para a participação social, o campo artís-
tico-cultural e o campo político estabelecem na sociedade uma hierarquia de 
valor —que, dependendo das articulações, pode ser restritivamente democrática 
(elitista) ou autoritária (excludente)— no que se refere à produção de bens cultu-
rais e de símbolos, transformando as políticas públicas culturais num mecanismo 
privilegiado para esse fim.

Tendo por base uma concepção de Democratização da Cultura, comu-
mente os resultados são políticas culturais essencialmente elitistas, balizadas 
em uma ordem hegemônica que, ao passar pela dimensão cultural, sedimenta 
um conjunto de práticas como se fossem autofundamentadas no tecido social, 
e estabelecem, assim, fundamentos mais ou menos instáveis com sentidos de 
verdades fundantes. Isso porque, juntamente com o monopólio do uso legítimo 
da violência física em dado território, como vastamente difundido por Weber 
(1996; 2000), o Estado busca impor uma vontade cuja legitimação e generalidade 
não se materializam apenas por meio da legitimação racional neo-kantiniana, 
mas, igualmente, como destaca Bourdieu (1997), por processos de construção 
simbólica-cognitiva-afetiva que, através de um processo contínuo de socialização 



187

Democracia Cultural, Estado e políticas públicas culturais
Marcelo de Souza Marques

e mediante constrangimentos institucionais, inculca nos indivíduos uma série de 
categorias de pensamento (re)produzidas pelo próprio Estado (Marques 2016).

Portanto, a grande questão que não se pode perder de vista é que toda 
política, qualquer que seja, resulta de uma intencionalidade, isto é, exige certo 
projeto em que são acionados diferentes recursos com vistas a alcançar deter-
minados objetivos. Uma política cultural, como não poderia deixar de ser, está 
diretamente relacionada aos objetivos de um projeto político. Seria ingenuidade, 
portanto, não perceber as ações culturais como parte de um projeto político mais 
amplo: se as ações são restritivas com relação à pluralidade artístico-cultural, se 
são hierarquizadas e hierarquizantes, se não permitem uma efetiva participação 
política, são indícios claros de uma concepção estreita de democracia.

Nesse mesmo sentido, Albuquerque Júnior (2007) argumenta que uma 
gestão cultural sempre expressará um discurso do que se entende por cultura, 
consequentemente,

[…] o que deve ser nela valorizado e incentivado pelos grupos sociais 
que estejam diretamente envolvidos no controle do Estado. Para con-
tarmos com uma gestão democrática das instituições culturais e uma 
política cultural inclusiva e pluralista […] precisamos criar um Estado 
aberto às diferentes demandas sociais, inclusive por formas culturais 
divergentes […]. Estado aberto à participação das minorias sociais, aos 
grupos divergentes, que devem ter no Estado um garantidor de que suas 
matérias e formas de expressão culturais não hegemônicas possam ter 
acesso aos canais de comunicação, às centrais de distribuição de sentido. 
(Albuquerque Jr. 2007, 74)

As considerações de Albuquerque Júnior revelam, ainda, outra ques-
tão que deve ser explanada: política cultural não se restringe à administração 
pública. No entanto, ao voltar à discussão acerca das políticas culturais como 
políticas públicas, o foco recai na administração pública, logo, no Estado e suas 
instâncias. Daí surge outra implicação: a ação cultural não se limita às estruturas 
estatais.

Mesmo que se reflita a ação cultural direta nos espaços públicos, é in-
dispensável pensar o Estado, considerando a necessidade de pressioná-lo pelo 
reconhecimento político e legal da pluralidade artístico-cultural presente num 
determinado espaço social. Refletir sobre o Estado levando em consideração os 
espaços tradicionais de poder, não significa um distanciamento da política co-
tidiana, da política no espaço social, significa, ao contrário, pensar essa política 
como força capaz de desestruturar a estrutura de poder.



188

Colomb. int. 98 • issn 0121-5612 • e-issn 1900-6004  
Abril-junio 2019 • pp. 169-195 • https://doi.org/10.7440.colombiaint98.2019.06

Um primeiro passo nessa direção é uma mudança na forma de conceber 
a ação política e o próprio Estado, trazendo novamente a luta contra o discurso 
institucional, mas não mais no sentido marxiano forte de “eliminação do Estado”, 
e sim o de desestruturar a ordem por meio de um envolvimento crítico, que tem 
como objetivo o estabelecimento de uma nova estrutura democrática, sempre 
dentro do “jogo democrático” e condizente com os princípios ético-políticos 
de “liberdade” e “igualdade” inerentes ao projeto moderno de democracia. 
Nesse sentido, tal proposta deve visar a um Estado democrático também no 
sentido de possibilitar a vazão democrática de pluralidades culturais e suas ma-
nifestações artísticas (performances, estéticas, etc.) como formas de significação 
política, cultural, econômica e social que expressam a pluralidade e seus conflitos. 
Somente assim, como destaca Coelho (1997), será possível vislumbrar a superação 
de deficientes projetos e programas de políticas culturais baseados no conceito de 
Democratização da Cultura. Resta, por fim, avançar sobre a noção de Democracia 
Cultural pensando os papéis do Estado.

Conclusões. Da democratização à democracia cultural:  
(re)pensando a ação política e o estado

Ao final das reflexões apresentadas, certamente persiste uma questão: 
mas, afinal, qual é a parte que cabe ao Estado no âmbito cultural? Ou melhor, 
até que ponto o Estado pode/deve atuar? Ao destacar o papel e a importância do 
Estado, não o trago novamente como centro fundante do poder, bem como não 
caminho no sentido de uma simples defesa das instituições. Ao pensar a efetiva 
participação política e refletir a partir do caráter relacional da política demo-
crática, variando entre conflito e cooperação, busco uma diferenciação de uma 
“simples participação” dentro do modelo político que se mostra limitado. Estou, 
assim, a considerar, sobretudo, as possibilidades de mudanças das instituições e 
do próprio modelo hegemônico.

Não é pelo fato de o Estado não ser mais o centro fundante do poder nas 
democracias ocidentais modernas, como já destacou Lefort (1988), que a ação 
política deva focar unicamente os “espaços alternativos de poder”. Pensando em 
termos culturais, as práticas artístico-culturais e suas ações político-culturais 
contestatórias, seja em relação aos modi culturais hegemonicamente estabeleci-
dos, seja respeitante às políticas públicas culturais em curso, não podem abdicar 
da luta pela inserção nos espaços culturais tradicionais e pela modificação dos 
mecanismos da administração pública cultural desses espaços.

A perspectiva de Democracia Cultural, concebida a partir de uma pers-
pectiva radicalmente política e relacional, requer (re)pensar a ação política 



189

Democracia Cultural, Estado e políticas públicas culturais
Marcelo de Souza Marques

também nos espaços tradicionais de poder, o que não significa abdicação da 
ação nos espaços públicos e das ocupações dos espaços das cidades por grupos 
e atores engajados. Ações que visam à retirada da ação política das estruturas 
estatais, seja como demonstração de insatisfação ou mesmo de não-reconheci-
mento dos mecanismos políticos tradicionais, seja como forma de voltar a ação 
para os espaços públicos, embora sumamente importante para o aprofundamento 
democrático, não podem ser indiferentes às estruturas tradicionais de poder. Ao 
contrário de uma “política fora das instituições”, como a única forma possível de 
se levar a cabo uma política democrácia radical e autônoma, fazem-se necessárias 
mudanças radicais nas estruturas existentes de poder: é preciso ocupar espaços e 
transformá-los pela ação política.

Para isso, é preciso romper tanto com perspectivas teóricas que partem 
de uma separação analítico-conceitual forte entre esfera estatal e esfera societal, 
como de leituras que percebem a inter-relação entre essas esferas exclusivamente 
pela ideia de perda de autonomia ou cooptação e instrumentalização dos grupos 
sociais pela estrutura institucional. Nada pode determinar que a inter-relação 
entre essas duas esferas, dimensões próprias da democracia, significa um movi-
mento sempre de cooptação.

Essa inter-relação pode evidenciar, por um lado, relações de oposição a 
determinados projetos do Estado, oposição a Governos ou a determinadas polí-
ticas de Governo, a setores econômicos, ou mesmo a oposição aos significados 
em disputa do que seria o “Estado”, “democracia”, “cultura”, entre outros signi-
ficantes, e, por outro, também permite refletir sobre as relações de cooperação, 
as quais podem ser pensadas em termos de aproximações, ainda que mais ou 
menos pontuais. Esse caráter relacional não significa que no momento de coope-
ração os conflitos sobre outras questões sejam deixados de lado; trata-se de uma 
cooperação em tensão: um movimento social, por exemplo, pode construir uma 
relação de cooperação com instâncias estatais em uma área e, em outra, manter 
uma relação de conflito aberto. É nesse ponto que as contribuições de Mouffe 
(2014) sobre o envolvimento crítico com as instituições são de suma relevância: é 
preciso conceber as instituições como espaços de lutas pela transformação social.

Voltando à discussão sobre o “papel do Estado na cultura”, mesmo que 
haja um entendimento comum de que o Estado deva perceber a cultura como 
um direito do cidadão, não há um consenso na literatura sobre como o Estado 
deva garantir esse direito. Como destaca Albuquerque Júnior (2007), muito des-
se dissenso foi construído a partir do imaginário dos governos autoritários que 
ainda rodeia o debate sobre políticas públicas culturais em países que passaram 
recentemente por experiências autoritárias. Esse imaginário pode ser resumido 
na “percepção de que somente em períodos autoritários o Estado pretendeu gerir 



190

Colomb. int. 98 • issn 0121-5612 • e-issn 1900-6004  
Abril-junio 2019 • pp. 169-195 • https://doi.org/10.7440.colombiaint98.2019.06

a cultura” (Albuquerque Jr. 2007, 73). Diante disso, enquanto setores neoliberais 
tendem a se colocar contra a intervenção estatal mais direta nas questões cultu-
rais, embora estes mesmos setores, destaca o autor, “não deixem de reivindicar 
certo mecenato por parte do poder público, desde que atenda a seus interesses 
privados” (Albuquerque Jr. 2007, 73), uma parte da esquerda continua difundindo 
o projeto de completa retirada do Estado como única forma de transformação 
social, como única possibilidade de expressões artístico-culturais verdadeiramen-
te contenciosa, e outra parte faz uso de recursos sócio-econômicos geridos pelo 
Estado, por meio de editais ou mecanismos similares, para mobilizar uma cena 
artístico-cultural “alternativa” e “independente” em relação aos espaços artísticos 
estatais ou econômicos tradicionais —isso não significa que tais mecanismos não 
devam ser acionados, muito pelo contrário! A questão é que, por si só, também 
não são suficientes; basta considerar o recurso econômico destinados para esses 
mecanismos e o montante investido no setor cultural.

Somada a essa dimensão política stricto sensu, há que considerar a di-
mensão econômica na abordagem da cultura como objeto de política e admi-
nistração pública. A esse respeito, Durand (2001, 66) destaca a necessidade de 
ruptura com a “rejeição ético-ideológica do dinheiro e da economia, bem como 
a dificuldade daí derivada em entender que a arte e cultura dependem de sus-
tentação econômica e institucional como qualquer outra atividade humana”. Não 
há como pensar, assim compreendo, a Democracia Cultural e seu objetivo de 
ampliação dos públicos e da vazão da pluralidade artístico-cultural sem discutir 
a importância da dimensão econômica e o papel do Estado nessa questão.

É nesse ponto que se justifica a relevância do Estado como intermediador/
regulador do mercado cultural. Não se trata de uma defesa de políticas culturais 
tuteladas pelo Estado, tampouco de um dirigismo cultural no sentido apresen-
tado por Chaui (2008; 2016) do Estado como produtor de uma cultura oficial, 
pois ambas as ações criariam dependências econômicas e políticas de artistas e 
produtores culturais com relação ao Estado. O que se defende, nesse âmbito, é 
que o Estado seja a instância reguladora e mediadora no que se refere à difusão 
da produção cultural e garanta o direto e o acesso à cultura —considerando o 
pluralismo cultural—, e não da produção em si.

Nesse mesmo sentido, Lopes (2007, 60) afirma que a ausência de um mer-
cado assistido, comumente entregue à falácia da lógica da oferta e da procura, 
condenaria “ao silêncio, isto é, à inexistência ou morte social, todas as formas 
de expressão cultural e artística que não asseguram retorno ou sustentabilidade 
do ponto de vista estritamente econômico”. A falácia, na crítica de Lopes (2007), 
refere-se à ausência de uma clara preocupação política e social por parte da esfera 
privada ao se lançar, ou ser lançada de paraquedas, na organização e execução 



191

Democracia Cultural, Estado e políticas públicas culturais
Marcelo de Souza Marques

de projetos culturais. Ao operar a partir da lógica econômica, da relação ofer-
ta-procura, a esfera econômica busca, antes de mais nada, o lucro, seja ele “real” 
(econômico/financeiro) ou simbólico (por exemplo, no retorno de marketing 
como “empresa com responsabilidade social”, que também acaba se revertendo 
em lucro “real”). A questão, como bem aponta Lopes (2007) em sua crítica, é que 
existem inúmeras formas e linguagens de expressão artístico-culturais de grande 
importância do ponto de vista social e cultural para um dado contexto, mas que 
não apresentam grandes retornos em termos econômicos.

Para finalizar a discussão, gostaria de retomar alguns princípios básicos com 
base no que foi discutido até aqui, bem como em elementos presentes em outro 
trabalho realizado (Marques 2015). Trata-se de princípios necessários a um projeto 
de política cultural pensado a partir desta perspectiva da Democracia Cultural:

1. Ter a cultura como direito do cidadão, perceber a cultura a partir de uma 
perspectiva pluralista e não hierarquizante e garantir ao cidadão o direito à cultura. 
Nesses termos, o Estado deve “assegurar o direto de acesso às obras culturais produzi-
das” —e não apenas à “alta cultura”, vale frisar— “particularmente o direto de fruí-las, 
o direto de criar as obras, isto é, produzi-las, e o direto de participar das decisões so-
bre políticas culturais” (Chaui 2008, 65). Isso significa que o Estado deve: a) demo-
cratizar não só o acesso aos espaços culturais tradicionais, como museus, galerias 
de arte, espaços culturais e teatros a classes sociais até então privadas desses espaços 
—privação devido à ausência de uma política de preços para os espaços culturais 
tradicionais privados, em decorrência da falta de uma política de horários ou 
mesmo em virtude da carência de políticas públicas pensadas intersetorialmen-
te;12 b) democratizar a administração desses espaços para permitir que diferentes 
artistas e produtores possam expor suas obras ou se apresentarem, e não somente 
aqueles consagrados pelo campo artístico-cultural, bem como a participação de di-
ferentes segmentos sociais na gestão, com vistas a uma cogestão, pois, afinal, como 
destaca Chaui (2016, 67), “um órgão público de cultura não produz cultura, mas 
cria condições para que projetos culturais da sociedade sejam realizados”.

2. Compreender os espaços públicos como espaços caracterizados pela 
pluralidade e interação cultural e buscar sempre o seu alargamento. Esse princí-
pio tem como pressuposto uma perspectiva pluralista de cultura e de públicos. 

12	 Um exemplo seria uma política pública cultural de fomento à interação artístico-cultural em 
espaços culturais estatais ou privados com uma política educacional que envolvesse Secretarias ou 
Pastas de Cultura e Educação. Em uma proposta dessa natureza, as escolas da rede pública de ensi-
no, apoiadas pelo poder público, levariam seus estudantes para experiências nesses espaços. Nesse 
caso, as montagens seriam pensadas para possibilitar maior interação com os bens culturais, para 
que a presença dos estudantes não se limitasse à contemplação, mas, ao contrário, representasse 
uma experiência educacional participativa, de experimentação artístico-cultural plural.



192

Colomb. int. 98 • issn 0121-5612 • e-issn 1900-6004  
Abril-junio 2019 • pp. 169-195 • https://doi.org/10.7440.colombiaint98.2019.06

O alargamento dos espaços públicos, em termos culturais, visa à desconstrução 
de processos de marginalização cultural.

3. Fomentar e reconhecer as diferentes manifestações artístico-culturais 
sem hierarquizá-las. Refere-se à valorização da pluralidade cultural, princípio 
elementar ao pluralismo democrático-cultural. Afinal, como destaca Lopes (2009, 
9), “só há democracia cultural na dignificação social, política e ontológica de 
todas as linguagens e formas de expressão cultural e na abertura de repertórios”.

4. Perceber o espectador cultural como um sujeito múltiplo, inserido num 
contexto social marcado pela pluralidade cultural, e, ao contrário da ideia neoliberal 
de consumidor cultural, conceber as relações dos sujeitos com as produções artísti-
co-culturais pela ótica da interação cultural. Condizente com os princípios anterio-
res, este, além da valorização da pluralidade cultural e possibilidade de mobilidade 
dos sujeitos, percebe o espectador por meio de uma lógica emancipatória. Por essa 
ótica, o sujeito, diante das obras artístico-culturais, deixa de ser percebido como 
um receptáculo passivo das informações impressas pelo artista e direcionada aos 
públicos, ou a um público-gosto específico, e passa a ser percebido a partir de sua 
potencialidade e capacidade de interação com os sentidos da obra impressos pelo 
artista. É o que chama a atenção Rancière (2009; 2012) em seu questionamento 
acerca da oposição entre a contemplação, que seria um olhar, bem próximo à 
ideia do visitante ou do consumidor cultural, e o agir, que remeteria à atribuição 
de sentidos ao que se vê, aproximando à ideia de interação cultural. O especta-
dor, ao olhar, como bem destaca Rancière (2012, 17), também age, “ele observa, 
seleciona, compara, interpreta”. Nesses termos, “toda posição de espectador já é 
uma posição de intérprete, com um olhar que desvia o sentido do espetáculo” 
(Rancière 2009, sem paginação). Nesses termos, as relações dos espectadores com 
as obras artístico-culturais são percebidas para além do mero consumo ou do puro 
entretenimento. Isso não significa uma negação do caráter lúdico e de lazer das 
produções artístico-culturais. Como destaca Chaui (2008, 64), o lado lúdico e de 
lazer são dimensões essenciais e constitutivas da cultura, “mas uma coisa é perceber 
o lúdico e o lazer no interior da cultura, e outra é instrumentalizá-la para que se 
reduza a isso”. A cultura, na perspectiva da Democracia Cultural, antes de mero 
consumo, é um direito do cidadão, antes de mero entretenimento, é potência de 
experimentação do novo, de partilha do sensível, de ressignificação (Chaui 2008; 
2016; Lopes, 2007; Rancière 2012; 2005).

5. Perceber o Estado como mediador e regulador na esfera econômica relati-
va à difusão da produção cultural. Como discutido anteriormente a partir de Lopes 
(2007), esse princípio visa garantir certo apoio —discutir sobre ele escaparia 
aos objetivos aqui propostos— às expressões culturais e artísticas que não permi-
tem um retorno e/ou sustentabilidade do ponto de vista econômico.



193

Democracia Cultural, Estado e políticas públicas culturais
Marcelo de Souza Marques

6. Reconhecer legal e politicamente os espaços públicos como espaços 
potenciais de ação cultural direta de diferentes públicos, contribuindo, assim, 
tanto para uma necessária ruptura com a legalidade e legitimidade quase sempre 
exclusiva aos espaços consagrados e de consagração do campo artístico-cultural, 
como para o processo de desmarginalização e descriminalização cultural. Esse 
princípio visa garantir o direito à cultura, seja em dimensão individual ou cole-
tiva, e romper com lógicas classificatórias apoiadas na distinção e hierarquização 
de gostos culturais, as quais, radicalizadas, potencializam processos de margina-
lização e criminalização cultural e de públicos.

7. Ampliar os espaços de participação já existentes e buscar por novas 
experiências democráticas no sentido de contribuir para a efetiva participação 
política de diferentes linguagens artístico-culturais presentes no espaço social. 
Esse princípio evidencia a necessidade de aprofundamento das experiências par-
ticipativas em que diferentes grupos sociais e indivíduos possam participar das 
discussões e tomadas de decisão.

Como destaca Lopes (2009), abrir os caminhos para se pensar e efetivar 
a noção de Democracia Cultural nas políticas públicas culturais não é uma ta-
refa fácil; requer grande esforço político por parte de grupos sociais e do campo 
político. Para isso, fazem-se urgentes reflexões sobre os próprios sistemas de-
mocráticos, percebendo-os como processos em construção e em disputa, e seus 
desenhos institucionais. Nesse esforço, é preciso (re)pensar tanto a atuação política 
de ativistas e movimentos, quanto novas experiências democráticas institucionais, 
o que não significa, vale frisar, um movimento de abdicação de práticas artísticas e 
culturais nos espaços públicos: é preciso radicalizar a noção de cidadania cultural 
de fora para dentro e de dentro para fora.

Referências
1.	 Albuquerque Júnior, Durval Muniz de. 2007. “Gestão ou gestação da cultura: 

algumas reflexões sobre o papel do estado na produção cultural contemporânea”. 
Em Políticas Culturais no Brasil, editado por Antonio Albino Canelas Rubim e 
Alexandre Barbalho, 61-86. Salvador: EDUFBA.

2.	 Botelho, Isaura. 2007. “Políticas culturais: discutindo pressupostos”. Em Teorias 
e políticas da cultura: visões multidisciplinares, editado por Gisele Marchiori 
Nussbaumer, 171-180. Salvador: EDUFBA.

3.	 Bourdieu, Pierre. 1997. Razões práticas: sobre a teoria da acção. Lisboa: Celta.
4.	 Burity, Joanildo Albuquerque. 2006. “Cultura e identidade nas políticas de 

inclusão social”. Em Inclusão social, identidade e diferença: perspectivas pós-
estruturalistas de análise social, editado por Aécio Amaral Júnior e Joanildo 
Albuquerque Burity, 39-66. São Paulo: Annablume.

5.	 Butler, Judith. 2002. Cuerpos que importan: sobre los límites materiales y discur-
sivos del “sexo”. Buenos Aires: Paidós.



194

Colomb. int. 98 • issn 0121-5612 • e-issn 1900-6004  
Abril-junio 2019 • pp. 169-195 • https://doi.org/10.7440.colombiaint98.2019.06

6.	 Chaui, Marilena. 2008. “Cultura e democracia”. Crítica y emancipación: Revista 
latino-americana de Ciencias Sociales 1: 53-76. URL: http://bibliotecavirtual.clac-
so.org.ar/ar/libros/secret/CyE/cye3S2a.pdf

7.	 Chaui, Marilena. 2016. “Uma opção radical e moderna: Democracia Cultural”. 
Em Política cultural e gestão democrática no Brasil, editado por Albino Rubim, 
55-80. São Paulo: Editora Fundação Perseu Abramo.

8.	 Coelho, Teixeira. 1997. Dicionário crítico de Política Cultural: Cultura e Imagi-
nário. São Paulo: Iluminuras.

9.	 Costa, Antonio Firmino. 1997. “Políticas Culturais: Conceitos e perspectivas”. 
OBS-pesquisas, Observatório das Atividades Culturais 2: 10-14. URL: http://hdl.
handle.net/10071/13885

10.	 Durand, José Carlos. 2011. “Cultura como objeto de política pública”. São Paulo 
em Perspectiva 15 (2): 66-72. URL: http://www.scielo.br/pdf/spp/v15n2/8579.pdf

11.	 Husserl, Edmund. 2008. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología 
trascendental. Buenos Aires: Prometeo Libros.

12.	 Husserl, Edmund. 1989. “The Origin of Geometry, by Edmund Husserl”. Traduz-
ido por David Carr. Em Edmund Husserl’s Origin of Geometry: An Introduction, 
Jacques Derrida, 155-180. Lincoln: University of Nebraska Press.

13.	 Lacerda, Alice Pires. 2010. “Democratização da Cultura X Democracia Cultural: 
os Pontos de Cultura enquanto política cultural de formação de público”. Em 
Seminário Internacional Políticas Culturais: teoria e práxis. Bahia: Fundação 
Casa de Rui Barbosa (FCRB). URL: http://culturadigital.br/politicaculturalcasa-
deruibarbosa/files/2010/09/02-ALICE-PIRES-DE-LACERDA.1.pdf

14.	 Laclau, Ernesto e Chantal Mouffe. 2015. Hegemonia e estratégia socialista: por 
uma política democrática radical. São Paulo: Intermeios.

15.	 Laclau, Ernesto. 1993. Nuevas reflexiones sobre la revolución de nuestro tiempo. 
Buenos Aires: Ediciones Nueva Visión.

16.	 Laclau, Ernesto. 2011. Emancipação e Diferença. Rio de Janeiro: EdUERJ.
17.	 Laclau, Ernesto.2013. A razão populista. São Paulo: Três Estrelas.
18.	 Laclau, Ernesto. 2014. Los fundamentos retóricos de la sociedade. Buenos Aires: 

Fondo de Cultura Económica.
19.	 Lefort, Claude. 1988. Democracy and Political Theory. Cambridge: Polity Press.
20.	 Lopes, João Miguel Teixeira. 2007. Da democratização à democracia cultural. 

Porto: Profedições.
21.	 Lopes, João Miguel Teixeira. 2009. “Da democratização da cultura e um conceito 

e prática alternativos de democracia cultural”. Saber e Educar 14: 1-13. https://doi.
org/10.17346/se.vol14.121

22.	 Marchart, Oliver. 2009. El pensamiento político posfundacional: La dife-
rencia política en Nancy, Lefort, Badiou y Laclau. Buenos Aires: Fondo de 
Cultura Económica.

23.	 Marques, Marcelo de Souza. 2015. “Críticas ao Modelo Hierarquizado de Cultu-
ra: por um projeto de Democracia Cultural paras as políticas culturais públicas”. 
Revista de Estudios Sociales 53: 43-51. https://doi.org/10.7440/res53.2015.03

24.	 Marques, Marcelo de Souza. 2016. “Cultura, poder e pluralismo cultural: uma 
análise inicial sobre o Palácio Anchieta-ES”. Simbiótica 3: 50-67. URL: http://
periodicos.ufes.br/simbiotica/article/view/15075/10773



195

Democracia Cultural, Estado e políticas públicas culturais
Marcelo de Souza Marques

25.	 Mendonça, Daniel, Bianca de Freitas Linhares e Sebastián Barros. 2016. “O fun-
damento como “fundamento ausente” nas ciências sociais: Heidegger, Derrida e 
Laclau”. Revista Sociologia 41: 164-194. https://doi.org/10.1590/15174522-018004106

26.	 Medonça, Daniel e Léo Peixoto Rodrigues. 2014. “Do estruturalismo ao pós-
estruturalismo: entre fundamentar e desfundamentar”. Em Pós-estruturalismo 
e teoria do discurso: em torno de Ernesto Laclau, editado por Daniel Medonça e 
Léo Peixoto Rodrigues, 27-45. Porto Alegre: EDIPUCRS.

27.	 Mendonça, Daniel. 2012. “Antagonismo como identificação política”. Revista Brasi-
leira de Ciência Política 9: 205-228. URL: http://www.scielo.br/pdf/rbcpol/n9/08.pdf

28.	 Mendonça, Daniel. 2014. “O limite da normatividade na teoria política de Ernes-
to Laclau”. Lua Nova 91: 135-167. URL: http://www.scielo.br/pdf/ln/n91/n91a06.pdf

29.	 Mouffe, Chantal. 1996. O regresso do político. Lisboa: Gradiva.
30.	 Mouffe, Chantal. 2012. La paradoja democrática: el peligro del consenso en la 

política contemporánea. Barcelona: Gedisa.
31.	 Mouffe, Chantal. 2014. Agonística: pensar el mundo politicamente. Buenos Aires: 

Fondo de Cultura Económica.
32.	 Mutzenberg, Remo. 2006. “Sociedade, uma totalidade precária que inclui e ex-

clui”. Em Inclusão social, identidade e diferença: perspectivas pós-estruturalistas 
de análise social, editado por Aécio Amaral Júnior e Joanildo Albuquerque Bu-
rity, 85-92. São Paulo: Annablume.

33.	 Rancière, Jacques. 2005. A partilha do sensível: estética e política. São Paulo: EXO 
Experimental/Editora 34.

34.	 Rancière, Jacques. 2009. “A associação entre arte e política segundo o filósofo Jacques 
Rancière. Entrevista cedida à Gabriela Longman e a Diego Viana”. Revista CULT. 
URL: http://revistacult.uol.com.br/home/2010/03/entrevista-jacques-ranciere/

35.	 Rancière, Jacques. 2012. O espectador emancipado. São Paulo: Martins Fontes.
36.	 Weber, Max. 1996. Ciência e política, duas vocações. São Paulo: Editora Cultrix.
37.	 Weber, Max. 2000. Economia e sociedade: fundamentos da sociologia compreen-

siva. Brasília: Editora Universidade de Brasília.

H

Marcelo de Souza Marques é cientista social pela Universidade Federal do Espírito 
Santo (Brasil) e mestre em Ciência Política pela Universidade Federal de Pelotas (Brasil). 
Atualmente cursa o Doutorado em Sociologia pela Universidade Federal do Rio Grande 
do Sul (Brasil) e integra o Grupo de Pesquisa Associativismo, Contestação e Engajamento 
(GPACE-UFRGS). * marcelo.marques.cso@gmail.com


