
[ 31 1 ]
R

E
V

. 
C

O
L

O
M

B
. 

S
O

C
. 

 
V

O
L

.4
3,

 N
.0

 2
 

J
U

L
.-

D
IC

. 
2

0
2

0
  

IS
S

N
: 

im
p

re
so

 0
12

0
-1

5
9

X
 -

 e
n 

lí
n

e
a 

2
2

56
-5

4
8

5 
 

B
O

G
O

TÁ
-C

O
L

O
M

B
IA

  
P

P.
 3

11
-3

2
9 

  
 

Los marcos sociales del mal. Notas para el 
estudio de los perpetradores de genocidios1

*

The social frameworks of evil. Notes for the study  
of genocide perpetrators

As estruturas sociais do mal. Notas para o estudo  
dos autores de genocídios

Lior Zylberman 2

**

Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Tecnológicas (Conicet), 
Universdad Nacional de Tres de Febrero, Buenos Aires, Argentina

Cómo citar: Zylberman, L. (2020). Los marcos sociales del mal. Notas para el estudio de los 
perpetradores de genocidios. Revista Colombiana de Sociología, 43(2), 311-329.

doi: https://doi.org/10.15446/rcs.v43n2.72829

Este trabajo se encuentra bajo la licencia Creative Commons Attribution 4.0.

Artículo de revisión
Recibido: 12 de junio del 2018	 Aprobado: 25 de febrero del 2019

*	 Este artículo se enmarca en una investigación sobre la representación del genocidio en el 
cine documental que el autor lleva adelante en el Centro de Estudios sobre Genocidio de la 
Universidad Nacional de Tres de Febrero (Untref ) y en la Facultad de Arquitectura, Diseño 
y Urbanismo de la Universidad de Buenos Aires (fadu-uba).

2.	 ** Doctor en Ciencias Sociales por la Universidad de Buenos Aires, Argentina. Investigador 
del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (Conicet) con lugar de trabajo 
en el Centro de Estudios sobre Genocidio de la Universidad Nacional de Tres de Febrero. Es 
profesor titular en la carrera de Diseño de Imagen y Sonido en la Facultad de Arquitectura, 
Diseño y Urbanismo de la Universidad de Buenos Aires (uba). Actualmente lleva adelante 
una investigación sobre la representación del genocidio en el cine documental.

	 Correo electrónico: liorzylberman@gmail.com–orcid: https://orcid.org/0000-0002-3500-2781



[ 31 2 ]

U
N

IV
E

R
S

ID
A

D
 N

A
C

IO
N

A
L

 D
E

 C
O

L
O

M
B

IA

Li
or

 Z
yl

be
rm

an

Resumen
Nuestro trabajo se enmarca en una investigación en torno a los debates sociológicos 

acerca del genocidio, encontrándonos en esta etapa en el estudio sobre los perpetradores.

Actor polémico en las investigaciones sobre la temática, las primeras aproxima-

ciones, al calor de los Juicios de Nuremberg entre 1945 y 1946, tendieron a asociar y a 

exponer a los perpetradores a partir de explicaciones que los ubicaron bajo parámetros 

de anormalidad y de sadismo, atribuyéndoles al mismo tiempo características demonía-

cas. En la década de 1960 se produjo un giro sustancial a partir del desarrollo del juicio 

a Adolph Eichmann, responsable de la Solución final nazi, como también en el campo 

de la psicología experimental. De este modo, y a pesar de los debates y controversias 

que generaron en su momento, la obra pionera de Hannah Arendt (2005) así como los 

experimentos llevados adelante por Stanley Milgram (1969) permitieron un cambio sus-

tancial en el análisis de los perpetradores, siendo uno de sus aportes fundamentales la 

comprensión del carácter “normal” de estos.

Relegada en las décadas sucesivas, en los últimos años ha habido un creciente interés 

en el estudio de esta figura, en parte debido a la reiteración de casos de genocidios y otros 

tipos de violencia en masa, y se han hecho diversas investigaciones tanto en el campo de 

la psicología como en el de la sociología.

En el desarrollo de nuestra investigación, hemos pensado la noción de marcos so-

ciales del mal para comprender cómo la gente común puede convertirse en genocida. En 

esa dirección, este artículo tiene dos objetivos: por un lado, nos proponemos explorar y 

presentar algunas de las diversas perspectivas con las que se ha analizado esta figura; por 

el otro, al partir de la posibilidad de analizar al genocidio como una acción social, nos 

aventuramos a reparar en los posibles aportes que puede hacer la teoría de Alfred Schutz 

al análisis de esta cuestión. Si bien el sociólogo de origen austríaco no reflexionó sobre 

la temática, creemos que sus escritos pueden aportar a la comprensión sociológica del 

genocidio.

Palabras clave: acción social, genocidio, mal, marcos sociales, perpetradores, 

violencia.

Descriptores: acción social, discriminación, genocidio, violencia.



[ 313 ]
R

E
V

. 
C

O
L

O
M

B
. 

S
O

C
. 

 
V

O
L

.4
3,

 N
.0

 2
 

J
U

L
.-

D
IC

. 
2

0
2

0
  

IS
S

N
: 

im
p

re
so

 0
12

0
-1

5
9

X
 -

 e
n 

lí
n

e
a 

2
2

56
-5

4
8

5 
 

B
O

G
O

TÁ
-C

O
L

O
M

B
IA

  
P

P.
 3

11
-3

2
9 

  
 

Lo
s 

m
ar

co
s 

so
ci

al
es

 d
el

 m
al

. N
ot

as
 p

ar
a 

el
 e

st
ud

io
 d

e 
lo

s 
pe

rp
et

ra
do

re
s 

de
 g

en
oc

id
io

s

Abstract
This article is framed in an investigation about the sociological debates about geno-

cide, focalizing in this stage in the study of perpetrators.

A controversial actor in the investigations on the subject, the first approximations 

to the figure of the perpetrator during Nuremberg Trials between 1945 and 1946, tended 

to associate and expose the perpetrators from explanations that placed them under pa-

rameters of abnormality and sadism, attributing them the demonic characteristics at the 

same time. In the 1960s, there was a substantial shift from the Adolph Eichmann Trial, 

responsible for the Nazi Final Solution, as well as in the field of experimental psychol-

ogy. In this way, and despite the debates and controversies that generated at the time, the 

pioneering work of Hannah Arendt (2005) and the experiments developed by Stanley 

Milgram (1969) allowed a substantial change in the analysis of the perpetrators, is the 

understanding of their “normal” character one of their fundamental contributions.

Relegated in successive decades, recently there has been a growing interest in the 

study of this figure, due in part to the reiteration of cases of genocide and other types 

of mass violence; and various investigations have been carried out both in the field of 

psychology and sociology.

In the course of our research, we have thought about the notion of social frameworks 

of evil to understand how ordinary people can become genocidal. In that way, this article 

has two objectives; on the one hand, we intend to explore and present some of the dif-

ferent perspectives that have analyzed this figure; on the other hand, through the under-

standing of genocide as a social activity we try to consider the possible contributions that 

Alfred Schutz’s theory can make to the analysis of this problem. Although the Austrian 

sociologist did not write on the subject, we believe that his writings can contribute to the 

sociological understanding of genocide.

Keywords: evil, genocide, perpetrators, social action, social frameworks, violence.

Descriptors: discrimination, genocide, social action, violence.



[ 31 4 ]

U
N

IV
E

R
S

ID
A

D
 N

A
C

IO
N

A
L

 D
E

 C
O

L
O

M
B

IA

Li
or

 Z
yl

be
rm

an

Resumo
Nosso trabalho está delimitado em uma investigação em torno dos debates sociológi-

cos sobre o genocídio, encontrando-nos nesta fase do estudo dos autores.

Ator polêmico nas investigações sobre o assunto, as primeiras aproximações, no 

calor dos Julgamentos de Nuremberg, entre 1945 e 1946, tenderam a associar e expor os 

perpetradores com base em explicações que os localizam sob parâmetros de anormalida-

de e sadismo, atribuindo-os às características demoníacas ao mesmo tempo. Na década 

de 1960, houve uma mudança substancial desde o desenvolvimento do julgamento para 

Adolph Eichmann, responsável pela solução final nazista, bem como no campo da psico-

logia experimental. Dessa forma, e apesar dos debates e controvérsias gerados na época, o 

trabalho pioneiro de Hannah Arendt (2005), como os experimentos realizados por Stan-

ley Milgram (1969), permitiram uma alteração substancial na análise dos perpetradores, 

sendo um deles de suas contribuições fundamentais a compreensão do caráter “normal” 

deles.

Relegado em décadas sucessivas, nos últimos anos tem havido um interesse cres-

cente no estudo dessa figura, em parte devido à repetição de casos de genocídio e outros 

tipos de violência em massa, e várias investigações foram realizadas tanto no campo da 

psicologia como da sociologia.

No curso de nossa pesquisa, pensamos na noção de estruturas sociais do mal para 

entender como as pessoas comuns podem se tornar genocidas. Nesse sentido, este artigo 

tem dois objetivos: por um lado, propomos explorar e apresentar algumas das diversas 

perspectivas com as quais essa figura foi analisada; por outro lado, partindo da possibili-

dade de analisar o genocídio como uma ação social, arriscamo-nos a perceber as possíveis 

contribuições que a teoria de Alfred Schutz pode dar para a análise dessa questão. Embo-

ra o sociólogo de origem austríaca não tenha refletido sobre o assunto, acreditamos que 

seus escritos podem contribuir para a compreensão sociológica do genocídio.

Palavras chaves: ação social, estruturas sociais, genocídio, mal, perpetradores, 

violência.

Descritores ação social, discriminação, genocídio, violência, .



[ 315 ]
R

E
V

. 
C

O
L

O
M

B
. 

S
O

C
. 

 
V

O
L

.4
3,

 N
.0

 2
 

J
U

L
.-

D
IC

. 
2

0
2

0
  

IS
S

N
: 

im
p

re
so

 0
12

0
-1

5
9

X
 -

 e
n 

lí
n

e
a 

2
2

56
-5

4
8

5 
 

B
O

G
O

TÁ
-C

O
L

O
M

B
IA

  
P

P.
 3

11
-3

2
9 

  
 

Lo
s 

m
ar

co
s 

so
ci

al
es

 d
el

 m
al

. N
ot

as
 p

ar
a 

el
 e

st
ud

io
 d

e 
lo

s 
pe

rp
et

ra
do

re
s 

de
 g

en
oc

id
io

s

Introducción
Este trabajo se enmarca en una investigación mayor en torno a los 

debates sociológicos sobre el genocidio. En la etapa actual nos encon-
tramos analizando “el elemento humano” (Álvarez, 2001, pp. 18-27) de 
este fenómeno, más específicamente la figura del perpetrador. En dicho 
contexto, este trabajo tiene un doble objetivo: por un lado, nos proponemos 
explorar y presentar algunas de las diversas perspectivas con las que se 
ha analizado esta figura; por el otro, al partir de la posibilidad de analizar 
al genocidio como una acción social, nos aventuramos a reparar en los 
posibles aportes que puede hacer la teoría de Alfred Schütz al análisis de 
esta cuestión. Si bien el sociólogo de origen austríaco no reflexionó sobre 
la temática, creemos que sus escritos pueden aportar a la comprensión 
sociológica del genocidio.

El primer contacto con perpetradores de genocidios lleva siem-
pre a pensarlos en términos extremos —malvados, sádicos, enfermos, 
etc.— o incluso como seres ubicados por fuera de todo cariz humano. 
Efectivamente, las primeras indagaciones sobre el tema —especialmente 
los intentos de estudiar desde la psiquiatría a los nazis acusados en 
Núremberg— proponían dilucidar la anormalidad de dichos sujetos. 
Posteriormente, los ya clásicos textos de Hannah Arendt sobre Adolf 
Eichmann (Arendt, 2005) y de Raul Hilberg (2005) sobre la burocracia 
nazi llevaron a pensar sobre la normalidad de los perpetradores. Si 
bien se pueden localizar casos de sadismo o ciertas patologías entre los 
perpetradores, ello resulta la excepción y no la regla. Investigaciones 
como las de Christopher Browning (2011), James Waller (2007), Jean 
Hatzfeld (2004) o Philip Zimbardo (2008), entre otros, demuestran que 
incluso la conversión de gente común a genocidas no necesariamente 
se encuentra motivada por la ideología. Esos estudios, a su vez, señalan 
que una de las razones por la cual la primera etiqueta que se aplica a los 
perpetradores es la de demonios o de inhumanos se debe al intento de 
negar la propia posibilidad —y proximidad con ellos— de volvernos 
perpetradores de un genocidio.

En esa dirección, en los últimos años, y a partir de estudios multidis-
ciplinarios, se ha puesto cada vez más el foco en el análisis de esta figura 
del perpetrador y la sociología no se ha quedado al margen. No solo ha 
tratado de aportar al debate pensando características conceptuales del 
genocidio, sino también indagando en ese pasaje, en el pasaje del hombre 
normal y común hacia el perpetrador.

En lo que sigue, primero daremos cuenta sucintamente del fenómeno 
del genocidio. Luego expondremos la vinculación que Martin Shaw 
(2007) efectúa entre genocidio y acción social, para luego dar lugar a 
nuestra noción de “marcos sociales del mal” a fin de pensar la figura del 
perpetrador. Para ello, invocaremos entre otros al mencionado Alfred 
Schütz, siendo un autor poco transitado en la exploración del tema que 
nos convoca.



[ 31 6 ]

U
N

IV
E

R
S

ID
A

D
 N

A
C

IO
N

A
L

 D
E

 C
O

L
O

M
B

IA

Li
or

 Z
yl

be
rm

an
Genocidio: un nuevo nombre para un crimen antiguo

El término genocidio fue acuñado por el jurista de origen polaco Raphael 
Lemkin en 1944. En el libro en el cual expuso sus ideas sostenía que genocidio 
era “un nuevo término y una nueva concepción para pensar la destrucción de 
naciones” (Lemkin, 2009, p. 153); así, por genocidio entendía “una antigua 
costumbre en su expresión moderna” que surge de la palabra griega genos 
(raza, tribu) y de la latina cide (matar). En el texto basal de lo que luego sería el 
campo de los estudios sobre genocidio, Lemkin comprende la especificidad 
de este crimen, señalando que se dirige contra el grupo nacional como una 
entidad, y las acciones efectuadas contra los individuos no los involucran 
en cuanto tales, sino como miembros del grupo. Por otro lado, también 
señaló que el genocidio posee dos etapas: la primera, la destrucción del 
patrón nacional del grupo oprimido; la segunda, la imposición del patrón 
nacional del grupo opresor (Lemkin, 2009, p. 154). De este modo, ya en las 
primeras reflexiones sobre este crimen se comprendía que el genocidio no 
radica, exclusivamente, en el exterminio físico sino también en la destrucción 
identitaria de determinado grupo.

Luego de la resolución 96-I de la recién creada Naciones Unidas en 
1946, al término de acalorados debates (Kuper, 1981; Schabas, 2009), esta 
organización sancionó el 9 de diciembre de 1948 la Convención para la 
Prevención y la Sanción del Delito de Genocidio. En ella se establecie-
ron diversas formas de persecución y juzgamiento de este crimen como 
también una definición de genocidio mucho más acotada y restringida 
que la resolución anterior. En la Convención, en el artículo II se entiende 
por genocidio a la intención de destruir, total o parcialmente, a un grupo 
nacional, étnico, racial o religioso, como tal.

Desde el trabajo pionero de Lemkin hasta los trabajos académicos 
más sistemáticos pasaron varias décadas; así, hacia fines de la década de 
1960 y principios de la década de 1970 se fueron conformando en diversas 
universidades del mundo centros de investigación del Holocausto y del 
genocidio. Si bien entre la sanción de la Convención y la década de 1990 tanto 
el término genocidio como su estudio quedaron relegados, casi marginados, 
languideciendo con el transcurrir del tiempo, hacia la década de 1970 algunos 
investigadores dirigieron su trabajo hacia esa área. Es a partir de esa década, 
y sobre todo desde la mencionada de 1990, que fue surgiendo, al principio 
con bastante resistencia, una línea de investigación que habilita para realizar 
estudios comparativos (Feierstein, 2016). De este modo, reconociendo la 
particularidad de cada caso, pero entendiendo al genocidio como un fenó-
meno social, diversos investigadores han tratado de pensar las similitudes y 
diferencias de los diversos casos como también emplear conceptualizaciones 
de ciertos casos para poder pensar otros1.

En dicho contexto, uno de los tópicos que alimenta a este campo es 
el “déficit definicional” (Feierstein, 2016, p. 20) de la Convención sobre 

1.	 Entre tantos trabajos comparativos véase, por ejemplo, la ya clásica obra de Jac-
ques Sémelin (2013) en la que compara el Holocausto, la ex Yugoslavia y Ruanda.



[ 317]
R

E
V

. 
C

O
L

O
M

B
. 

S
O

C
. 

 
V

O
L

.4
3,

 N
.0

 2
 

J
U

L
.-

D
IC

. 
2

0
2

0
  

IS
S

N
: 

im
p

re
so

 0
12

0
-1

5
9

X
 -

 e
n 

lí
n

e
a 

2
2

56
-5

4
8

5 
 

B
O

G
O

TÁ
-C

O
L

O
M

B
IA

  
P

P.
 3

11
-3

2
9 

  
 

Lo
s 

m
ar

co
s 

so
ci

al
es

 d
el

 m
al

. N
ot

as
 p

ar
a 

el
 e

st
ud

io
 d

e 
lo

s 
pe

rp
et

ra
do

re
s 

de
 g

en
oc

id
io

s

Genocidio. Los pioneros de esta corriente de estudio destacaron las falencias 
y debilidades de la Convención a la vez que proponían nuevas definiciones. 
Esto no implicó ni implica que los estudios sobre genocidio hayan alcanzado 
un consenso en torno a una definición única más allá de la sancionada por 
la Organización de las Naciones Unidas (onu). Con todo, esta discusión 
llevó a que “el campo desarrollara una riqueza peculiar —por el aporte 
específico de cada una de las definiciones proporcionadas por los distintos 
autores—, a la vez que instalaba un problema complejo con respecto a su 
coherencia interna” (Feierstein, 2016, p. 21). La proliferación de definiciones 
sobre el genocidio fue analizada con detenimiento por Henry Huttenbach 
quien sugirió que “esta proliferación de definiciones amenaza con socavar 
el estudio coherente del genocidio” (Huttenbach, 2007, p. 28).

No es nuestro propósito dar cuenta de las diversas definiciones que 
se han hecho; a partir de estas creemos que el genocidio debe ser com-
prendido como una tecnología de poder2 que emplea un grupo amparado 
por un Estado y que se realiza en el tiempo —un proceso— con el objetivo 
de resolver un conflicto con un determinado grupo, definido este como 
enemigo por el propio perpetrador. En ese sentido, el genocidio no implica 
únicamente una matanza física sino que este puede darse en términos 
culturales o simbólicos.

La acción genocida
Los aportes de la teoría weberiana de la acción le han permitido a 

Martin Shaw (2007, pp. 81-96) comprender el genocidio como una acción 
intencional tendiente a la destrucción de grupos sociales estableciendo así 
un puente entre el concepto legal de intención y una interpretación más 
amplia. El sociólogo inglés afirma que generalmente se acuerda que el 
genocidio es una acción significativa, pero aún no se acepta del todo qué 
constituye una acción social. Es decir, se piensa al genocidio como una 
acción unilateral en la que los perpetradores actúan sobre las víctimas que 
por definición son pasivas. El genocidio, sugiere Shaw, se orienta socialmente 
en un doble sentido: primero, porque las acciones de los perpetradores son 
parte de complejas organizaciones sociales; segundo, porque las acciones 
están orientadas al comportamiento del grupo objetivo (target group). 
Para los perpetradores, este grupo se vuelve el objetivo a destruir debido 
a lo que socialmente representa. Así, entender solo las intenciones de los 
perpetradores puede ser insuficiente para dar cuenta de dicha cuestión

Comprender al genocidio como una acción intencional resulta un primer 
escalón para la comprensión sociológica del genocidio; sin embargo, solo 
se puede considerar las intenciones como el comienzo de las tentativas 

2.	 Tomo esta noción de Daniel Feierstein (2007), quien sugiere que el genocidio es 
“una tecnología de poder cuyo objetivo radica en la destrucción de las relacio-
nes sociales de autonomía y cooperación y de la identidad de una sociedad, por 
medio del aniquilamiento de una fracción relevante […] de dicha sociedad y del 
uso del terror, producto del aniquilamiento para el establecimiento de nuevas 
relaciones sociales y modelos identitarios” (p. 83).



[ 31 8 ]

U
N

IV
E

R
S

ID
A

D
 N

A
C

IO
N

A
L

 D
E

 C
O

L
O

M
B

IA

Li
or

 Z
yl

be
rm

an
por explicarlo. Dado que nuestro objetivo es indagar cómo gente común 
comete genocidio, cómo es que este tipo de acciones pueden ser llevadas 
adelante, debemos ir un poco más allá de la noción de acción. Ya en la 
misma interrogación por dicho concepto surge una pregunta crucial: ¿qué 
tipo de acción, según la tipificación esgrimida por Max Weber (2002, p. 20) 
resulta ser la acción genocida? He aquí, quizá, uno de los límites de dicho 
concepto desde dicha perspectiva. Si por acción social se comprende toda 
acción que tenga un sentido para quienes la realizan afectando la conducta 
de otros, lo cierto es que muchos de los trabajos que han indagado en forma 
más micro la figura del perpetrador han sugerido que en un genocidio la 
mayoría de los implicados en la destrucción no sienten la necesidad de 
moralizar o reflexionar en forma crítica sobre sus actos. De este modo, en 
términos generales y relacionales se pude comprender el genocidio como 
una acción social, pero al estudiar el pasaje de una personalidad normal 
hacia una genocida el problema debe ser abordado desde otro prisma y 
la sociología puede ayudar a comprender los marcos que hacen posible 
dicha transformación.

El perpetrador
¿Qué entendemos por perpetrador? ¿Qué lo caracteriza en el contexto 

de un genocidio? Aunque con críticas, existe cierto consenso alrededor del 
triángulo de actores propuesto por Raul Hilberg —perpetradores, víctimas, 
testigos (bystanders)— en lo que conforma el material humano de un genocidio. 
Con todo, en su clásico trabajo, Hilberg no define dichas categorías, sino que, 
para el actor que nos interesa, enumera las diversas personalidades y actores 
sociales —desde Adolf Hitler hasta médicos, abogados y el establishment— 
que llevaron adelante la destrucción de los judíos europeos (Hilberg, 1993). 
Lo cierto es que comprender la figura del perpetrador en forma unitaria y 
monolítica resulta complejo, ya que esta se constituye a través de diversos 
niveles de responsabilidad, al implicar un importante número de personas 
para planear e implementar un genocidio.

Scott Straus (2006), al estudiar el caso ruandés, define al perpetrador 
como “cualquier persona que participó en un ataque contra un civil con 
el fin de matar o infligir un daño grave a ese civil” (p. 102). Esta definición 
resulta sugerente en cuanto generalista, pero lo cierto es que deja de lado el 
carácter colectivo del genocidio. ¿Qué sucede con los que no participaron de 
ningún ataque, pero resultan ser los responsables máximos? Si reparamos en 
los grandes líderes políticos que llevaron adelante genocidios —como Hitler, 
Pol Pot, Théoneste Bagosora, Talat Paşa—, veremos que ellos mismos no 
mataron a ninguna persona durante los procesos de exterminio, pero han sido 
señalados, a su vez, como los máximos perpetradores de estos. Por lo tanto, 
así como el genocidio remite a la destrucción de un grupo, el perpetrador 
también debe ser pensado como un grupo, como un colectivo.

Lo recién dicho remite a pensar la forma de organización colectiva que 
conlleva la perpetración de un genocidio. Como cualquier crimen, podemos 
encontrar instigadores, brazos ejecutores, ideólogos como también beneficiados 



[ 319 ]
R

E
V

. 
C

O
L

O
M

B
. 

S
O

C
. 

 
V

O
L

.4
3,

 N
.0

 2
 

J
U

L
.-

D
IC

. 
2

0
2

0
  

IS
S

N
: 

im
p

re
so

 0
12

0
-1

5
9

X
 -

 e
n 

lí
n

e
a 

2
2

56
-5

4
8

5 
 

B
O

G
O

TÁ
-C

O
L

O
M

B
IA

  
P

P.
 3

11
-3

2
9 

  
 

Lo
s 

m
ar

co
s 

so
ci

al
es

 d
el

 m
al

. N
ot

as
 p

ar
a 

el
 e

st
ud

io
 d

e 
lo

s 
pe

rp
et

ra
do

re
s 

de
 g

en
oc

id
io

s

con la comisión del crimen. Es por ello por lo que al analizar la conformación 
de los perpetradores no se debe dejar de lado la noción de responsabilidad y 
sus diversas gradaciones como las planteó, por ejemplo, Karl Jaspers (1998) 
en su ya clásica obra sobre la culpa y responsabilidad alemana. Comprender 
el carácter colectivo y grupal del perpetrador nos remite a pensar desde 
otra perspectiva a esta figura en la interrogación que venimos haciendo. Al 
comprender al genocidio como un proceso en el tiempo y complejizando el 
carácter colectivo del perpetrador, se puede afirmar que, así como la víctima 
debe ser moldeada, perfilada, distinguida, clasificada, transformada de gente 
común a enemigos3, una transformación similar puede ser pensada para dar 
cuenta de los perpetradores. Para construir al grupo objetivo también se 
debe edificar al grupo perpetrador. La transformación y la alteración de la 
subjetividad es doble: tanto en la víctima como en el perpetrador. Entendiendo 
este proceso de reciprocidad podemos dar cuenta de cómo gente normal 
se transforma en asesinos en masa; no se trata entonces de una mutación 
instantánea sino en el tiempo.

Con lo expuesto, no solo se puede pensar a los perpetradores a partir 
de diversas gradaciones sino también con las herramientas para pensar la 
interacción de los grupos y el poder. Así, mientras que la cimentación del 
grupo objetivo tiende a homogenizar a la víctima, la del perpetrador como 
grupo se construye en forma heterogénea, en forma piramidal. En la cumbre 
de la pirámide se encuentra, siguiendo a Wright Mills (2013), una élite de 
poder, los altos círculos, una “minoría poderosa [que] está compuesta de 
hombres cuyas posiciones les permiten trascender los ambientes habituales 
de los hombres y las mujeres corrientes; ocupan posiciones desde las cuales 
sus decisiones tienen consecuencias importantes” (p. 20). Esta minoría tiene

el mando de las jerarquías y organizaciones más importantes 
de la sociedad moderna: gobiernan las grandes empresas, gobier-
nan la maquinaria del Estado y exigen sus prerrogativas, dirigen la 
organización militar, ocupan los puestos de mando de la estructura 
social en los cuales están centrados ahora los medios efectivos del 
poder y la riqueza y la celebridad de que gozan. (Mills, 2013, p. 20)

Estos altos círculos son los que crearán el ambiente “para autorizar 
el genocidio” (Kuper, 1981, p. 84). De esta élite emana el primer paso, la 
primera etapa: la constitución y construcción ideológica del grupo objetivo. 
Sin embargo, la fundamentación ideológica no es la única herramienta que 
posibilita un genocidio; para la transformación del perpetrador en asesino 
en masa se necesitan, al menos, dos elementos: primero, que esa élite no 
pueda resolver el conflicto con el grupo objetivo, y, luego, que arbitre los 
medios para llevar adelante un genocidio. Ambos mecanismos no hacen 
sino crear lo que podríamos denominar los marcos sociales del mal.

3.	 Al pensar una posible periodización o etapas que componen un genocidio, tanto 
Daniel Feierstein (2007) como Gregory Stanton (2016) señalan las diversas for-
mas en las que se construye el enemigo a exterminar. 



[ 3 2 0]

U
N

IV
E

R
S

ID
A

D
 N

A
C

IO
N

A
L

 D
E

 C
O

L
O

M
B

IA

Li
or

 Z
yl

be
rm

an
Diversos abordajes

Si bien el mal resulta ser un tema de interés desde la época clásica, 
será recién a partir de los Juicios de Núremberg que la psiquiatría trate de 
dar cuenta del porqué de la maldad genocida. Recientemente Jack El-Hai 
(2015), con el propósito de entenderla, ofreció un racconto de la conflictiva 
tarea llevada adelante por el psiquiatra militar Douglas Kelly en la prisión 
de Núremberg ante los jerarcas nazis que estaban siendo juzgados. En sus 
conversaciones con los acusados, sobre todo las mantenidas con Hermann 
Göring, se debatía entre dilucidar una esencia del mal, arraigada quizá en 
alguna parte del cerebro, y la normalidad de estos. Sin duda, fue la obra de 
Hannah Arendt (2005), al analizar la figura de Adolph Eichmann, la que llevó 
a pensar la normalidad del encargado de la “solución final”. Mientras el libro 
veía la luz en 1963, poco tiempo después de una primera publicación por 
entregas en The New Yorker, Stanley Milgram trasladó las preguntas filosóficas 
al campo de la psicología experimental publicando los resultados de lo que 
fue conocido como el “experimento Milgram” (Milgram, 1969). Con el 
tiempo, y al sucederse otros casos de genocidios como también de masacres, 
esos trabajos pioneros fueron retomados por los de Philip Zimbardo (2008), 
Herbert Kelman y V. Lee Hamilton (1990), Ervin Staub (1992) o Robert J. 
Lifton (2000), entre otros. Tal es así que, en los últimos años, a partir de esos 
trabajos pioneros se ha creado una línea de trabajo específica en el marco de 
los estudios sobre genocidio (Williams y Buckley-Zistel, 2018), que propone 
diversos modelos y esquemas para el estudio de la naturaleza del mal y la 
transformación de personas normales a genocidas.

Todos estos trabajos poseen también una intención particular: com-
prenden que la prevención del genocidio comienza por advertir cómo se 
crea un genocida. En consecuencia, todos estos modelos se alejan de las 
características intrínsecas de la persona, de la propensión natural del ser 
humano para hacer el mal. Zimbardo (2008), por ejemplo, menciona dos 
grandes enfoques posibles: la postura tradicional que busca las explicaciones 
en la patología de la persona, planteando preguntas sobre el quién —¿quién 
es el responsable?—, a esta postura se la denomina criterio disposicional; en 
cambio, la psicología social —y la sociología— plantea preguntas sobre el 
qué —¿qué circunstancias pueden generar una conducta?—, a este criterio 
se lo denomina situacional (pp. 28-29).

Es preciso señalar que la adopción de este último criterio, comprender 
que el genocida sufre una transformación, no implica justificarlo, “entender 
‘por qué’ se ha hecho algo no justifica ese ‘algo’” ya que, según Zimbardo, 
el análisis psicológico no equivale a una especie de “excusología”: “las 
personas y los grupos que se comportan de una forma inmoral o ilegal 
siguen siendo responsables moralmente y legalmente de su complicidad 
y de sus delitos” (Zimbardo, 2008, p. 319).

Los marcos sociales del mal
La noción de marcos sociales del mal se inspira en los de la memoria, 

pensados por Maurice Halbwachs (2004), y en los del conocimiento, 



[ 3 21 ]
R

E
V

. 
C

O
L

O
M

B
. 

S
O

C
. 

 
V

O
L

.4
3,

 N
.0

 2
 

J
U

L
.-

D
IC

. 
2

0
2

0
  

IS
S

N
: 

im
p

re
so

 0
12

0
-1

5
9

X
 -

 e
n 

lí
n

e
a 

2
2

56
-5

4
8

5 
 

B
O

G
O

TÁ
-C

O
L

O
M

B
IA

  
P

P.
 3

11
-3

2
9 

  
 

Lo
s 

m
ar

co
s 

so
ci

al
es

 d
el

 m
al

. N
ot

as
 p

ar
a 

el
 e

st
ud

io
 d

e 
lo

s 
pe

rp
et

ra
do

re
s 

de
 g

en
oc

id
io

s

analizados por Georges Gurvitch (1969). Halbwachs se refirió con dicha 
idea a la forma en la que las memorias individuales se entreayudan y se 
prestan recíproco apoyo, y en su combinación de recuerdos se crearía la 
memoria colectiva. Gurvitch, al abordar una sociología del conocimiento, 
se refirió a los marcos como las estructuras sociales parciales y globales 
que constituyen los intercambios de conocimiento.

A partir de ello, la noción de marco social permite dar cuenta de que 
la(s) persona(s) y la(s) situación(es) mantienen una interacción dinámica, y 
así como se generan marcos para el recuerdo o el conocimiento y también 
se construyen para practicar el mal. Con todo, esta homologación requiere 
una diferenciación sustancial: el componente temporal. Mientras que los 
marcos de la memoria pueden surgir, afianzarse y disiparse en el lapso en 
el que dura un grupo, los del mal necesitan de una mayor proporción de 
tiempo para su consolidación y su posterior pasaje a la acción.

Los marcos sociales del mal poseen, como ya fuera dicho, un esquema 
piramidal. En la cúspide se encuentra la minoría poderosa, los altos círculos, 
los líderes políticos —y militares— que presupondrán poner fin a un conflicto 
llevando adelante un genocidio. En dicho círculo se encuentra también la 
justificación ideológica; este nivel se encuentra motivado por la ideología 
y también es el que “manufactura la diferencia” (Hinton, 2005, p. 211); es 
decir, se establece un “nosotros” y un “ellos”, un enemigo.

En la parte inferior de la pirámide se encuentran los que efectivamente 
llevan adelante el exterminio, son aquellos que han aprehendido o deben 
aprehender los marcos sociales del mal. La rotación e incorporación de 
miembros pueden dar cuenta también de los modos en los que estos marcos 
pueden ser incorporados y vueltos “normales”; ello se debe a que estos 
no son una forma de conocimiento sino de experiencia. La perspectiva 
situacionista permite también problematizar la adhesión al plan genocida 
por parte de las personas. Al leer algunos testimonios de los perpetradores 
(Sereny, 2009), sobre todo aquellos que pertenecen a la mencionada parte 
inferior, notaremos que muchos de ellos no fueron motivados en términos 
ideológicos o por su conocimiento e implicación política sino por la situación 
o el contexto. Entonces, resulta importante remarcar el carácter experiencial 
de la transformación antes que el cognitivo o, incluso, el político.

La experiencia genocida también se encuentra encuadrada a partir 
de marcos, o, con Erving Goffman (2006), de “marcos de referencia” o 
esquemas interpretativos. Los que el autor canadiense denomina marcos 
de referencia sociales “proporcionan una base de entendimiento de los 
acontecimientos que incorporan la voluntad, el objetivo y el esfuerzo de 
control de una inteligencia, de una agencia viva” (Goffman, 2006, p. 24). 
Por otro lado, los acontecimientos son percibidos en los términos de los 
marcos de referencia, y el tipo de marco que se emplea proporciona una 
manera de describir el acontecimiento.

Al revisar diversos casos veremos que al momento de producirse el 
exterminio los marcos de referencia, los marcos del mal, habían sido mol-
deados de tal forma que el enemigo era percibido como tal y su exterminio 



[ 3 2 2 ]

U
N

IV
E

R
S

ID
A

D
 N

A
C

IO
N

A
L

 D
E

 C
O

L
O

M
B

IA

Li
or

 Z
yl

be
rm

an
encontraba justificación. Para el Holocausto, la “solución final” significó 
la conclusión de una larga cadena de acontecimientos que permitieron 
que los implicados en esta pudieran llevar adelante el exterminio; en 
Ruanda, una extensa guerra civil, una altísima tasa de desempleo y una 
crisis económica y sanitaria que devastaba al país colaboró en dejar de 
percibir a los tutsis como humanos y habilitar a que fueran exterminados 
como “cucarachas”4. Al remitirse al caso camboyano, para pensar la toma 
del poder por parte de los Khmer Rouge, no se deben olvidar los años 
de colonialismo y el estado en el que se encontraba el país luego de la 
Operación Menú llevada adelante por los Estados Unidos5. En síntesis, 
los marcos de referencia constituyen un elemento central de la cultura de 
una sociedad que permite percibir el mundo. Una vez solidificados los 
marcos pueden generar resistencia si se impone un cambio; es el tiempo, 
nuevamente, lo que permite la transformación de estos.

De este modo, un primer paso en la mutación requiere no solo de una 
visión o utopía ideológica6 sino de una transformación mental, modificar o 
crear nuevos marcos de referencia acordes a una “mentalidad genocida”; 
es decir, “una mentalidad que incluye la voluntad individual y colectiva 
de producir, desplegar y, de acuerdo con ciertos estándares de necesidad, 
usar armas conocidas para destruir poblaciones humanas enteras” (Lifton 
y Markusen, 1990, p. 3).

Marcos e interacción
En calidad de estructuras estructurantes, los marcos sociales del mal 

poseen una forma de interacción singular. Desde la forma piramidal de su 
organización ya podemos vislumbrar que estos marcos se caracterizan por 
ofrecer una relación asimétrica entre los círculos superiores y los inferiores. 
La elite es la que proporciona los fundamentos, mientras que los subalternos 
son los que ejecutan el momento de aniquilamiento del genocidio.

En ese contexto, estos últimos poseen cierto grado de autonomía 
respecto de la elite. Tomando algunas nociones de Alfred Schütz, podríamos 
decir que la elite es la que establece el proyecto mientras que los círculos 
inferiores son los que accionan; el proyecto establece así motivos para 
estos llevando a que cada persona accione según sus propios criterios: 
el proyecto es único y uno, los modos —la metodología— de alcanzarlo 
son diversos, de ahí esa posible autonomía. Las cámaras de gas nazis, por 
ejemplo, no fueron pautadas en la Conferencia de Wannsee sino que se 
sistematizó su uso luego de varias pruebas y errores en diversos campos. 

4.	 La propaganda antitutsi empleaba esta denominación a fin de deshumanizar a 
los tutsis (Straus, 2006).

5.	 Con este nombre se conoce a los bombardeos realizados por los Estados Unidos 
durante la Guerra de Vietnam en el este de Camboya y en Laos, ambos países 
neutrales, entre el 18 de marzo de 1969 y el 26 de mayo de 1970. Dicha operación 
no pasó por el Congreso de ese país, sino que fue una decisión tomada única-
mente por el presidente de aquel momento, Richard Nixon.

6.	 Sobre la relación entre utopía y genocidio véase Weitz (2003).



[ 3 23 ]
R

E
V

. 
C

O
L

O
M

B
. 

S
O

C
. 

 
V

O
L

.4
3,

 N
.0

 2
 

J
U

L
.-

D
IC

. 
2

0
2

0
  

IS
S

N
: 

im
p

re
so

 0
12

0
-1

5
9

X
 -

 e
n 

lí
n

e
a 

2
2

56
-5

4
8

5 
 

B
O

G
O

TÁ
-C

O
L

O
M

B
IA

  
P

P.
 3

11
-3

2
9 

  
 

Lo
s 

m
ar

co
s 

so
ci

al
es

 d
el

 m
al

. N
ot

as
 p

ar
a 

el
 e

st
ud

io
 d

e 
lo

s 
pe

rp
et

ra
do

re
s 

de
 g

en
oc

id
io

s

Asimismo, en cada campo de exterminio —al igual que en los campos de 
concentración—, si bien este poseía un único y mismo objetivo, las formas 
de dirigirlo y llevar adelante la tarea dependían de los dictámenes del 
comandante de cada campo. En Camboya, observamos que en las granjas 
colectivas la metodología de aniquilamiento era una, mientras que en el 
centro de interrogación S21 otra (Chandler, 1999). En Ruanda también 
encontramos una situación similar: el exterminio de los tutsis fue realizado 
por medio de una heterogeneidad de formas, desde el uso de armas de 
fuego hasta la violación, pasando por el empleo de machetes, granadas o 
garrotes. Con lo expuesto, la autonomía de los círculos inferiores no es 
total; entre las bases y la élite existe una relación, una retroalimentación, 
aunque asimétrica.

Mantenimiento y reproducción
Hemos caracterizado sucintamente los marcos del mal y quienes 

propician su creación. Un segundo paso por analizar es cómo se mantienen 
y se reproducen una vez iniciada la etapa del exterminio, una vez que la 
gente normal se convierte en asesinos en masa. Para llevar adelante esa 
tarea se debe reparar entonces en la interacción social que comprende no 
solo a las personas sino también el contexto.

Como señala James Waller (2007), existen diversos tipos de influencias 
que permiten estudiar el modo en el que las personas comunes cometen 
genocidios. La construcción de una cosmovisión, como también de un 
“otro”, de una otredad negativa, no solo abarca influencias políticas sino 
también psicológicas en las personas. En el proceso de cristalización 
de dicha cosmovisión también se solidifican los marcos de referencia, 
permitiendo que dicha perspectiva sea válida y permita también percibir 
y explicar el mundo.

Este proceso es acompañado por otro: la socialización. Dicha socialización 
trabaja, al menos, en tres niveles: haciendo que las personas asuman sus roles 
“profesionales”, que se identifiquen con el grupo y que perciban al “otro” 
desde una visión deshumanizada. Existen muchas formas de deshumanizar 
a la víctima, pero lo cierto es que dicho proceso es el que le permite al 
perpetrador diferenciarse a la vez que obtener una distancia de la víctima: 
ante sus ojos, la víctima ya no es una persona sino una cosa.

La socialización no solo lleva a las personas a accionar hacia “afuera” 
—es decir, contra la víctima señalada—, sino también hacia “adentro”, 
hacia el interior del grupo. Cada círculo funciona, en cierto sentido, bajo 
la lógica de grupos manteniendo y afirmando los marcos. En ese proceso, 
el grupo mismo actúa como una forma de cohesión de sus miembros, 
por la cual seguir con el proyecto —matar en el círculo inferior— se 
vuelve un deber. Así, las personas no solo son observadas y evaluadas 
por los superiores, sino también por el propio grupo de pertenencia; 
a este proceso Waller (2007) lo denomina “vigilancia mutua” (p. 259). 
Asimismo, la cohesión no solo permite establecer un ámbito finito de 
sentido, noción que retomaremos en breve, sino también desindividualizar 



[ 3 2 4 ]

U
N

IV
E

R
S

ID
A

D
 N

A
C

IO
N

A
L

 D
E

 C
O

L
O

M
B

IA

Li
or

 Z
yl

be
rm

an
al perpetrador, volverlo anónimo, identificándose ya no como persona 
sino como miembro de un grupo.

Muchos autores han señalado que la desconexión moral resulta ser uno 
de los componentes importantes para indagar el pasaje de la gente común 
a genocidas; incluso también la noción de “neutralización” (Matza, 2014) 
puede resultar sugerente para el estudio de los genocidios. Desde nuestra 
perspectiva, apuntamos que más que una desconexión —que permitiría a 
los perpetradores regular su conciencia para “desconectarse” y no sentir 
remordimientos o algún tipo de culpa respecto a su tarea— o neutralización, lo 
que se produce es una reconexión o recalibración moral. El convencimiento, 
socialización e internalización del “nosotros” y “ellos” lleva a que la moral 
“cotidiana” caiga, brindando y otorgando así a los marcos sociales del mal 
coherencia, racionalidad y una significatividad particular. Esta reconexión 
moral —reconexión en un sentido doble: volverse a conectar, pero también 
llevar adelante una nueva conexión— acalla lo disonante, como la prohibición 
de matar, volviéndola una obligación moral; así, los marcos sociales del 
mal liberan las restricciones sociales y morales habituales en relación con 
el crimen. En otras palabras, los genocidas poseen una moral, y el estudio 
de esta es lo que nos permite auscultar de qué manera se configuran los 
ámbitos finitos de sentido bajo ciertos contextos.

En sintonía con lo expresado, la mentalidad genocida no solo se configura 
en el proceso de conversión por parte de las instituciones manejadas por 
los altos círculos, sino que en la autorización para cometer genocidio otros 
círculos también apoyan el crimen. Dicho apoyo se materializa no solo en 
recursos económicos o materiales sino también, y fundamentalmente, en 
apoyo moral. Los medios de comunicación, por ejemplo, pueden actuar 
como importantes fuentes de apoyo, reproduciendo y justificando la 
exclusión o asesinato del “otro” sin que los comunicadores manchen sus 
manos en las matanzas. En ese sentido, dicho apoyo será también el que 
normalice y justifique el accionar de los círculos inferiores.

Revisando la acción
Creemos que el concepto weberiano de acción, empleado por Shaw 

para pensar su teoría del genocidio, puede resultar limitado debido al 
acento colocado en la subjetividad. Recordemos que Weber entendía 
la acción como la conducta humana a la que el individuo le concede un 
sentido subjetivo (Weber, 2002). Diversos autores han discutido la noción 
weberiana de acción y escapa al presente escrito dar cuenta de los debates 
al respecto; sin embargo, con Alfred Schütz, uno de los autores que efectuó 
una temprana crítica, podemos sugerir otro enfoque para pensar la acción 
en el contexto de un genocidio.

Al efectuar su crítica a Weber, Schütz sugiere partir de las “vivencias 
intencionales conscientes dirigidas hacia el yo del otro” (Schütz, 1993, 
p. 174) distinguiendo entre conducta social —vivencias relacionadas con 
otro yo que emergen en forma espontánea— y acción social —vivencias 
que tienen el carácter de haber sido proyectadas previamente—. Con lo 



[ 3 25 ]
R

E
V

. 
C

O
L

O
M

B
. 

S
O

C
. 

 
V

O
L

.4
3,

 N
.0

 2
 

J
U

L
.-

D
IC

. 
2

0
2

0
  

IS
S

N
: 

im
p

re
so

 0
12

0
-1

5
9

X
 -

 e
n 

lí
n

e
a 

2
2

56
-5

4
8

5 
 

B
O

G
O

TÁ
-C

O
L

O
M

B
IA

  
P

P.
 3

11
-3

2
9 

  
 

Lo
s 

m
ar

co
s 

so
ci

al
es

 d
el

 m
al

. N
ot

as
 p

ar
a 

el
 e

st
ud

io
 d

e 
lo

s 
pe

rp
et

ra
do

re
s 

de
 g

en
oc

id
io

s

dicho, si el genocidio se caracteriza por ser un proceso, una planificación, 
este podría ser pensado bajo la lógica del proyecto teorizada por Schütz, ya 
que “el proyecto no anticipa la acción futura sino el acto futuro” (Schütz, 
2003, p. 49); eso quiere decir que mientras la acción es una proyección, el 
acto es el resultado de ese proceso.

Ahora bien, mientras que Weber pensaba la acción en términos subje-
tivos, Schütz, al incorporar al “otro” en la ecuación, añadirá un elemento 
vital: la intersubjetividad. La acción social siempre se dirige hacia “otro” 
y no necesariamente se basa en un proyecto determinado, sino que puede 
emerger en forma espontánea. Ello es posible debido a que las relaciones 
sociales presuponen una serie de idealizaciones que conforman lo que 
Schütz denominó “tesis de reciprocidad de perspectivas” (Schütz, 2003, 
p. 42): la idealización de la intercambiabilidad de los puntos de vista y la 
idealización de la congruencia de los sistemas de significatividades. La 
tesis de reciprocidad de perspectiva, en última instancia, presupone que 
me enfrento —cara a cara o a través de mediaciones— a un “otro” como yo. 
En este contexto, podemos sugerir que la acción social resulta un concepto 
también empapado por la identidad, ya que los marcos sociales del mal 
son los que posibilitan, en determinado ámbito de sentido, rebatir la tesis: 
ante el grupo objetivo, la tesis se reconfigura, el “otro” no es un como yo. 
En el marco de un genocidio, podemos sugerir que la tesis schütziana se 
restablece en una tesis de oposición de perspectivas.

Desde lo expresado se entiende también que un genocida puede convivir 
con las dos tesis, tanto con la de reciprocidad —que puede conducir a una 
posible empatía con el “otro” — como con la de oposición —que clausuraría 
toda posibilidad de empatía—. Comúnmente se sugiere que ello es posible 
debido a la escisión de la personalidad del genocida, al distanciamiento que 
puede efectuar: un genocida puede exterminar a cientos y ser un adorable padre 
de familia. En consecuencia, si los marcos sociales del mal buscan configurar 
un nuevo sentido y las experiencias de las personas, para consolidarse deben 
construir un ámbito finito de sentido particular.

Siguiendo a William James, Schütz se diferenció de la noción de 
subuniverso porque “lo que constituye la realidad es el sentido de nuestras 
experiencias, y no la estructura ontológica de los objetos” (Schütz, 2003, p. 
215), definiendo así ámbito finito de sentido a “un determinado conjunto 
de nuestras experiencias si todas ellas muestran un estilo cognoscitivo 
específico y son no solo coherentes en sí mismas, sino también compatibles 
unas con otras” (Schütz, 2003, p. 215). De este modo, en el contexto de un 
genocidio, los marcos sociales del mal son los que vuelven coherentes unas 
experiencias que, por fuera de determinado ámbito de sentido, se tornan 
no solo inconexas sino reprochables y reprobadas. Por otro lado, la noción 
de ámbito finito de sentido también profundiza la impresión de comunidad 
por parte de los perpetradores, de unión y de cohesión. Al desarrollar su 
concepto, Schütz reconoce así el modo en el que convivimos con realidades 
múltiples; en esa dirección, los ámbitos finitos de sentido no solo poseen 
marcos de referencia concretos sino también su propia distribución y acervo 



[ 3 2 6 ]

U
N

IV
E

R
S

ID
A

D
 N

A
C

IO
N

A
L

 D
E

 C
O

L
O

M
B

IA

Li
or

 Z
yl

be
rm

an
de conocimiento. Estos dos elementos establecen reglas y una moral clara al 
interior del ámbito como también herramientas para llevar adelante tareas 
típicas, interpretar y darle sentido al mundo; de este modo, al colocar el 
acento en la experiencia y el conocimiento, los ámbitos finitos de sentido 
permiten compartir también realidades específicas.

Dado que no es la totalidad de una sociedad la que se vuelve genocida 
sino un grupo determinado con mayor o menor cantidad de miembros, 
las experiencias de dicho grupo lo cohesionan, reforzando un “nosotros” 
que solo puede ser comprendido en el propio ámbito finito de sentido. 
A contrapelo, traspasar o cambiar el ámbito transforma el sentido de las 
experiencias, posibilitando la reinserción del genocida, por ejemplo, en 
su espacio familiar. Este traspaso, la posibilidad de atravesar diversos 
ámbitos finitos de sentido, quizá pueda ser comprendido a partir de las 
propias expresiones de los genocidas, sobre todo en aquellos miembros 
del círculo inferior; en varias obras testimoniales puede percibirse que para 
ellos la tarea genocida era comprendida como un trabajo (Hatzfeld, 2004), 
y, como tal, como ámbito finito de sentido, este poseía reglas, costumbres 
e incluso horarios.

Previamente, al referirnos a la tesis de reciprocidad de perspectivas, 
mencionamos también el sistema de significatividades. Idea que Schütz 
intentó desarrollar hacia finales de su vida (Schütz, 1970), este enfoque 
puede ayudarnos a ahondar nuestra indagación, emparentándola con 
la idea de “universo de obligaciones” que fuera pensada por Helen Fein 
al estudiar las diversas formas en las que los perpetradores legitiman el 
genocidio. Para Fein (1993), dicha noción es la que permite desligarse de 
la responsabilidad moral por el “otro”, “la víctima tiene que ser eliminada 
para que nosotros podamos vivir” (p. 27); surge así un “círculo de personas 
con obligaciones recíprocas de protegerse mutuamente” a la vez que señala 
“los límites exteriores del territorio social dentro del cual se pueden plantear 
las cuestiones morales con sentido. Más allá de esta frontera, los preceptos 
morales no tienen validez y las valoraciones morales carecen de sentido” 
(Bauman, 1997, p. 49). El proceso de acumulación del genocidio, que lleva 
a su autorización, no hace sino ir expulsando al “otro”, al grupo objetivo, 
del universo de obligaciones.

Según Schütz, la idea de significatividad se refiere a que nuestra com-
prensión del mundo solo se da en el grado necesario para poder actuar en 
él y operar sobre él. Para decirlo de otro modo, son los aspectos del mundo 
los que cobran relevancia o interés movilizados por un motivo pragmático 
para poder llevar a cabo nuestro accionar. La significatividad daría cuenta, 
entonces, de la manera en la que atendemos a los sucesos del mundo, nuestra 
atención sobre ellos y los posibles planes para trazar nuestras acciones. 
Como fuera dicho, la tesis de reciprocidad de perspectivas también pone en 
juego las significatividades, ya que la idealización de la congruencia de los 
sistemas de estas presupone que los sistemas de significatividades privados 
que surgen de situaciones biográficas particulares son reemplazados por 
sistemas de significatividades socialmente aceptados. De ello se desprende 



[ 3 2 7]
R

E
V

. 
C

O
L

O
M

B
. 

S
O

C
. 

 
V

O
L

.4
3,

 N
.0

 2
 

J
U

L
.-

D
IC

. 
2

0
2

0
  

IS
S

N
: 

im
p

re
so

 0
12

0
-1

5
9

X
 -

 e
n 

lí
n

e
a 

2
2

56
-5

4
8

5 
 

B
O

G
O

TÁ
-C

O
L

O
M

B
IA

  
P

P.
 3

11
-3

2
9 

  
 

Lo
s 

m
ar

co
s 

so
ci

al
es

 d
el

 m
al

. N
ot

as
 p

ar
a 

el
 e

st
ud

io
 d

e 
lo

s 
pe

rp
et

ra
do

re
s 

de
 g

en
oc

id
io

s

que los partícipes de la comunicación pueden interpretar los objetos o hechos 
comunes de una manera “empíricamente idéntica” (Schütz, 2003, p. 283) 
suficiente para todos los fines prácticos. De esta manera, Schütz sostiene que 
la tesis de reciprocidad de perspectivas “conduce a la aprehensión de objetos 
y sus aspectos realmente conocidos por mí y potencialmente conocidos por 
usted como conocimiento de todos” (Schütz, 2003, p. 43). El sistema de 
significatividades le permite a la tesis la presunción de un mundo de objetos 
comunes y, por ende, la posibilidad de la comunicación.

En consecuencia, si el estudio de los perpetradores puede hacerse de 
una sociología que contemple las características recién mencionadas, la 
teoría schütziana nos permite reparar en cómo los miembros de un grupo 
social comparten un sistema de tipificaciones y de significatividades y un 
conjunto de motivaciones que configuran su identidad colectiva como 
grupo. El sentido particular que el grupo le otorgue al mundo o a una 
situación o tema específico puede fortalecer un “nosotros” enfrentándose 
con un “otro”. Lo sugerente es que esta lucha no deriva únicamente en 
la imposición de esquemas interpretativos, sino que también tiene conse-
cuencias en la autointerpretación de sí que realizan los propios grupos y 
en la constitución de sus identidades colectivas.

Los marcos sociales del mal conducen a tipificar al “otro” como tal, 
transformando el sistema de significatividades ya no para que no haya 
comunicación sino para continuar reproduciendo una tipificación excluyente. 
Al no ser el “otro” un semejante, el sistema de significatividades permite 
consentir una identidad “empírica” del otro como un “otro negativo”, a la 
vez que reasegura la del “nosotros” de los perpetradores: como proceso, 
el genocidio excluye al “otro” del sistema de significatividades de los 
perpetradores, en el sentido de que obstruye la posibilidad de percibir al 
“otro” como un alter ego, un “como yo”, creando el entorno sociopolítico 
para la posterior perpetración de violencia genocida.

Final del recorrido
El presente texto tuvo como objetivo efectuar una indagación socio-

lógica en torno a los perpetradores de genocidio. Una de las preguntas 
que comúnmente se hace es cómo personas normales pueden volverse 
asesinos en masa, para ello pensamos que una sociología que interrogue 
las características de la vida cotidiana puede ser útil para pensar dicha 
transformación.

En efecto, un genocidio es un proceso que se efectúa, se acumula, a lo 
largo del tiempo. Nunca son espontáneas las matanzas, sino que la etapa 
de aniquilamiento requiere de insumos, recursos y preparación; en otras 
palabras, se deben crear las condiciones de posibilidad. Sugerimos así que 
una de las herramientas para su estudio radica en pensar los marcos sociales 
del mal, de qué forma se constituye y solidifica el “otro negativo”, el grupo 
objetivo que llegado el momento se habilitará su exterminio; asimismo, 
pensar los marcos también nos permite vislumbrar la complejidad del 
grupo denominado perpetradores.



[ 3 2 8 ]

U
N

IV
E

R
S

ID
A

D
 N

A
C

IO
N

A
L

 D
E

 C
O

L
O

M
B

IA

Li
or

 Z
yl

be
rm

an
Las ciencias sociales en general, y la sociología en particular, al estudiar 

la lógica social de los genocidios, al comprenderlos como un tipo de acción 
social, han intentado demostrar que estos no son una excepción, sino que 
son parte inherente de las sociedades modernas. En ese sentido, si nos 
propusimos estudiar el problema a partir de algunos conceptos de Alfred 
Schütz no fue debido a que este autor haya trabajado la temática sino a que 
su obra permite indagar nociones como la intersubjetividad, el sentido y la 
acción, entre otros. En nuestra investigación sobre los perpetradores creemos 
que dichas ideas resultan arena fértil para problematizar el estudio e intentar 
comprender cómo se produce el pasaje de gente común a asesinos en masa.

Este trabajo intentó ser una primera aproximación a una tarea que 
recién comienza, pensando qué puede aportar la sociología al análisis de 
este problema. Si bien hemos dejado de lado otras perspectivas teóricas, no 
intentamos efectuar un modelo o explicación unívoca sino rodear a nuestro 
objeto de estudio, comenzar un camino de interrogaciones convencidos 
de que comprender cómo operan los marcos sociales del mal, cómo se 
produce la conversión de gente común en asesinos en masa, puede resultar 
una herramienta válida para la prevención de genocidios.

Referencias
Álvarez, A. (2001). Governments, Citizens, and Genocide. Bloomington: Indiana 

University Press.
Arendt, H. (2005). Eichmann en Jerusalén. Barcelona: Debolsillo.
Bauman, Z. (1997). Modernidad y Holocausto. Madrid: Sequitur.
Browning, C. (2011). Aquellos hombres grises. El batallón 101 y la solución final en 

Polonia. Barcelona: Edhasa.
Chandler, D. (1999). Voices from S-21. Berkeley: University of California Press.
El-Hai, J. (2015). El nazi y el psiquiatra. Buenos Aires: Ariel.
Feierstein, D. (2007). El genocidio como práctica social. Entre el nazismo y la 

experiencia argentina. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica.
Feierstein, D. (2016). Introducción a los estudios sobre genocidio. Buenos Aires: 

Fondo de Cultura Económica /Eduntref.
Fein, H. (1993). Genocide: A Sociological Perspective. Londres: sage.
Goffman, E. (2006). Frame Analysis. Madrid: Siglo XXI-cis.
Gurvitch, G. (1969). Los marcos sociales del conocimiento. Caracas: Monte Ávila.
Halbwachs, M. (2004). Los marcos sociales de la memoria. Barcelona: Anthropos
Hatzfeld, J. (2004). Una temporada de machetes. Barcelona: Anagrama.
Hilberg, R. (1993). Perpetrators, victims, bystanders. The Jewish Catastrophe, 

1933-1945. Nueva York: HarperPerennial.
Hilberg, R. (2005). La destrucción de los judíos europeos. Madrid: Akal.
Hinton, A. L. (2005). Why Did They Kill?: Cambodia in the Shadow of Genocide. 

Berkeley: University of California Press.
Huttenbach, H. (2007). Hacia una definición conceptual del genocidio. Revista 

de Estudios sobre Genocidio, 1, 27-35. Consultado el 1 de julio del 2020 
en: http://revistas.untref.edu.ar/index.php/reg/issue/view/1/Revista%20
de%20Estudios%20sobre%20Genocidio%20Vol.1



[ 3 2 9 ]
R

E
V

. 
C

O
L

O
M

B
. 

S
O

C
. 

 
V

O
L

.4
3,

 N
.0

 2
 

J
U

L
.-

D
IC

. 
2

0
2

0
  

IS
S

N
: 

im
p

re
so

 0
12

0
-1

5
9

X
 -

 e
n 

lí
n

e
a 

2
2

56
-5

4
8

5 
 

B
O

G
O

TÁ
-C

O
L

O
M

B
IA

  
P

P.
 3

11
-3

2
9 

  
 

Lo
s 

m
ar

co
s 

so
ci

al
es

 d
el

 m
al

. N
ot

as
 p

ar
a 

el
 e

st
ud

io
 d

e 
lo

s 
pe

rp
et

ra
do

re
s 

de
 g

en
oc

id
io

s

Jaspers, K. (1998). El problema de la culpa. Barcelona: Paidós.
Kelman, H. y Lee Hamilton, V. (1990). Crímenes de obediencia. Buenos Aires: 

Planeta.
Kuper, L. (1981). Genocide. Its Political Use in the Twentieth Century. New 

Haven: Yale University Press.
Lemkin, R. (2009). El dominio del Eje en la Europa ocupada. Buenos Aires: 

Prometeo.
Lifton, R. J. (2000). The Nazi Doctors. Nueva York: Basic Books.
Lifton, R. J. y Markusen, E. (1990). The Genocidal Mentality. Nazi Holocaust and 

Nuclear Threat. Nueva York: Basic Books.
Matza, D. (2014). Delincuencia y deriva. Buenos Aires: Siglo XXI.
Milgram, S. (1969). Obediencia a órdenes criminales. Buenos Aires: Ediciones del 

ces.
Mills, C. W. (2013). La élite del poder. México: Fondo de Cultura Económica.
Schabas, W. (2009). Genocide in International Law. Cambridge: Cambridge 

University Press.
Schütz, A. (1970). Reflections on the Problem of Relevance. New Haven: Yale 

University Press.
Schütz, A. (1993). La construcción significativa del mundo social. Barcelona: 

Paidós.
Schütz, A. (2003). El problema de la realidad social. Buenos Aires: Amorrortu.
Sémelin, J. (2013). Purificar y destruir. Usos políticos de las masacres y genocidios. 

San Martín: Unsam Edita.
Sereny, G. (2009). Desde aquella oscuridad. Buenos Aires: Edhasa.
Shaw, M. (2007). What is Genocide? Cambridge: Polity Press.
Stanton, G. (2016). The Ten Stages of Genocide. En genicedewatch.net. 

Consultado el 1 de febrero del 2019 en Genocide Watch. http://
genocidewatch.net/genocide-2/8-stages-of-genocide/

Staub, E. (1992). The roots of Evil: The Origin of Genocide and Other Groups of 
Violence. Nueva York: Cambridge University Press.

Straus, S. (2006). The Order of Genocide. Race, Power, and War in Rwanda. 
Ithaca: Cornell University Press.

Waller, J. (2007). Becoming Evil. How Ordinary People Commit Genocide and 
Mass Killing. Nueva York: Oxford University Press.

Weber, M. (2002). Economía y sociedad. Madrid: Fondo de Cultura Económica.
Weitz, E. D. (2003). A Century of Genocide. Utopias of Race and Nation. 

Princeton: Princeton University Press.
Williams, T. y Buckley-Zistel, S. (2018). Perpetrators and Perpetration of Mass 

Violence: Action, Motivations and Dynamics. Nueva York: Routledge.
Zimbardo, P. (2008). El efecto Lucifer. Barcelona: Paidós.


