PP. 311-329

BOGOTA-COLOMBIA

ISSN: impreso 0120-159X - en linea 2256-5485

VOL.43, N.°2 JUL.-DIC. 2020

REV. COLOMB. socC.

Los marcos sociales del mal. Notas para el

estudio de los perpetradores de genocidios’

The social frameworks of evil. Notes for the study
of genocide perpetrators

As estruturas sociais do mal. Notas para o estudo
dos autores de genocidios

Lior Zylberman™

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Tecnolégicas (Conicet),
Universdad Nacional de Tres de Febrero, Buenos Aires, Argentina

Cémo citar: Zylberman, L. (2020). Los marcos sociales del mal. Notas para el estudio de los

perpetradores de genocidios. Revista Colombiana de Sociologia, 43(2), 311-329.

poI: https://doi.org/10.15446/rcs.v43n2.72829

Este trabajo se encuentra bajo la licencia Creative Commons Attribution 4.0.

Articulo de revisién
Recibido: 12 de junio del 2018  Aprobado: 25 de febrero del 2019

*

Este articulo se enmarca en una investigacion sobre la representacion del genocidio en el
cine documental que el autor lleva adelante en el Centro de Estudios sobre Genocidio de la
Universidad Nacional de Tres de Febrero (Untref) y en la Facultad de Arquitectura, Disefio
y Urbanismo de la Universidad de Buenos Aires (FADU-UBA).

** Doctor en Ciencias Sociales por la Universidad de Buenos Aires, Argentina. Investigador
del Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (Conicet) con lugar de trabajo
en el Centro de Estudios sobre Genocidio de la Universidad Nacional de Tres de Febrero. Es
profesor titular en la carrera de Diseiio de Imagen y Sonido en la Facultad de Arquitectura,
Diseiio y Urbanismo de la Universidad de Buenos Aires (UBA). Actualmente lleva adelante
una investigacién sobre la representacién del genocidio en el cine documental.

Correo electrénico: liorzylberman@gmail.com-0RcID: https://orcid.org/0000-0002-3500-2781

[311]



[312]

Lior Zylberman

Resumen

Nuestro trabajo se enmarca en una investigacién en torno a los debates sociolégicos
acerca del genocidio, encontrdndonos en esta etapa en el estudio sobre los perpetradores.

Actor polémico en las investigaciones sobre la temdtica, las primeras aproxima-
ciones, al calor de los Juicios de Nuremberg entre 1945 y 1946, tendieron a asociar y a
exponer a los perpetradores a partir de explicaciones que los ubicaron bajo pardmetros
de anormalidad y de sadismo, atribuyéndoles al mismo tiempo caracteristicas demonia-
cas. En la década de 1960 se produjo un giro sustancial a partir del desarrollo del juicio
a Adolph Eichmann, responsable de la Solucién final nazi, como también en el campo
de la psicologfa experimental. De este modo, y a pesar de los debates y controversias
que generaron en su momento, la obra pionera de Hannah Arendt (2005) asi como los
experimentos llevados adelante por Stanley Milgram (1969) permitieron un cambio sus-
tancial en el andlisis de los perpetradores, siendo uno de sus aportes fundamentales la
comprension del cardcter “normal” de estos.

Relegada en las décadas sucesivas, en los dltimos afios ha habido un creciente interés
en el estudio de esta figura, en parte debido a la reiteracién de casos de genocidios y otros
tipos de violencia en masa, y se han hecho diversas investigaciones tanto en el campo de
la psicologfa como en el de la sociologfa.

En el desarrollo de nuestra investigacién, hemos pensado la nocién de marcos so-
ciales del mal para comprender cémo la gente comiin puede convertirse en genocida. En
esa direccién, este articulo tiene dos objetivos: por un lado, nos proponemos explorar y
presentar algunas de las diversas perspectivas con las que se ha analizado esta figura; por
el otro, al partir de la posibilidad de analizar al genocidio como una accién social, nos
aventuramos a reparar en los posibles aportes que puede hacer la teorfa de Alfred Schutz
al andlisis de esta cuestién. Si bien el sociélogo de origen austriaco no reflexioné sobre
la temdtica, creemos que sus escritos pueden aportar a la comprensién sociolégica del
genocidio.

Palabras clave: accién social, genocidio, mal, marcos sociales, perpetradores,
violencia.

Descriptores: accién social, discriminacién, genocidio, violencia.

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



PP. 311-329

BOGOTA-COLOMBIA

ISSN: impreso 0120-159X - en linea 2256-5485

VOL.43, N.°2 JUL.-DIC. 2020

REV. COLOMB. socC.

Abstract

This article is framed in an investigation about the sociological debates about geno-
cide, focalizing in this stage in the study of perpetrators.

A controversial actor in the investigations on the subject, the first approximations
to the figure of the perpetrator during Nuremberg Trials between 1945 and 1946, tended
to associate and expose the perpetrators from explanations that placed them under pa-
rameters of abnormality and sadism, attributing them the demonic characteristics at the
same time. In the 1960s, there was a substantial shift from the Adolph Eichmann Trial,
responsible for the Nazi Final Solution, as well as in the field of experimental psychol-
ogy. In this way, and despite the debates and controversies that generated at the time, the
pioneering work of Hannah Arendt (2005) and the experiments developed by Stanley
Milgram (1969) allowed a substantial change in the analysis of the perpetrators, is the
understanding of their “normal” character one of their fundamental contributions.

Relegated in successive decades, recently there has been a growing interest in the
study of this figure, due in part to the reiteration of cases of genocide and other types
of mass violence; and various investigations have been carried out both in the field of
psychology and sociology.

In the course of our research, we have thought about the notion of social frameworks
of evil to understand how ordinary people can become genocidal. In that way, this article
has two objectives; on the one hand, we intend to explore and present some of the dif-
ferent perspectives that have analyzed this figure; on the other hand, through the under-
standing of genocide as a social activity we try to consider the possible contributions that
Alfred Schutz’s theory can make to the analysis of this problem. Although the Austrian
sociologist did not write on the subject, we believe that his writings can contribute to the
sociological understanding of genocide.

Keywords: evil, genocide, perpetrators, social action, social frameworks, violence.

Descriptors: discrimination, genocide, social action, violence.

[

w
»

w
—_—

Los marcos sociales del mal. Notas para el estudio de los perpetradores de genocidios



[314]

Lior Zylberman

Resumo

Nosso trabalho estd delimitado em uma investigagao em torno dos debates sociol6gi-
cos sobre o genocidio, encontrando-nos nesta fase do estudo dos autores.

Ator polémico nas investigagdes sobre o assunto, as primeiras aproximagoes, no
calor dos Julgamentos de Nuremberg, entre 1945 e 1946, tenderam a associar e expor os
perpetradores com base em explicagdes que os localizam sob pardmetros de anormalida-
de e sadismo, atribuindo-os as caracteristicas demoniacas a0 mesmo tempo. Na década
de 1960, houve uma mudanga substancial desde o desenvolvimento do julgamento para
Adolph Eichmann, responsével pela solugio final nazista, bem como no campo da psico-
logia experimental. Dessa forma, e apesar dos debates e controvérsias gerados na época, o
trabalho pioneiro de Hannah Arendt (2005), como os experimentos realizados por Stan-
ley Milgram (1969), permitiram uma alteragao substancial na andlise dos perpetradores,
sendo um deles de suas contribuigdes fundamentais a compreensao do cariter “normal”
deles.

Relegado em décadas sucessivas, nos dltimos anos tem havido um interesse cres-
cente no estudo dessa figura, em parte devido a repeti¢do de casos de genocidio e outros
tipos de violéncia em massa, e vdrias investigagdes foram realizadas tanto no campo da
psicologia como da sociologia.

No curso de nossa pesquisa, pensamos na nogao de estruturas sociais do mal para
entender como as pessoas comuns podem se tornar genocidas. Nesse sentido, este artigo
tem dois objetivos: por um lado, propomos explorar e apresentar algumas das diversas
perspectivas com as quais essa figura foi analisada; por outro lado, partindo da possibili-
dade de analisar o genocidio como uma agio social, arriscamo-nos a perceber as possiveis
contribui¢des que a teoria de Alfred Schutz pode dar para a andlise dessa questao. Embo-
ra o sociélogo de origem austriaca nao tenha refletido sobre o assunto, acreditamos que
seus escritos podem contribuir para a compreensao sociolégica do genocidio.

Palavras chaves: agdo social, estruturas sociais, genocidio, mal, perpetradores,
violéncia.

Descritores agdo social, discriminagdo, genocidio, violéncia, .

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



PP. 311-329

BOGOTA-COLOMBIA

ISSN: impreso 0120-159X - en linea 2256-5485

VOL.43, N.°2 JUL.-DIC. 2020

REV. COLOMB. socC.

Introduccion

Este trabajo se enmarca en una investigacién mayor en torno a los
debates sociolégicos sobre el genocidio. En la etapa actual nos encon-
tramos analizando “el elemento humano” (Alvarez, 2001, pp. 18-27) de
este fenémeno, mds especificamente la figura del perpetrador. En dicho
contexto, este trabajo tiene un doble objetivo: por unlado, nos proponemos
explorar y presentar algunas de las diversas perspectivas con las que se
ha analizado esta figura; por el otro, al partir de la posibilidad de analizar
al genocidio como una accién social, nos aventuramos a reparar en los
posibles aportes que puede hacer la teorfa de Alfred Schiitz al andlisis de
esta cuestion. Sibien el sociélogo de origen austriaco no reflexioné sobre
la temdtica, creemos que sus escritos pueden aportar a la comprensién
sociolégica del genocidio.

El primer contacto con perpetradores de genocidios lleva siem-
pre a pensarlos en términos extremos —malvados, sidicos, enfermos,
etc.— o incluso como seres ubicados por fuera de todo cariz humano.
Efectivamente, las primeras indagaciones sobre el tema —especialmente
los intentos de estudiar desde la psiquiatria a los nazis acusados en
Nidremberg— proponian dilucidar la anormalidad de dichos sujetos.
Posteriormente, los ya cldsicos textos de Hannah Arendt sobre Adolf
Eichmann (Arendt, 2005) y de Raul Hilberg (2005) sobre la burocracia
nazi llevaron a pensar sobre la normalidad de los perpetradores. Si
bien se pueden localizar casos de sadismo o ciertas patologias entre los
perpetradores, ello resulta la excepcién y no la regla. Investigaciones
como las de Christopher Browning (2011), James Waller (2007), Jean
Hatzfeld (2004) o Philip Zimbardo (2008), entre otros, demuestran que
incluso la conversién de gente comin a genocidas no necesariamente
se encuentra motivada por la ideologia. Esos estudios, a su vez, sefialan
que una de las razones por la cual la primera etiqueta que se aplica a los
perpetradores es la de demonios o de inhumanos se debe al intento de
negar la propia posibilidad —y proximidad con ellos— de volvernos
perpetradores de un genocidio.

En esa direcci6n, en los dltimos afios, y a partir de estudios multidis-
ciplinarios, se ha puesto cada vez mis el foco en el andlisis de esta figura
del perpetrador y la sociologia no se ha quedado al margen. No solo ha
tratado de aportar al debate pensando caracteristicas conceptuales del
genocidio, sino también indagando en ese pasaje, en el pasaje del hombre
normal y comtin hacia el perpetrador.

Enlo que sigue, primero daremos cuenta sucintamente del fenémeno
del genocidio. Luego expondremos la vinculacién que Martin Shaw
(2007) efecttia entre genocidio y accién social, para luego dar lugar a
nuestra nocién de “marcos sociales del mal” a fin de pensar la figura del
perpetrador. Para ello, invocaremos entre otros al mencionado Alfred
Schiitz, siendo un autor poco transitado en la exploracién del tema que
nos convoca.

—

w
»

ol
—

Los marcos sociales del mal. Notas para el estudio de los perpetradores de genocidios



,_.

w
[
(2]
—_—

Lior Zylberman

Genocidio: un nuevo nombre para un crimen antiguo

El término genocidio fue acuiiado por el jurista de origen polaco Raphael
Lemkin en 1944. En ellibro en el cual expuso sus ideas sostenia que genocidio
era “un nuevo término y una nueva concepcién para pensar la destruccién de
naciones” (Lemkin, 2009, p. 153); asi, por genocidio entendfa “una antigua
costumbre en su expresién moderna” que surge de la palabra griega genos
(raza, tribu) y de lalatina cide (matar). En el texto basal de lo que luego serfa el
campo de los estudios sobre genocidio, Lemkin comprende la especificidad
de este crimen, sefialando que se dirige contra el grupo nacional como una
entidad, y las acciones efectuadas contra los individuos no los involucran
en cuanto tales, sino como miembros del grupo. Por otro lado, también
seflalé que el genocidio posee dos etapas: la primera, la destruccién del
patrén nacional del grupo oprimido; la segunda, la imposicién del patrén
nacional del grupo opresor (Lemkin, 2009, p. 154). De este modo, ya en las
primeras reflexiones sobre este crimen se comprendia que el genocidio no
radica, exclusivamente, en el exterminio fisico sino también en la destruccién
identitaria de determinado grupo.

Luego de la resolucién 96-I de la recién creada Naciones Unidas en
1946, al término de acalorados debates (Kuper, 1981; Schabas, 2009), esta
organizacién sancioné el g de diciembre de 1948 la Convencién para la
Prevencién y la Sancién del Delito de Genocidio. En ella se establecie-
ron diversas formas de persecucién y juzgamiento de este crimen como
también una definicién de genocidio mucho mds acotada y restringida
que la resolucién anterior. En la Convencién, en el articulo 11 se entiende
por genocidio a la intencién de destruir, total o parcialmente, a un grupo
nacional, étnico, racial o religioso, como tal.

Desde el trabajo pionero de Lemkin hasta los trabajos académicos
mds sistemdticos pasaron varias décadas; asi, hacia fines de la década de
1960 y principios de la década de 1970 se fueron conformando en diversas
universidades del mundo centros de investigacién del Holocausto y del
genocidio. Sibien entre la sancién dela Convencién y la década de 1990 tanto
el término genocidio como su estudio quedaron relegados, casi marginados,
languideciendo con el transcurrir del tiempo, hacia la década de 1970 algunos
investigadores dirigieron su trabajo hacia esa drea. Es a partir de esa década,
y sobre todo desde la mencionada de 1990, que fue surgiendo, al principio
con bastante resistencia, una linea de investigacién que habilita para realizar
estudios comparativos (Felerstein, 2016). De este modo, reconociendo la
particularidad de cada caso, pero entendiendo al genocidio como un fené-
meno social, diversos investigadores han tratado de pensar las similitudes y
diferencias de los diversos casos como también emplear conceptualizaciones
de ciertos casos para poder pensar otros’.

En dicho contexto, uno de los tépicos que alimenta a este campo es
el “déficit definicional” (Feierstein, 2016, p. 20) de la Convencién sobre

1. Entre tantos trabajos comparativos véase, por ejemplo, la ya cldsica obra de Jac-
ques Sémelin (2013) en la que compara el Holocausto, la ex Yugoslavia y Ruanda.

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



PP. 311-329

BOGOTA-COLOMBIA

ISSN: impreso 0120-159X - en linea 2256-5485

VOL.43, N.°2 JUL.-DIC. 2020

REV. COLOMB. socC.

Genocidio. Los pioneros de esta corriente de estudio destacaron las falencias
y debilidades de la Convencién a la vez que proponian nuevas definiciones.
Esto no implicé niimplica que los estudios sobre genocidio hayan alcanzado
un consenso en torno a una definicién tinica més alld de la sancionada por
la Organizaci6n de las Naciones Unidas (onu). Con todo, esta discusién
llevé a que “el campo desarrollara una riqueza peculiar —por el aporte
especifico de cada una de las definiciones proporcionadas por los distintos
autores—, a la vez que instalaba un problema complejo con respecto a su
coherenciainterna” (Feierstein, 2016, p. 21). La proliferacién de definiciones
sobre el genocidio fue analizada con detenimiento por Henry Huttenbach
quien sugiri6 que “esta proliferacién de definiciones amenaza con socavar
el estudio coherente del genocidio” (Huttenbach, 2007, p. 28).

No es nuestro propésito dar cuenta de las diversas definiciones que
se han hecho; a partir de estas creemos que el genocidio debe ser com-
prendido como una tecnologfa de poder? que emplea un grupo amparado
por un Estado y que se realiza en el tiempo —un proceso— con el objetivo
de resolver un conflicto con un determinado grupo, definido este como
enemigo por el propio perpetrador. En ese sentido, el genocidio no implica
Gnicamente una matanza fisica sino que este puede darse en términos
culturales o simbdlicos.

La accién genocida

Los aportes de la teoria weberiana de la accién le han permitido a
Martin Shaw (2007, pp. 81-96) comprender el genocidio como una accién
intencional tendiente a la destruccién de grupos sociales estableciendo asi
un puente entre el concepto legal de intencién y una interpretacién mds
amplia. El sociélogo inglés afirma que generalmente se acuerda que el
genocidio es una accién significativa, pero ain no se acepta del todo qué
constituye una accién social. Es decir, se piensa al genocidio como una
accién unilateral en la que los perpetradores actdan sobre las victimas que
por definicién son pasivas. El genocidio, sugiere Shaw, se orienta socialmente
en un doble sentido: primero, porque las acciones de los perpetradores son
parte de complejas organizaciones sociales; segundo, porque las acciones
estdn orientadas al comportamiento del grupo objetivo (target group).
Para los perpetradores, este grupo se vuelve el objetivo a destruir debido
alo que socialmente representa. Asi, entender solo las intenciones de los
perpetradores puede ser insuficiente para dar cuenta de dicha cuestién

Comprender al genocidio como una accién intencional resulta un primer
escalén para la comprensién sociolégica del genocidio; sin embargo, solo
se puede considerar las intenciones como el comienzo de las tentativas

2. Tomo esta nocién de Daniel Feierstein (2007), quien sugiere que el genocidio es
“una tecnologfa de poder cuyo objetivo radica en la destruccién de las relacio-
nes sociales de autonomia y cooperacién y de la identidad de una sociedad, por
medio del aniquilamiento de una fraccién relevante [...] de dicha sociedad y del
uso del terror, producto del aniquilamiento para el establecimiento de nuevas
relaciones sociales y modelos identitarios” (p. 83).

,_.

w
"

N
—_—

Los marcos sociales del mal. Notas para el estudio de los perpetradores de genocidios



,_,

w
»
-]
—

Lior Zylberman

por explicarlo. Dado que nuestro objetivo es indagar cémo gente comin
comete genocidio, c6mo es que este tipo de acciones pueden ser llevadas
adelante, debemos ir un poco més alld de la nocién de accién. Ya en la
misma interrogacién por dicho concepto surge una pregunta crucial: jqué
tipo de accidn, segiin la tipificacién esgrimida por Max Weber (2002, p. 20)
resulta ser la accién genocida? He aqui, quizd, uno de los limites de dicho
concepto desde dicha perspectiva. Sipor accién social se comprende toda
accién que tenga un sentido para quienes la realizan afectando la conducta
de otros, lo cierto es que muchos de los trabajos que han indagado en forma
mds micro la figura del perpetrador han sugerido que en un genocidio la
mayorfa de los implicados en la destruccién no sienten la necesidad de
moralizar o reflexionar en forma critica sobre sus actos. De este modo, en
términos generales y relacionales se pude comprender el genocidio como
una accién social, pero al estudiar el pasaje de una personalidad normal
hacia una genocida el problema debe ser abordado desde otro prismay
la sociologfa puede ayudar a comprender los marcos que hacen posible
dicha transformacién.

El perpetrador

¢Qué entendemos por perpetrador? ;Qué lo caracteriza en el contexto
de un genocidio? Aunque con criticas, existe cierto consenso alrededor del
tridngulo de actores propuesto por Raul Hilberg —perpetradores, victimas,
testigos (bystanders)— enlo que conforma el material humano de un genocidio.
Contodo,en su cldsico trabajo, Hilberg no define dichas categorias, sino que,
para el actor que nos interesa, enumera las diversas personalidades y actores
sociales —desde Adolf Hitler hasta médicos, abogados y el establishment—
que llevaron adelante la destruccién de los judios europeos (Hilberg, 1993).
Lo cierto es que comprender la figura del perpetrador en forma unitaria y
monolitica resulta complejo, ya que esta se constituye a través de diversos
niveles de responsabilidad, al implicar un importante ndmero de personas
para planear e implementar un genocidio.

Scott Straus (2006), al estudiar el caso ruandés, define al perpetrador
como “cualquier persona que participé en un ataque contra un civil con
el fin de matar o infligir un dafio grave a ese civil” (p. 102). Esta definicién
resulta sugerente en cuanto generalista, pero lo cierto es que deja de lado el
cardcter colectivo del genocidio. ;Qué sucede conlos que no participaron de
ningin ataque, pero resultan ser los responsables maximos? Sireparamos en
los grandes lideres politicos que llevaron adelante genocidios —como Hitler,
Pol Pot, Théoneste Bagosora, Talat Pasa—, veremos que ellos mismos no
mataron a ninguna persona durante los procesos de exterminio, pero han sido
sefalados, a su vez, como los maximos perpetradores de estos. Por lo tanto,
asi como el genocidio remite a la destruccién de un grupo, el perpetrador
también debe ser pensado como un grupo, como un colectivo.

Lo recién dicho remite a pensar la forma de organizacién colectiva que
conllevala perpetracién de un genocidio. Como cualquier crimen, podemos
encontrar instigadores, brazos ejecutores, ideélogos como también beneficiados

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



PP. 311-329

BOGOTA-COLOMBIA

ISSN: impreso 0120-159X - en linea 2256-5485

VOL.43, N.°2 JUL.-DIC. 2020

REV. COLOMB. socC.

conla comisién del crimen. Es por ello porlo que al analizar la conformacién
delos perpetradores no se debe dejar de lado lanocién de responsabilidad y
sus diversas gradaciones como las plante6, por ejemplo, Karl Jaspers (1998)
en su ya cldsica obra sobre la culpa y responsabilidad alemana. Comprender
el cardcter colectivo y grupal del perpetrador nos remite a pensar desde
otra perspectiva a esta figura en la interrogacién que venimos haciendo. Al
comprender al genocidio como un proceso en el tiempo y complejizando el
cardcter colectivo del perpetrador, se puede afirmar que, asi como la victima
debe ser moldeada, perfilada, distinguida, clasificada, transformada de gente
comin a enemigos’, una transformacién similar puede ser pensada para dar
cuenta de los perpetradores. Para construir al grupo objetivo también se
debe edificar al grupo perpetrador. La transformacién y la alteracién de la
subjetividad es doble: tanto en la victima como en el perpetrador. Entendiendo
este proceso de reciprocidad podemos dar cuenta de cémo gente normal
se transforma en asesinos en masa; no se trata entonces de una mutacién
instantdnea sino en el tiempo.

Conlo expuesto, no solo se puede pensar a los perpetradores a partir
de diversas gradaciones sino también con las herramientas para pensar la
interaccién de los grupos y el poder. Asi, mientras que la cimentacién del
grupo objetivo tiende a homogenizar a la victima, la del perpetrador como
grupo se construye en forma heterogénea, en forma piramidal. En la cumbre
de la pirdmide se encuentra, siguiendo a Wright Mills (2013), una élite de
poder, los altos circulos, una “minoria poderosa [que] estd compuesta de
hombres cuyas posiciones les permiten trascender los ambientes habituales
de los hombres y las mujeres corrientes; ocupan posiciones desde las cuales
sus decisiones tienen consecuencias importantes” (p. 20). Esta minorfa tiene

el mando de las jerarquias y organizaciones mds importantes
de la sociedad moderna: gobiernan las grandes empresas, gobier-
nan la maquinaria del Estado y exigen sus prerrogativas, dirigen la
organizacién militar, ocupan los puestos de mando de la estructura
social en los cuales estdn centrados ahora los medios efectivos del
poder y la riqueza y la celebridad de que gozan. (Mills, 2013, p. 20)

Estos altos circulos son los que creardn el ambiente “para autorizar
el genocidio” (Kuper, 1981, p. 84). De esta élite emana el primer paso, la
primera etapa: la constitucién y construccién ideolégica del grupo objetivo.
Sin embargo, la fundamentacién ideolégica no es la dnica herramienta que
posibilita un genocidio; para la transformacién del perpetrador en asesino
en masa se necesitan, al menos, dos elementos: primero, que esa élite no
pueda resolver el contflicto con el grupo objetivo, y, luego, que arbitre los
medios para llevar adelante un genocidio. Ambos mecanismos no hacen
sino crear lo que podriamos denominar los marcos sociales del mal.

3. Al pensar una posible periodizacién o etapas que componen un genocidio, tanto
Daniel Feierstein (2007) como Gregory Stanton (2016) sefialan las diversas for-
mas en las que se construye el enemigo a exterminar.

,_,

w
[

w0
—_—

Los marcos sociales del mal. Notas para el estudio de los perpetradores de genocidios



[320]

Lior Zylberman

Diversos abordajes

Si bien el mal resulta ser un tema de interés desde la época clisica,
serd recién a partir de los Juicios de Nuremberg que la psiquiatria trate de
dar cuenta del porqué de la maldad genocida. Recientemente Jack El-Hai
(2015), con el propésito de entenderla, ofrecié un racconto de la conflictiva
tarea llevada adelante por el psiquiatra militar Douglas Kelly en la prisién
de Ndremberg ante los jerarcas nazis que estaban siendo juzgados. En sus
conversaciones con los acusados, sobre todo las mantenidas con Hermann
Goring, se debatia entre dilucidar una esencia del mal, arraigada quizd en
alguna parte del cerebro, y la normalidad de estos. Sin duda, fue la obra de
Hannah Arendt (2005), al analizar la figura de Adolph Eichmann, la que llevé
apensar lanormalidad del encargado de la “solucién final”. Mientras el libro
vefa la luz en 1963, poco tiempo después de una primera publicacién por
entregas en The New Yorker, Stanley Milgram traslad6 las preguntas filoséficas
al campo de la psicologfa experimental publicando los resultados de lo que
fue conocido como el “experimento Milgram” (Milgram, 1969). Con el
tiempo,y al sucederse otros casos de genocidios como también de masacres,
esos trabajos pioneros fueron retomados porlos de Philip Zimbardo (2008),
Herbert Kelman y V. Lee Hamilton (1990), Ervin Staub (1992) o Robert J.
Lifton (2000), entre otros. Tal es as que, en los tltimos afios, a partir de esos
trabajos pioneros se ha creado unalinea de trabajo especifica en el marco de
los estudios sobre genocidio (Williams y Buckley-Zistel, 2018), que propone
diversos modelos y esquemas para el estudio de la naturaleza del mal y la
transformacién de personas normales a genocidas.

Todos estos trabajos poseen también una intencién particular: com-
prenden que la prevencién del genocidio comienza por advertir c6mo se
crea un genocida. En consecuencia, todos estos modelos se alejan de las
caracteristicas intrinsecas de la persona, de la propensién natural del ser
humano para hacer el mal. Zimbardo (2008), por ejemplo, menciona dos
grandes enfoques posibles: la postura tradicional que buscalas explicaciones
enla patologia de la persona, planteando preguntas sobre el quién —;quién
es el responsableP—, a esta postura se la denomina criterio disposicional; en
cambio, la psicologia social —y la sociologifa— plantea preguntas sobre el
qué —;qué circunstancias pueden generar una conducta?—, a este criterio
se lo denomina situacional (pp. 28-29).

Es preciso sefialar que la adopcién de este tltimo criterio, comprender
que el genocida sufre una transformacién, no implicajustificarlo, “entender
‘por qué’ se ha hecho algo no justifica ese ‘algo’ ya que, segin Zimbardo,
el andlisis psicolégico no equivale a una especie de “excusologfa”: “las
personas y los grupos que se comportan de una forma inmoral o ilegal
siguen siendo responsables moralmente y legalmente de su complicidad
y de sus delitos” (Zimbardo, 2008, p. 319).

Los marcos sociales del mal
La nocién de marcos sociales del mal se inspira en los de la memoria,
pensados por Maurice Halbwachs (2004), y en los del conocimiento,

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



PP. 311-329

BOGOTA-COLOMBIA

ISSN: impreso 0120-159X - en linea 2256-5485

VOL.43, N.°2 JUL.-DIC. 2020

REV. COLOMB. socC.

analizados por Georges Gurvitch (1969). Halbwachs se refirié con dicha
idea a la forma en la que las memorias individuales se entreayudan y se
prestan reciproco apoyo, y en su combinacién de recuerdos se crearfa la
memoria colectiva. Gurvitch, al abordar una sociologfa del conocimiento,
se refirié a los marcos como las estructuras sociales parciales y globales
que constituyen los intercambios de conocimiento.

A partir de ello, la nocién de marco social permite dar cuenta de que
la(s) persona(s) y la(s) situacién(es) mantienen una interaccién dindmica, y
asi como se generan marcos para el recuerdo o el conocimiento y también
se construyen para practicar el mal. Con todo, esta homologacién requiere
una diferenciacién sustancial: el componente temporal. Mientras que los
marcos de la memoria pueden surgir, afianzarse y disiparse en el lapso en
el que dura un grupo, los del mal necesitan de una mayor proporcién de
tiempo para su consolidacién y su posterior pasaje a la accién.

Los marcos sociales del mal poseen, como ya fuera dicho, un esquema
piramidal. Enla ciispide se encuentra la minorfa poderosa, los altos circulos,
los lideres politicos —y militares— que presupondrédn poner fina un conflicto
llevando adelante un genocidio. En dicho circulo se encuentra también la
Jjustificacién ideolégica; este nivel se encuentra motivado por la ideologia
y también es el que “manufactura la diferencia” (Hinton, 2005, p. 211); es
decir, se establece un “nosotros” y un “ellos”, un enemigo.

Enla parte inferior de la pirdmide se encuentran los que efectivamente
llevan adelante el exterminio, son aquellos que han aprehendido o deben
aprehender los marcos sociales del mal. La rotacién e incorporacién de
miembros pueden dar cuenta también de los modos enlos que estos marcos
pueden ser incorporados y vueltos “normales”; ello se debe a que estos
no son una forma de conocimiento sino de experiencia. La perspectiva
situacionista permite también problematizar la adhesién al plan genocida
por parte de las personas. Alleer algunos testimonios de los perpetradores
(Sereny, 2009), sobre todo aquellos que pertenecen ala mencionada parte
inferior, notaremos que muchos de ellos no fueron motivados en términos
ideoldgicos o por su conocimiento e implicacién politica sino por la situacién
o el contexto. Entonces, resulta importante remarcar el cardcter experiencial
de la transformacién antes que el cognitivo o, incluso, el politico.

La experiencia genocida también se encuentra encuadrada a partir
de marcos, o, con Erving Goffman (2006), de “marcos de referencia” o
esquemas interpretativos. Los que el autor canadiense denomina marcos
de referencia sociales “proporcionan una base de entendimiento de los
acontecimientos que incorporan la voluntad, el objetivo y el esfuerzo de
control de una inteligencia, de una agencia viva” (Goffman, 2006, p. 24).
Por otro lado, los acontecimientos son percibidos en los términos de los
marcos de referencia, y el tipo de marco que se emplea proporciona una
manera de describir el acontecimiento.

Al revisar diversos casos veremos que al momento de producirse el
exterminio los marcos de referencia, los marcos del mal, habfan sido mol-
deados de tal forma que el enemigo era percibido como tal y su exterminio

._.

w
N
-
—

Los marcos sociales del mal. Notas para el estudio de los perpetradores de genocidios



[

Lior Zylberman w
N

encontraba justificacién. Para el Holocausto, la “solucién final” significé
la conclusién de una larga cadena de acontecimientos que permitieron
que los implicados en esta pudieran llevar adelante el exterminio; en
Ruanda, una extensa guerra civil, una altisima tasa de desempleo y una
crisis econémica y sanitaria que devastaba al pais colaboré en dejar de
percibir a los tutsis como humanos y habilitar a que fueran exterminados
como “cucarachas™*
del poder por parte de los Khmer Rouge, no se deben olvidar los afos
de colonialismo y el estado en el que se encontraba el pais luego de la
Operacién Ment llevada adelante por los Estados Unidos®. En sintesis,
los marcos de referencia constituyen un elemento central de la cultura de
una sociedad que permite percibir el mundo. Una vez solidificados los

. Al remitirse al caso camboyano, para pensar la toma

marcos pueden generar resistencia si se impone un cambio; es el tiempo,
nuevamente, lo que permite la transformacién de estos.

De este modo, un primer paso en la mutacién requiere no solo de una
visién o utopia ideolégica® sino de una transformacién mental, modificar o
crear nuevos marcos de referencia acordes a una “mentalidad genocida”;
es decir, “una mentalidad que incluye la voluntad individual y colectiva
de producir, desplegar y, de acuerdo con ciertos estindares de necesidad,
usar armas conocidas para destruir poblaciones humanas enteras” (Lifton
y Markusen, 1990, p. 3).

Marcos e interaccion

En calidad de estructuras estructurantes, los marcos sociales del mal
poseen una forma de interaccién singular. Desde la forma piramidal de su
organizacién ya podemos vislumbrar que estos marcos se caracterizan por
ofrecer una relacién asimétrica entre los circulos superiores y los inferiores.
La elite es la que proporciona los fundamentos, mientras que los subalternos
son los que ejecutan el momento de aniquilamiento del genocidio.

En ese contexto, estos tltimos poseen cierto grado de autonomia
respecto de la elite. Tomando algunas nociones de Alfred Schiitz, podrfamos
decir que la elite es la que establece el proyecto mientras que los circulos
inferiores son los que accionan; el proyecto establece asi motivos para
estos llevando a que cada persona accione segin sus propios criterios:
el proyecto es tnico y uno, los modos —la metodologia— de alcanzarlo
son diversos, de ahi esa posible autonomia. Las cimaras de gas nazis, por
ejemplo, no fueron pautadas en la Conferencia de Wannsee sino que se
sistematiz6 su uso luego de varias pruebas y errores en diversos campos.

4. La propaganda antitutsi empleaba esta denominacién a fin de deshumanizar a
los tutsis (Straus, 2006).

5. Con este nombre se conoce alos bombardeos realizados por los Estados Unidos
durante la Guerra de Vietnam en el este de Camboya y en Laos, ambos paises
neutrales, entre el 18 de marzo de 1969 y el 26 de mayo de 1970. Dicha operacién
no pasé por el Congreso de ese pais, sino que fue una decisién tomada tnica-
mente por el presidente de aquel momento, Richard Nixon.

6. Sobre la relacién entre utopia y genocidio véase Weitz (2003).

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



PP. 311-329

BOGOTA-COLOMBIA

ISSN: impreso 0120-159X - en linea 2256-5485

VOL.43, N.°2 JUL.-DIC. 2020

REV. COLOMB. socC.

Asimismo, en cada campo de exterminio —al igual que en los campos de
concentracién—, si bien este posefa un tinico y mismo objetivo, las formas
de dirigirlo y llevar adelante la tarea dependian de los dictdimenes del
comandante de cada campo. En Camboya, observamos que en las granjas
colectivas la metodologfa de aniquilamiento era una, mientras que en el
centro de interrogacién S21 otra (Chandler, 1999). En Ruanda también
encontramos una situacién similar: el exterminio de los tutsis fue realizado
por medio de una heterogeneidad de formas, desde el uso de armas de
fuego hasta la violacién, pasando por el empleo de machetes, granadas o
garrotes. Con lo expuesto, la autonomia de los circulos inferiores no es
total; entre las bases y la élite existe una relacién, una retroalimentacién,
aunque asimétrica.

Mantenimiento y reproduccion

Hemos caracterizado sucintamente los marcos del mal y quienes
propician su creacién. Un segundo paso por analizar es cémo se mantienen
y se reproducen una vez iniciada la etapa del exterminio, una vez que la
gente normal se convierte en asesinos en masa. Para llevar adelante esa
tarea se debe reparar entonces en la interaccién social que comprende no
solo a las personas sino también el contexto.

Como sefiala James Waller (2007), existen diversos tipos de influencias
que permiten estudiar el modo en el que las personas comunes cometen
genocidios. La construccién de una cosmovisién, como también de un
“otro”, de una otredad negativa, no solo abarca influencias politicas sino
también psicol6gicas en las personas. En el proceso de cristalizacién
de dicha cosmovisién también se solidifican los marcos de referencia,
permitiendo que dicha perspectiva sea vélida y permita también percibir
y explicar el mundo.

Este proceso es acompaiiado por otro: la socializacién. Dicha socializacion
trabaja, al menos, en tres niveles: haciendo que las personas asuman sus roles
“profesionales”, que se identifiquen con el grupo y que perciban al “otro”
desde una visién deshumanizada. Existen muchas formas de deshumanizar
a la victima, pero lo cierto es que dicho proceso es el que le permite al
perpetrador diferenciarse a la vez que obtener una distancia de la victima:
ante sus 0jos, la victima ya no es una persona sino una cosa.

La socializacién no solo lleva a las personas a accionar hacia “afuera”
—es decir, contra la victima senalada—, sino también hacia “adentro”,
hacia el interior del grupo. Cada circulo funciona, en cierto sentido, bajo
lalégica de grupos manteniendo y afirmando los marcos. En ese proceso,
el grupo mismo actda como una forma de cohesién de sus miembros,
por la cual seguir con el proyecto —matar en el circulo inferior— se
vuelve un deber. Asi, las personas no solo son observadas y evaluadas
por los superiores, sino también por el propio grupo de pertenencia;
a este proceso Waller (2007) lo denomina “vigilancia mutua” (p. 259).
Asimismo, la cohesién no solo permite establecer un dmbito finito de
sentido, nocién que retomaremos en breve, sino también desindividualizar

,_.

w
N

w
—

Los marcos sociales del mal. Notas para el estudio de los perpetradores de genocidios



[324]

Lior Zylberman

al perpetrador, volverlo anénimo, identificindose ya no como persona
sino como miembro de un grupo.

Muchos autores han sefialado que la desconexién moral resulta ser uno
de los componentes importantes para indagar el pasaje de la gente comin
a genocidas; incluso también la nocién de “neutralizacién” (Matza, 2014)
puede resultar sugerente para el estudio de los genocidios. Desde nuestra
perspectiva, apuntamos que mds que una desconexién —que permitirfa a
los perpetradores regular su conciencia para “desconectarse” y no sentir
remordimientos o algin tipo de culpa respecto a su tarea— o neutralizacién, lo
que se produce es una reconexién o recalibracién moral. El convencimiento,
socializacién e internalizacién del “nosotros”y “ellos” lleva a que la moral
“cotidiana” caiga, brindando y otorgando asi a los marcos sociales del mal
coherencia, racionalidad y una significatividad particular. Esta reconexién
moral —reconexién en un sentido doble: volverse a conectar, pero también
llevar adelante una nueva conexién— acallalo disonante, como la prohibicién
de matar, volviéndola una obligacién moral; asi, los marcos sociales del
mal liberan las restricciones sociales y morales habituales en relacién con
el crimen. En otras palabras, los genocidas poseen una moral, y el estudio
de esta es lo que nos permite auscultar de qué manera se configuran los
dmbitos finitos de sentido bajo ciertos contextos.

En sintonia conlo expresado,la mentalidad genocida no solo se configura
en el proceso de conversién por parte de las instituciones manejadas por
los altos circulos, sino que en la autorizacién para cometer genocidio otros
circulos también apoyan el crimen. Dicho apoyo se materializa no solo en
recursos econémicos o materiales sino también, y fundamentalmente, en
apoyo moral. Los medios de comunicacién, por ejemplo, pueden actuar
como importantes fuentes de apoyo, reproduciendo y justificando la
exclusién o asesinato del “otro” sin que los comunicadores manchen sus
manos en las matanzas. En ese sentido, dicho apoyo serd también el que
normalice y justifique el accionar de los circulos inferiores.

Revisando la accién

Creemos que el concepto weberiano de accién, empleado por Shaw
para pensar su teorfa del genocidio, puede resultar limitado debido al
acento colocado en la subjetividad. Recordemos que Weber entendia
la accién como la conducta humana a la que el individuo le concede un
sentido subjetivo (Weber, 2002). Diversos autores han discutido la nocién
weberiana de accién y escapa al presente escrito dar cuenta de los debates
al respecto; sin embargo, con Alfred Schiitz, uno de los autores que efectué
una temprana critica, podemos sugerir otro enfoque para pensar la accién
en el contexto de un genocidio.

Al efectuar su critica a Weber, Schiitz sugiere partir de las “vivencias
intencionales conscientes dirigidas hacia el yo del otro” (Schiitz, 1993,
p- 174) distinguiendo entre conducta social —vivencias relacionadas con
otro yo que emergen en forma espontdnea— y accién social —vivencias
que tienen el cardcter de haber sido proyectadas previamente—. Con lo

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



PP. 311-329

BOGOTA-COLOMBIA

ISSN: impreso 0120-159X - en linea 2256-5485

VOL.43, N.°2 JUL.-DIC. 2020

REV. COLOMB. socC.

dicho, s1 el genocidio se caracteriza por ser un proceso, una planificacién,
este podria ser pensado bajo lalégica del proyecto teorizada por Schiitz, ya
que “el proyecto no anticipa la accién futura sino el acto futuro” (Schiitz,
2003, p. 49); eso quiere decir que mientras la accién es una proyeccién, el
acto es el resultado de ese proceso.

Ahora bien, mientras que Weber pensaba la accién en términos subje-
tivos, Schiitz, al incorporar al “otro” en la ecuacién, anadird un elemento
vital: la intersubjetividad. La accién social siempre se dirige hacia “otro”
y no necesariamente se basa en un proyecto determinado, sino que puede
emerger en forma espontdnea. Ello es posible debido a que las relaciones
sociales presuponen una serie de idealizaciones que conforman lo que
Schiitz denominé “tesis de reciprocidad de perspectivas” (Schiitz, 2003,
p- 42): la 1dealizacién de la intercambiabilidad de los puntos de vista y la
idealizacién de la congruencia de los sistemas de significatividades. La
tesis de reciprocidad de perspectiva, en dltima instancia, presupone que
me enfrento —cara a cara o a través de mediaciones— a un “otro” como yo.
En este contexto, podemos sugerir que la accién social resulta un concepto
también empapado por la identidad, ya que los marcos sociales del mal
sonlos que posibilitan, en determinado dmbito de sentido, rebatir la tesis:
ante el grupo objetivo, la tesis se reconfigura, el “otro” no es un como yo.
En el marco de un genocidio, podemos sugerir que la tesis schiitziana se
restablece en una tesis de oposicién de perspectivas.

Desdelo expresado se entiende también que un genocida puede convivir
con las dos tesis, tanto con la de reciprocidad —que puede conducir a una
posible empatia con el “otro” — como con la de oposicién —que clausurarfa
toda posibilidad de empatia—. Comtinmente se sugiere que ello es posible
debido ala escisién de la personalidad del genocida, al distanciamiento que
puede efectuar: un genocida puede exterminar a cientos y ser un adorable padre
de familia. En consecuencia, silos marcos sociales del mal buscan configurar
un nuevo sentido y las experiencias de las personas, para consolidarse deben
construir un dmbito finito de sentido particular.

Siguiendo a William James, Schiitz se diferencié de la nocién de
subuniverso porque “lo que constituye la realidad es el sentido de nuestras
experiencias, y no la estructura ontolégica de los objetos” (Schiitz, 2003, p.
215), definiendo asi dmbito finito de sentido a “un determinado conjunto
de nuestras experiencias si todas ellas muestran un estilo cognoscitivo
especifico y son no solo coherentes en si mismas, sino también compatibles
unas con otras” (Schiitz, 2003, p. 215). De este modo, en el contexto de un
genocidio, los marcos sociales del mal sonlos que vuelven coherentes unas
experiencias que, por fuera de determinado dmbito de sentido, se tornan
no solo inconexas sino reprochables y reprobadas. Por otro lado,lanocién
de dmbito finito de sentido también profundiza la impresién de comunidad
por parte de los perpetradores, de unién y de cohesién. Al desarrollar su
concepto, Schiitz reconoce asi el modo en el que convivimos con realidades
mdltiples; en esa direccién, los dmbitos finitos de sentido no solo poseen
marcos de referencia concretos sino también su propia distribucién y acervo

,_.

w
N

Ul
—

Los marcos sociales del mal. Notas para el estudio de los perpetradores de genocidios



[326]

Lior Zylberman

de conocimiento. Estos dos elementos establecen reglas y una moral clara al
interior del dmbito como también herramientas para llevar adelante tareas
tipicas, interpretar y darle sentido al mundo; de este modo, al colocar el
acento en la experiencia y el conocimiento, los dmbitos finitos de sentido
permiten compartir también realidades especificas.

Dado que no es la totalidad de una sociedad la que se vuelve genocida
sino un grupo determinado con mayor o menor cantidad de miembros,
las experiencias de dicho grupo lo cohesionan, reforzando un “nosotros”
que solo puede ser comprendido en el propio dmbito finito de sentido.
A contrapelo, traspasar o cambiar el dmbito transforma el sentido de las
experiencias, posibilitando la reinsercién del genocida, por ejemplo, en
su espacio familiar. Este traspaso, la posibilidad de atravesar diversos
dmbitos finitos de sentido, quizd pueda ser comprendido a partir de las
propias expresiones de los genocidas, sobre todo en aquellos miembros
del circulo inferior; en varias obras testimoniales puede percibirse que para
ellos la tarea genocida era comprendida como un trabajo (Hatzfeld, 2004),
y, como tal, como dmbito finito de sentido, este posefa reglas, costumbres
e incluso horarios.

Previamente, al referirnos a la tesis de reciprocidad de perspectivas,
mencionamos también el sistema de significatividades. Idea que Schiitz
intent$ desarrollar hacia finales de su vida (Schiitz, 1970), este enfoque
puede ayudarnos a ahondar nuestra indagacién, emparentindola con
la idea de “universo de obligaciones” que fuera pensada por Helen Fein
al estudiar las diversas formas en las que los perpetradores legitiman el
genocidio. Para Fein (1993), dicha nocién es la que permite desligarse de
la responsabilidad moral por el “otro”, “la victima tiene que ser eliminada
para que nosotros podamos vivir” (p. 27); surge asi un “circulo de personas
con obligaciones reciprocas de protegerse mutuamente” a la vez que sefiala
“los limites exteriores del territorio social dentro del cual se pueden plantear
las cuestiones morales con sentido. Mds alld de esta frontera, los preceptos
morales no tienen validez y las valoraciones morales carecen de sentido”
(Bauman, 1997, p. 49). El proceso de acumulacién del genocidio, que lleva
a su autorizacién, no hace sino ir expulsando al “otro”, al grupo objetivo,
del universo de obligaciones.

Seguin Schiitz, la idea de significatividad se refiere a que nuestra com-
prensién del mundo solo se da en el grado necesario para poder actuar en
ély operar sobre él. Para decirlo de otro modo, son los aspectos del mundo
los que cobran relevancia o interés movilizados por un motivo pragmadtico
para poder llevar a cabo nuestro accionar. La significatividad darfa cuenta,
entonces, de lamanera en la que atendemos a los sucesos del mundo, nuestra
atencién sobre ellos y los posibles planes para trazar nuestras acciones.
Como fuera dicho, la tesis de reciprocidad de perspectivas también pone en
juego las significatividades, ya que la idealizacién de la congruencia de los
sistemas de estas presupone que los sistemas de significatividades privados
que surgen de situaciones biogréficas particulares son reemplazados por
sistemas de significatividades socialmente aceptados. De ello se desprende

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



PP. 311-329

BOGOTA-COLOMBIA

ISSN: impreso 0120-159X - en linea 2256-5485

VOL.43, N.°2 JUL.-DIC. 2020

REV. COLOMB. socC.

quelos participes de la comunicacién pueden interpretar los objetos o hechos
comunes de una manera “empiricamente idéntica” (Schiitz, 2003, p. 283)
suficiente para todos los fines pricticos. De esta manera, Schiitz sostiene que
la tesis de reciprocidad de perspectivas “conduce ala aprehensién de objetos
y sus aspectos realmente conocidos por mi'y potencialmente conocidos por
usted como conocimiento de todos” (Schiitz, 2003, p. 43). El sistema de
significatividades le permite a la tesis la presuncién de un mundo de objetos
comunes y, por ende, la posibilidad de la comunicacién.

En consecuencia, si el estudio de los perpetradores puede hacerse de
una sociologia que contemple las caracteristicas recién mencionadas, la
teorfa schiitziana nos permite reparar en cémo los miembros de un grupo
social comparten un sistema de tipificaciones y de significatividades y un
conjunto de motivaciones que configuran su identidad colectiva como
grupo. El sentido particular que el grupo le otorgue al mundo o a una
situacién o tema especifico puede fortalecer un “nosotros” enfrentdndose
con un “otro”. Lo sugerente es que esta lucha no deriva Gnicamente en
la imposicién de esquemas interpretativos, sino que también tiene conse-
cuencias en la autointerpretacién de si que realizan los propios grupos y
en la constitucién de sus identidades colectivas.

Los marcos sociales del mal conducen a tipificar al “otro” como tal,
transformando el sistema de significatividades ya no para que no haya
comunicacién sino para continuar reproduciendo una tipificacién excluyente.
Al no ser el “otro” un semejante, el sistema de significatividades permite
consentir una identidad “empirica” del otro como un “otro negativo”,ala
vez que reasegura la del “nosotros” de los perpetradores: como proceso,
el genocidio excluye al “otro” del sistema de significatividades de los
perpetradores, en el sentido de que obstruye la posibilidad de percibir al
“otro” como un alter ego,un “como yo”, creando el entorno sociopolitico
para la posterior perpetracién de violencia genocida.

Final del recorrido

El presente texto tuvo como objetivo efectuar una indagacién socio-
l6gica en torno a los perpetradores de genocidio. Una de las preguntas
que comtnmente se hace es c6mo personas normales pueden volverse
asesinos en masa, para ello pensamos que una sociologia que interrogue
las caracteristicas de la vida cotidiana puede ser ttil para pensar dicha
transformacién.

En efecto, un genocidio es un proceso que se efectiia, se acumula, a lo
largo del tiempo. Nunca son espontdneas las matanzas, sino que la etapa
de aniquilamiento requiere de insumos, recursos y preparacién; en otras
palabras, se deben crear las condiciones de posibilidad. Sugerimos asi que
una de las herramientas para su estudio radica en pensar los marcos sociales
del mal, de qué forma se constituye y solidifica el “otro negativo”, el grupo
objetivo que llegado el momento se habilitard su exterminio; asimismo,
pensar los marcos también nos permite vislumbrar la complejidad del
grupo denominado perpetradores.

w
N
N
—_—

Los marcos sociales del mal. Notas para el estudio de los perpetradores de genocidios



[328]

Lior Zylberman

Las ciencias sociales en general, y la sociologia en particular, al estudiar
lalégica social de los genocidios, al comprenderlos como un tipo de accién
social, han intentado demostrar que estos no son una excepcién, sino que
son parte inherente de las sociedades modernas. En ese sentido, si nos
propusimos estudiar el problema a partir de algunos conceptos de Alfred
Schiitz no fue debido a que este autor haya trabajado la temtica sino a que
su obra permite indagar nociones como la intersubjetividad, el sentido y la
accién, entre otros. En nuestra investigacién sobre los perpetradores creemos
que dichas ideas resultan arena fértil para problematizar el estudio e intentar
comprender c6mo se produce el pasaje de gente comtin a asesinos en masa.

Este trabajo intentd ser una primera aproximacién a una tarea que
recién comienza, pensando qué puede aportar la sociologfa al anilisis de
este problema. Sibien hemos dejado de lado otras perspectivas tedricas, no
intentamos efectuar un modelo o explicacién univoca sino rodear a nuestro
objeto de estudio, comenzar un camino de interrogaciones convencidos
de que comprender cémo operan los marcos sociales del mal, cémo se
produce la conversién de gente comin en asesinos en masa, puede resultar
una herramienta vélida para la prevencién de genocidios.

Referencias

Alvarez, A. (2001). Governments, Citizens, and Genocide. Bloomington: Indiana
University Press.

Arendt, H. (2005). Eichmann en Jerusalén. Barcelona: Debolsillo.

Bauman, Z. (1997). Modernidad y Holocausto. Madrid: Sequitur.

Browning, C. (2011). Aquellos hombres grises. El batallon 101 y la solucion final en
Polonia. Barcelona: Edhasa.

Chandler, D. (1999). Voices from S-21. Berkeley: University of California Press.

El-Hai, ]J. (2015). El nazi y el psiquiatra. Buenos Aires: Ariel.

Feierstein, D. (2007). El genocidio como prdctica social. Entre el nazismo y la
experiencia argentina. Buenos Aires: Fondo de Cultura Econdémica.

Feierstein, D. (2016). Introduccion a los estudios sobre genocidio. Buenos Aires:
Fondo de Cultura Econémica /Eduntref.

Fein, H. (1993). Genocide: A Sociological Perspective. Londres: SAGE.

Goffman, E. (2006). Frame Analysis. Madrid: Siglo XXI-c1s.

Gurvitch, G. (1969). Los marcos sociales del conocimiento. Caracas: Monte Avila.

Halbwachs, M. (2004). Los marcos sociales de la memoria. Barcelona: Anthropos

Hatzfeld, J. (2004). Una temporada de machetes. Barcelona: Anagrama.

Hilberg, R. (1993). Perpetrators, victims, bystanders. The Fewish Catastrophe,
1933-1945. Nueva York: HarperPerennial.

Hilberg, R. (2005). La destruccidn de los judios europeos. Madrid: Akal.

Hinton, A. L. (2005). Why Did They Kill?: Cambodia in the Shadow of Genocide.
Berkeley: University of California Press.

Huttenbach, H. (2007). Hacia una definicién conceptual del genocidio. Revista
de Estudios sobre Genocidio, 1,27-35. Consultado el 1 de julio del 2020

en: http://revistas.untref.edu.ar/index.php/reg/issue/view/1/Revista%20

de%20Estudios%20sobre%20Genocidio%20Vol.1

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



PP. 311-329

BOGOTA-COLOMBIA

ISSN: impreso 0120-159X - en linea 2256-5485

VOL.43, N.°2 JUL.-DIC. 2020

REV. COLOMB. socC.

Jaspers, K. (1998). El problema de la culpa. Barcelona: Paidés.

Kelman, H. y Lee Hamilton, V. (1990). Crimenes de obediencia. Buenos Aires:
Planeta.

Kuper, L. (1981). Genocide. Its Political Use in the Twentieth Century. New
Haven: Yale University Press.

Lemkin, R. (2009). El dominio del Eje en la Europa ocupada. Buenos Aires:
Prometeo.

Lifton, R.J. (2000). The Nazi Doctors. Nueva York: Basic Books.

Lifton, R. J. y Markusen, E. (1990). The Genocidal Mentality. Nazi Holocaust and
Nuclear Threat. Nueva York: Basic Books.

Matza, D. (2014). Delincuencia y dertva. Buenos Aires: Siglo XXI.

Milgram, S. (1969). Obediencia a drdenes criminales. Buenos Aires: Ediciones del
CES.

Mills, C. W. (2013). La élite del poder. México: Fondo de Cultura Econémica.

Schabas, W. (2009). Genocide in International Law. Cambridge: Cambridge
University Press.

Schiitz, A. (1970). Reflections on the Problem of Relevance. New Haven: Yale
University Press.

Schiitz, A. (1993). La construccion significativa del mundo social. Barcelona:
Paidés.

Schiitz, A. (2003). El problema de la realidad social. Buenos Aires: Amorrortu.

Sémelin, J. (2013). Purificar y destruir. Usos politicos de las masacres y genocidios.
San Martin: Unsam Edita.

Sereny, G. (2009). Desde aquella oscuridad. Buenos Aires: Edhasa.

Shaw, M. (2007). What is Genocide? Cambridge: Polity Press.

Stanton, G. (2016). The Ten Stages of Genocide. En genicedewatch.net.
Consultado el 1 de febrero del 2019 en Genocide Watch. http://
genocidewatch.net/genocide-2/8-stages-of-genocide/

Staub, E. (1992). The roots of Evil: The Origin of Genocide and Other Groups of
Violence. Nueva York: Cambridge University Press.

Straus, S. (2006). The Order of Genocide. Race, Power, and War in Rwanda.
Ithaca: Cornell University Press.

Waller, J. (2007). Becoming Evil. How Ordinary People Commit Genocide and
Mass Killing. Nueva York: Oxford University Press.

Weber, M. (2002). Economia y sociedad. Madrid: Fondo de Cultura Econémica.

Weitz, E. D. (2003). 4 Century of Genocide. Utopias of Race and Nation.
Princeton: Princeton University Press.

Williams, T. y Buckley-Zistel, S. (2018). Perpetrators and Perpetration of Mass
Violence: Action, Motivations and Dynamics. Nueva York: Routledge.

Zimbardo, P. (2008). El efecto Luctfer. Barcelona: Paidés.

,_.

w
N

w
—

Los marcos sociales del mal. Notas para el estudio de los perpetradores de genocidios



