Recensions / Recensions / Rencensdes

Comunidad ecolégica-politica de América Latina
y el Caribe: una identidad proyecto para la globalidad

Recensidn de filosofia intercultural

RECENSION 4

Efrén Danilo Ariza Ruiz

Economista Universidad Nacional de Colombia, Magister en Sociologia Universidad Nacional de
Colombia, Magister en Filosoffa Latinoamericana Universidad Santo tomas, Doctorando en filosofia
Universidad Santo Tomas. Docente investigador Universidad INCCA de Colombia grupo de investiga-
cién IES y Fundacién Universitaria del Area Andina. Grupos de investigacién Gestar y Quipus.
Comentarios a: efrenariza@hotmail.com y earizal 0@areandina.edu.co

Mario Humberto Ruiz Sarmiento

Socidlogo Universidad Nacional, abogado Universidad Libre, estudios de economia Universidad de los Andes,
Magister en Teorfa y Politica Econémica Universidad Nacional de Colombia, estudios de filosoffa y Magister
en Filosoffa Pontificia Universidad Javeriana, PhD (c) en Filosofia, Universidad Santo Tomas Profesional espe-
cializado Secretarfa Distrital de Planeacién de Bogotd. Comentarios a: marsa_960@hotmail.com

Resumen. Esta recensidn persigue identificar el Paso de “la identidad como mismidad a la identidad
como diversidad en los tiempos actuales, en la busqueda de consolidar una comunidad ecoldgica-politica
de América Latina y el Caribe (ALC) que serfa la forma de aparecer una identidad proyecto de vida para
la globalidad. Se defiende aqui la necesidad de que los ciudadanos de ALC nos organicemos como una
comunidad de sentimientos comunes con el designio de adquirir la capacidad para acceder al poder social
tradicional (politico, econédmico e ideoldgico-cultural y de la industria de la comunicacién) y con éste a
nuestra disposicién impulsar y lograr efectivamente edificar una comunidad politica ecolégica y que la fi-
losoffa intercultural puede brindar las condiciones de posibilidad de establecer un polilogo abierto en con-
diciones materiales y tedricas de igualdad entre las tradiciones culturales que existen en nuestra América
que permita construir la comunidad propuesta con el poder popular suficiente para dominar y someter la
actividad depredadora, iniciada desde 1492, y actualizada en las empresas multinacionales extractivas de
nuestros recursos naturales y responsables del deterioro ambiental, apoyadas por las élites de los Estados
patrimonialistas arbitrarios y autoritarios, siendo, algunos, miembros de la CELAC.

Palabras clave: Identidad Proyecto, Filosoffa intercultural, Globalizacién, Comunidad Politica y Ecoldgica.

Abstract. This recension seeks to identify Pass “identity as sameness of identity and diversity in modern
times, seeking to consolidate an eco-political community in Latin America and the Caribbean (LAC) that
would appear in the form of an identity project of life for the whole. Defended here the need for LAC
citizens organize ourselves as a community of shared feelings with the intention of acquiring the ability to
access social traditional (political, economic and ideological-cultural and communications industry) power
and this at our disposal to promote and effectively achieve environmental policy to build a community
and intercultural philosophy can provide the conditions of possibility of establishing an open polylogue
in materials and theoretical basis of equality of cultural traditions that exist in our America that can build
community proposal popular enough power to dominate and subdue the predatory activity initiated since
1492, and updated in extractive multinationals of our natural resources and responsible for environmental
decline, supported by the elites of arbitrary and authoritarian patrimonial states, with some members of

the CELAC.
Keywords: identity project, intercultural philosophy, globalization, political community and environment.

444 Bogotd, D. C. - Colombia - Volumen 14, Ndmero 17 (enero-junio) Afio 2016



Recensions / Recensions / Rencensdes

La idea de cultura, identidad y diversidad cultural

Es dificil dar con la idea de cultura, pues no hay una tnica lectura. Solamente, creemos, podria pre-
sentar varias versiones de cultura. Para esta narracion se seleccionaron las elaboradas por los siguientes
autores:

Clifford Geertz:

El concepto de cultura que yo sostengo no tiene multiples acepciones ni, por lo que me alcanza,
ninguna ambigiiedad especial: la cultura denota un esquema histéricamente transmitido de signifi-
caciones representadas en simbolos, un sistema de concepciones heredadas y expresadas en formas
simbdlicas por medios con los cuales los hombres comunican, perpetian y desarrollan su conoci-
miento y sus actitudes frente a la vida” (p. 88). (Citado por Felipe Arocena, 2012, 24-25)

Georg Simmel:

Mientras que la vida ha progresado desde el nivel meramente animal hasta el del espiritu y éste,
por su parte, hasta el nivel de la cultura, en ella aparece una contradiccién interna, cuyo desarrollo,
despliegue y nuevo surgimiento constituye la totalidad de la cultura. Podemos hablar claramente de
cultura cuando el movimiento creador de la vida engendra ciertas estructuras en las que encuentran
expresion, en concreto, las formas de su consumacién y manifestacién. Estas formas comprenden,
en si, el fluir de la vida dotdndola de contenido y forma, libertad y orden: asi, por ejemplo, las obras
de arte, las religiones, los conocimientos cientificos, las leyes de la técnica y de la sociedad y muchos
otros casos. (Simmel, Georg, 1987, 174)

G. Giménez:

Este soci6logo la define como: “...organizacién social de significados interiorizados por los sujetos
los grupos sociales, y encarnados en formas simbélicas, todo ello en contextos histéricamente es-
y g y
pecificos y socialmente estructurados”. Se podria identificar en esta definicién un tépico objetivo,
no sabemos si es demasiado fuerte expresar que es una forma muerta — artefactos, cultura fisica
y
bienes de cardcter cultural — y una manifestacién subjetiva o actual — actitudes, capacidades creati-
vas, cosmovisiones, etc.

Ahora bien, la diversidad cultural es la expresién multiple, de las diversas comunidades que habitan el
planeta, de sus vidas expresadas en formas espirituales especificas. La diversidad cultural es la negacién
absoluta de todos los etnocentrismos habidos y por haber. Si la cultura es la dialéctica de la vida y la
forma de las comunidades humanas, cualquier conato de extincidon de éstas es un crimen de lesa hu-
manidad. Sin embargo, no hay que confundir diversidad cultural con decadencia cultural, pues ésta
es definida por A. Touraine de la siguiente forma: “En un mundo en movimiento, la obsesion por las
esencias, las tradiciones y los absolutos no puede generar mas que decadencia cultural. (Touraine, A.
p.204)

Manuel Castells designa, de La era de la informacion: economia, sociedad y cultura, el volumen
I como “El poder de la identidad’. Lo llamativo de esta parte es su concepcién de las identidades
colectivas como sentimientos organizados con el designio de enfrentar, desafiar y hacer vacilar “la glo-
balizacién y el cosmopolitismo en nombre de la singularidad cultural y del control de la gente sobre
sus vidas y sus entornos” (1998, 24). Esta conviccién acerca de las identidades colectivas la confirma
en el desarrollo del articulo de prensa, del ano 2003, con el mismo titulo. En este registra la siguiente
informacién: En el mundo globalizado presente agudiza la tendencia de la gente a adherirse a su iden-

ovista Cientifica “General José Marfa Cordova’. Revista colombiana sobre investigacion en el campo militar 445



Recensions / Recensions / Rencensdes

tidad como fuente de sentido para sus vidas. ;Cémo prueba este enunciado? Relatando los siguientes
hechos: 1) En los conflictos sus actores, a toda costa, se ponen como objetivo principal la defensa de
sus identidades agredidas. 2) El creciente cardcter abstracto de los flujos de capital, tecnologia e infor-
macién suscita una tendencia demasiado fuerte a conservar “/a experiencia compartida en el territorio,
en la historia, en la lengua, en la religion y, también, en la etnia”. 3) El poder de la identidad en la era
de la informacién se torna mucho mds recio. 4) “El mito universalista de los racionalismos liberal y
marxista ha sido desmentido por la experiencia histérica. La cuestién que se plantea entonces, en un
mundo de identidades, es el de las condiciones de su comunicacién y de su proyeccién en un futuro
compartido. Pero pensar la relacién de identidades en su diversidad exige su reconocimiento previo”.
Ademis, usa unos datos porcentuales acerca para determinar cuéles son las identidades preferidas por
las personas:

Pues bien, en plena globalizacién, no mds del 15% de la gente se identifica con el mundo en
general o con su continente (como Europa). Pero lo interesante es que el 47% consideran como su
principal identidad de referencia la regién o la localidad, en contraste con tan sélo el 38% que se re-
fieren en primer lugar al Estado-nacién. Otro dato relevante: cuando se analizan los porcentajes por
dreas del mundo, el nivel mds alto de identidad local / regional primordial en el contexto mundial
corresponde precisamente a la “Europa del Suroeste” (o sea, nosotros), en donde la conciencia regional
/ local (que incluye nacionalidades subestatales) como identidad primaria es expresada por un 64% de
la poblacién, en contraste con tan sélo un 23% que prioriza la identidad del Estado-nacién y un 13%
que se identifica con el mundo en general. Cuando los datos se comparan por edades, los jévenes son
mds cosmopolitas que los viejos, pero la dominacién de la identificacién regional / local se mantiene
entre ellos, lo que desciende es la identificacién con el Estado-nacién. (1998, 24)

Castells enuncia tres clases de identidades: legitimadoras, de resistencia y de proyecto de vida.
Las primeras se caracterizan por dar origen a una sociedad civil, esto es, un conjunto de organizaciones
de toda laya, cuyo fin primordial es reproducir la identidad que instrumentaliza las bases de la domi-
nacién estructural. Las segundas llevan a la constitucién de comunas o comunidades que se erigen
en maneras de resistir la opresién, desde una identificacién histérica, geografica, bioldgica o cultural
de los actores sociales. Las terceras son productoras de sujetos, diferentes a los individuos, por cuanto
se trata de actores sociales colectivos. En todo caso, una identidad se metamorfosea en proyecto de
vida cuando se halla en una situacién de oprimida y humillada; para superarla, entonces, orienta sus
acciones hacia la transformacién de la sociedad con el claro propésito de prologarse como identidad.
(Ibidem, p. 32). Con el designio de dar mds relevancia al sujeto, dentro del contexto de las identida-
des, citaremos las palabras, de A. Touraine, siguientes:

Mientras el continente de los mercados se aleja cada vez mds del de las identidades culturales y se
nos incita de manera creciente a vivir al mismo tiempo en una economia globalizada y comunidades
obsesionadas por la pureza, inicamente la idea de Sujeto puede crear no sélo un campo de accién
personal sino, sobre todo, un espacio de libertad publica. No lograremos vivir juntos mds que si
reconocemos que nuestra tarea comun consiste en combinar accién instrumental e identidad cul-
tural, por tanto si cada uno de nosotros se construye como Sujeto y nos damos leyes, instituciones
y formas de organizacién social cuya meta principal sea proteger nuestra demanda de vivir como
Sujetos de nuestra propia existencia. Sin ese principio central y mediador, la combinacién de las dos
caras de nuestra existencia es tan imposible como la cuadratura del circulo.

(Castells, 1998, 32)

446 Bogotd, D. C. - Colombia - Volumen 14, Ndmero 17 (enero-junio) Afio 2(



Recensions / Recensions / Rencensdes

Otro concepto que se usard aqui es el de globalizacién. Para U. Beck no es un concepto claro, ya
que “la palabra peor empleada, menos definida, probablemente la menos comprendida, la mds nebu-
losa y politicamente la mds eficaz de los dltimos — y sin duda también de los préximos afos” (Beck,
Ulrich, 1998, p. 40).

Para dicho soci6logo alemdn es muy importante no confundir tres conceptos: globalismo, glo-
balizacién y globalidad. Por el primero entiende “... la concepcién segtin la cual el mercado mundial
desaloja o sustituye al quehacer politico; es decir, la ideologia del dominio del mercado mundial o la
ideologfa del liberalismo”(Ibidem, p. 27.) Por el segundo significa “los procesos en virtud de los cuales
los Estados nacionales soberanos se entremezclan e imbrican mediante actores transnacionales y sus
respectivas probabilidades de poder, orientaciones, identidades y entramados varios”(Ibidem, p. 29).
El dltimo busca subrayar el hecho de que vivimos en una sociedad mundial, por ende, el espacio es
absolutamente abierto permitiendo que en éste los grupos y los paises vivan en interaccién permanen-
te. De este modo la globalidad es, pues, pluridimensional, puesto que abarca lo social, lo politico, lo
cultural y lo ecolégico.

Los anteriores conceptos nos suscitan, por lo menos, las preguntas siguientes: ;Nuestra identi-
dad originaria, fuertemente destruida, contintia desarrollindose como resistencia a la globalizacién y
al globalismo occidental? ;Qué papel desempena y se esperaria que desempene en la globalidad? ;El
trabajo de pensadores como José Ingenieros, Fernando Gonzédlez Ochoa e Ignacio Ellacuria podria
identificarse con una identidad legitimadora de la racionalidad occidental? ;Vasconcelos, Garcia Bacca
y Kush se les puede estimar como forjadores de la identidad de proyecto de ALC? ;Qué efectos tendria
la globalizacién sobre la diversidad cultural e identidades existentes en ALC? ;Cémo se presentd y se
presenta el globalismo en ALC? ;En qué momento se encuentra ésta en el proceso de globalidad?
¢Las diferentes identidades que conforman la ALC estdn interactuando con el propésito de erigirse
en Sujetos de la globalidad? ;Cudl fue y cudl es el aporte de la filosofia de ALC a nuestra globalidad?

Entonces, la idea central de este relato es tratar de hacer un ¢jercicio de comprensién y de reflexidn,
de manera lapidaria, sobre la historia de América Latina y el Caribe desde una identidad cultural
aborigen de América, invadida, aplastada, y ocultada, y sujeta a un proceso de exterminio a partir
de 1492. Paralelamente surgié, entre las dos (identidad nativa e identidad imperial espanola), una
identidad legitimadora que, luego, se convirtié en dominante de la primera. Finalmente, intenta-
riamos enunciar algunos elementos de una identidad proyecto de vida de ALC, que sea la sintesis
de todas sus identidades, representada por una comunidad ecoldgica-politica de América Latina y

el Caribe (CEPALC).

Globalizacién, unicultura y culturas locales

Como sefialan Theodor Adorno y Max Horkheimer, los ciudadanos modernos, herederos ilustrados
de los reyes.

Al multiplicar la violencia a través de la mediacién del mercado, la economia burguesa ha multipli-
cado también sus propios bienes y sus fuerzas de tal modo que para su administracién ya no necesita
no sdlo de los reyes, sino tampoco de los ciudadanos: necesita de todos. Todos aprenden, a través
del poder de las cosas, a desentenderse del poder. La Ilustracidn se realiza plenamente y se supera
cuando los fines pricticos mds préximos se revelan como lo mds lejano logrado, y las tierras «de las

evista Cientifica “General José Marfa Cordova’. Revista colombiana sobre investigacién en el campo militar 447



Recensions / Recensions / Rencensdes

que sus espias y delatores no recaban ninguna noticia», es decir, la naturaleza desconocida por la
ciencia dominadora, son recordadas como las tierras del origen. Hoy, que la utopia de Bacon de «ser
amos de la naturaleza en la prictica» se ha cumplido a escala planetaria, se manifiesta la esencia de la
constriccién que él atribuia a la naturaleza no dominada.

(Adorno & Horkheimer, 1998, pg. 94)

El proceso contempordneo de globalizacién neoliberal, hace evidente una serie de amenazas para la
humanidad, a saber: la desregulacién del capital ha acentuado de manera acelerada las desigualdades y
exclusiones entre paises asi como al interior de los mismos. El modelo de desarrollo hegeménico ame-
naza con destruir las condiciones que hacen posible la vida en el planeta. Las tendencias homogeni-
zantes del actual proceso globalizador amenazan también la rica herencia cultural y de conocimientos
de los pueblos aborigenes, campesinos y demds poblaciones que no han sido plenamente colonizadas
por occidente. Se ha venido minando el ejercicio de la democracia en los estados nacionales, especial-
mente en muchos de los estados del sur, ante el poder creciente del capital transnacional, los inversio-
nistas institucionales y los organismos multilaterales y la naturalizacién del orden social del mercado
se produce una patologizacién y criminalizacién de la disidencia, de quienes proponen alternativas.
Los elementos anteriores enmarcados por la hegemonia de la cosmovisién liberal que natura-
liza su modelo de vida como el dnico posible. Pretender entender la globalizacién neoliberal, sin los
referentes de la sociologia, la filosofia y la ciencia politica es desconocer que el neoliberalismo corres-
ponde a una ideologia que quiere olvidar el pasado para responder a la crisis de la modernidad e iniciar
un nuevo tiempo que funda lo que Gilles Lipovetsky llamo la era del vacio, que implica un olvido de
la tradicién, desencanto del humanismo, tecnificacién del saber y burocratizacién de la universidad.

Multiculturalismo e interculturalidad. El aporte de la filosofia intercultural

Hace 10000 anos en las Américas, la evolucién del conocimiento y las mentes humanas, la coevolu-
cién entre los sistemas econémicos, sociales, politicos, simbdlicos-ideolégicos y lingiiisticos, asi como
de las pautas demogrificas y de poblacién, sistemas de manejo ambiental y el desarrollo de la ciencia
y la tecnologia permitieron la existencia de sociedades sostenibles a pequena escala. ( Llinas citado por
Giraldo. 2006)

Cuando los europeos llegaron a América aprendieron a usar la Quina contra el paludismo,
el valor nutritivo de los tubérculos que los salvaron del hambre, asimilaron las técnicas pero en su
arrogancia plantearon que sus explicaciones cosmogdnicas eran la tnica ciencia y la Gnica verdad; las
americanas eran en el mejor de los casos tradiciones que podian tenerse en cuenta solo por su utilidad
préctica. Nos trajeron su idioma que no es mds que un dialecto con ejército y armada, al igual que el
saber que con ejército y armada se convirtié en saber oficial “ciencia’ y el nuestro el propio se convirtié
en “saber tradicional” que se fue perdiendo (Villaveces, 2006)

La ignorancia sobre nosotros mismos, sobre nuestro origen, nuestro devenir histdrico, nuestra geo-
graffa, nuestros recursos naturales, entre otros; mds pronto que tarde, nos llevard a convertirnos en el
gran mercado de productos y tecnologias de los paises poderosos y, sin que nos lo propongamos, en
promotores de la economia de consumo. La misma, que nos conducird hacia el endeudamiento, cada
vez mayor y la sobreexplotacién de nuestros recursos.

(Fals-Borda. & Mora-Osejo, 2001, pdg. 9)

448 Bogotd, D. C. - Colombia - Volumen 14, Ndmero 17 (enero-junio) Afio 2(



Recensions / Recensions / Rencensdes

El pensamiento amerindio ha sido victima de los prejuicios ilustrados, desde su llegada los europeos
descalifican el conocimiento indigena sin ningtn tipo de investigacién; vale la pena recordar que
pensadores como Hegel o Marx no nos reconocen como sociedades comparables con las que describen
en sus teorfas

Pachén (2010), evidencia de manera certera como tales prejuicios son profundizados en el marco
de la ilustracién:

Ha sido el clasico libro de Antonello Gerbi el que ha mostrado la famosa “Disputa del Nuevo
Mundo”, en la cual Europa construye a América discursivamente. Fueron William Robertson,
Buffon, De Paw, Voltaire, Kant, entre otros, y como eco de ellos, Hegel, en el siglo XIX, quienes
afirmaron la superioridad de Europa en contraste con América y otros pueblos. Sobre América se
dijo que habfa salido tiempo después de las aguas, de ahi su humedad y sus grandes insectos noci-
vos; se dijo también que todo aqui se degeneraba y que no existian grandes fieras como en el Viejo
Mundo. Debido a eso América era inferior. También se ventilé en Europa que las los indigenas eran
poco viriles, que no cumplian con sus deberes de pareja y que las indias eran feas; los indigenas y
los negros aparecieron como perezosos, borrachines, incapaces de pensamiento abstracto e incluso
Kant llegé a sostener que aqui los pdjaros no cantaban tan bien como los pdjaros de Europa. Hasta
Voltaire, que era mds cosmopolita que Kant, sostuvo que los cerdos de América tenfan el ombligo

en el espinazo. (p.145)

Castro-G6émez (2005) muestra como desde la perspectiva ilustrada las demds voces culturales de la
humanidad son vistas como tradicionales, primitivas, premodernas. Asi mismo sefala que “las diver-
sas formas de conocimiento desplegadas por la humanidad en el curso de la historia conducirian pau-
latinamente hacia una tnica forma legitima de conocer el mundo: la desplegada por la racionalidad
cientifico técnica de la modernidad europea” (p. 27).

Desde principios del siglo XIX, la construccién de la historia del mundo ha estado dominada por
Europa occidental, como consecuencia de su presencia en el resto del mundo tras la expansién
colonial y la Revolucién industrial (...) Lo que ha primado en los esfuerzos europeos, al igual que
en sociedades bastantes mds simples, ha sido la tendencia a imponer su propia historia sobre el
conjunto del mundo.

(Goody, 2011, pdg. 19)

Asi mismo, sefala Goody que fue occidente quien establecié las dimensiones actuales de tiempo y
espacio, las fechas se miden antes y después del nacimiento de Cristo, de otra parte, la apropiacién
del tiempo también se evidencia en el cdlculo cotidiano de afios, meses y semanas, el afio sideral que
utilizan los europeos es ilégico al lado de la concepcién lunar de los paises islimicos y budistas, los
meses lunares del islam son mds l6gicos que los meses del calendario europeo. La semana de siete dias
es la unidad mds arbitraria de todas en Africa se pueden encontrar semanas de tres, cuatro, cinco o
seis dfas en funcidn de los dias de mercado y en China abracaba diez dias.

En lo referente al espacio, los efectos de la colonizacién occidental saltan a la vista, con la domi-
nacién britdnica las coordenadas espaciales empezaron a girar en torno al meridiano de Greenwich en
Londres. Las Indias occidentales y orientales se crearon a raiz de intereses europeos.

En nuestro pais como en muchos otros es aceptada la validez del conocimiento cientifico originado
en Europa y luego con gran éxito transferido a Norteamérica. Quizds en razén de tal éxito se llega

ovista Cientifica “General José Marfa Cordova’. Revista colombiana sobre investigacion en el campo militar 449



Recensions / Recensions / Rencensdes

al extremo de considerarlo también, suficientemente adecuado, tanto en su modalidad bdsica como
aplicada, para explicar las realidades en cualquier lugar del mundo, incluidas las de los trépicos
hdamedos.

Tan elevado aprecio por el conocimiento originado en Europa, de frente a las realidades naturales,
culturales y sociales, de ese continente, impide percibir las consecuencias negativas que ello implica
cuando se transfieren y se intenta utilizarlos para explicar realidades tan diferentes, como las que son
propias del medio tropical complejo y frégil, y por esto mismo ni siquiera en nuestras universidades,
y menos atn en los centros tecnoldgicos, educativos y culturales perciben la urgente necesidad de
nuestras sociedades de disponer junto con el conocimiento universal, conocimientos contextualiza-
dos con nuestras realidades singulares y complejas.

(Fals-Borda. & Mora-Osejo, 2001, pdgs. 7-8).

A la expropiacién territorial y econémica que hizo Europa de las colonias (colonialismo) corresponde
una expropiacién epistémica (colonialidad) que condené a los conocimientos producidos en ellas a ser
tan solo el pasado de la ciencia moderna (Castro-G6émez, 2010). En la Nueva Granada:

En las manos del estado metropolitano y de las elites criollas la ilustracién fue vista como un me-
canismo idéneo para eliminar muchas formas de conocer vigentes todavia en poblaciones nativas
y sustituirlas por una sola forma tnica y verdadera de conocer el mundo: la suministrada por la
racionalidad cientifico-técnica de la modernidad europea.

(Castro-Gémez, 2010, pdg. 16)

Como se evidencia con la Real cédula expedida para que en los reinos de las indias se extingan los
diferentes idiomas y solo se hable el castellano que rescata Tanck de Estrada, Dorhoty (1985) citada
por Castro-Gémez (2010):

Que se instruya a los indios en los dogmas de nuestra religién en castellano y se le ensefe a leer y
escribir en este idioma que se debe extender y hacer tnico y universal en los mismos dominios, por
ser el propio de los monarcas y conquistadores para facilitar la administracién y pasto espiritual a los
naturales y que estos puedan ser entendidos de los superiores, tomen amor a la nacién conquistado-
ra, destierren la idolatria, se civilicen para el trato y el comercio; y con mucha diversidad de lenguas
no se confundan los hombres, como en la torre de babel (p.12)

Segtin Pachon (2010):

Lo que Dussel llama “falacia desarrollista” es en realidad la categoria progreso. En este caso, una vez
Europa se autoproclama superior, todos los pueblos del orbe deben seguir sus pasos: en lo econd-
mico, politico, filoséfico, etc. El asunto que queda por mirar es, ;como se interpreta la categoria de
progreso en esta época? La respuesta es mds simple de lo que parece.

Con los cronistas se difunde una determinada visién de los indigenas de las periferias en Europa.
En un comienzo, esta vida parece paradisiaca al europeo. Se llega a resaltar la pobreza y desnudez de
los indios, pero poco a poco se va imponiendo una visién del indigena como un ser hereje, desmo-
ralizado, bdrbaro y primitivo; cuyas instituciones sociales, politicas y econémicas aparecen de suyo
como inferiores frente a las espafolas y portuguesas y, posteriormente, frente a toda Europa. Sus
conocimientos, cosmovisiones, imaginarios y epistemologias aparecen, gracias al concepto de raza
que se impone en esta época, como premodernos, precapitalistas, etc. Es lo que Anibal Quijano,
sociélogo peruano llama “Colonialidad del poder”, el cual consiste, entre otras cosas, en una occi-

). (. - Colombia - Volumen 14, Ndmero 17 (enero-junio) Afio 2(

450



Recensions / Recensions / Rencensdes

dentalizacién del imaginario americano (Quijano, 2005, 201 y ss). En esa occidentalizacién Europa
es el canon, el modelo.

Ahora, la subalternizacién del ozro en todos sus aspectos implica también la inferioridad epistémica.
Esto quiere decir que todo conocimiento de la no-Europa es pre-ciencia, pensamiento mitico, pre-ra-
cional. En este sentido, Europa impuso la letra sobre la tradicién oral y ejercié una “violencia episté-
mica’ (el término es de Gayatri Spivak) sobre el colonizado.

En este sentido hubo un “racismo epistémico”. En el “sistema-mundo moderno-colonial”,
Europa construy al otro desde las ciencias (p. 143-144)

Pero la andanada del “progreso” contra el mundo indigena, no se limita a la conquista, la colo-
nia, la colonialidad del poder y la colonialidad del saber, como sefiala Pachén (2010):

La modernidad y el progreso, que le es inherente, tienen como parte de su naturaleza a la violencia.
El progreso ha creado sus propias victimas a lo largo y a lo ancho del globo. Por ejemplo, durante el
siglo XIX, con su llegada a América via pensamiento positivista y liberal, esa violencia sacrificial de
la modernidad produjo sus victimas. En Argentina, la implantacién de la mentalidad positiva —la
religién del progreso y de la ciencia— produjo el asesinato de miles de indigenas en el sur del pais.
El progreso lo requerfa. Lo mismo sucedié en México y las mismas intenciones motivaban a Miguel
Antonio Caro. Habia que civilizar por la fuerza a los aborigenes. Era necesario que ellos progresaran
y si no querian, se los podia obligar e, incluso, asesinar. El progreso tiene, pues, su lado oscuro; el
lado oscuro que cred una conciencia racional, transparente, portadora de un conocimiento universal
enunciado desde Europa —“el punto cero” del que habla Santiago Castro-Gémez— pero que se invi-
sibilizé y que exige victimas y sacrificios. (p.146)

En esta misma direccién Estermann (1998) senala:

La negacién del “alma” a los nativos de Abya Yala en el siglo XV1, de la “civilizacién” de los pueblos
pre-hispdnicos y de los derechos civiles y politicos de los pobladores autéctonos, hoy en dia se ha
transformado en la negacién de su auto-determinacién econémica y cultural. Uno de los tltimos
“bastiones de resistencia’, después de haber admitido la humanidad, la culturidad y la politicidad
del “nativo americano”, es la negativa académica de reconocer una autentica filosoffa no-occidental.
Aunque el liberalismo y la “tolerancia postmoderna” aplauden la rica tradicién mitica, religiosa y
cultural de los pueblos de América Latina, sin embargo, siguen insistiendo en la “universalidad” de
la filosoffa occidental como el tinico paradigma que merece esta denominacién. ( p.8)

Estermann (1998) propone la adopcién de un enfoque intercultural que permita dar voz y expresién
a los que fueron acallados por el ruido triunfador de las concepciones impuestas a la fuerza, esto exige
romper con el eurocentrismo y occidentalismo implicitos en la misma definicién y delimitacién de lo
que se considera pensamiento filos6fico..

De otra parte, la conmensurabilidad de paradigmas filoséficos y culturales se remonta a la po-
sibilidad del encuentro interpersonal, pre-conceptual y éticamente determinado, una consecuencia,
en términos de Levinas, del encuentro cara a cara con el “otro”, lo humano es una revelacién o ma-
nifestacién en el “otro” y la otra cultura. Dicho encuentro no es éticamente neutral, las culturas son
marginadas, dominantes, explotadas, explotadoras, justas o injustas.

En este sentido, la filosofia intercultural se convierte en la propuesta que permite un polilogo
entre las diferentes culturas que existen en nuestra América.

ovista Cientifica “General José Marfa Cordova’. Revista colombiana sobre investigacion en el campo militar 451



Recensions / Recensions / Rencensdes

La filosofia intercultural, antes de ser una corriente con contenidos determinados, es una manera de
ver, una actitud comprometida, un cierto habito intelectual que penetra todos los esfuerzos filos6fi-
cos. Es sobre todo una “filosofia de la interculturalidad” es decir: una reflexién sobre las condiciones
y los limites de un dialogo (o “polilogo”) entre las culturas.

(Estermann, 1998, p.9-10)

Fornet-Betancourt (2007) precisa que la concepcién de filosofia intercultural subraya la perspectiva
programdtica de promover, por el didlogo abierto en condiciones materiales y tedricas de igualdad
entre las tradiciones culturales de la humanidad, lo que implica una transformacién radical de esta
forma de pensar, de conocer, de nombrar lo que conocemos, de articular lo que sabemos, de generar
mds saber y de comunicar o trasmitir el saber que solemos llamar “filosofia”.

Este programa de transformacién de la filosoffa tiene que ver mucho con la toma de conciencia
de las consecuencias epistemoldgicas que se desprenden de la todavia inconclusa historia de la colonia-
lidad occidental. Es una perspectiva que brota desde la memoria de culturas heridas en su dignidad.

La perspectiva programdtica que comparte el movimiento de la filosofia intercultural no apunta, por
consiguiente, simplemente a la garantia del acceso de las tradiciones culturales marginadas o de su
incorporacién a la filosoffa hecha por Occidente;(...) La perspectiva de transformacion de la filosofia
intercultural va més alld, por cuanto que pretende —y aqui radica su dificil desafio— implicar el «tesoro»
mismo de la tradicidn reconocida como filosofia en ese proceso de transformacion intertradicional que
conlleva el didlogo entre las culturas, para que eso que llamamos «filosoffa» pueda ser renombrado y
redefinido mediante la cooperacién de todas las tradiciones de pensamiento de la humanidad.
(Fornett-Batancourt, 2007, p.25)

Es una propuesta de intercambio y de convergencia de diversas experiencias filoséficas, que se recono-
cen como legitimas, combatiendo asi los prejuicios frente a otras formas de pensar y conocer

Para la filosofia intercultural es asi central la dignificacién cognitiva de todas las tradiciones cultura-
les; y es central para su propésito de transformacién radical de la filosofia por dos razones. Primero,
porque ese es el camino para aprovechar en filosofia toda la experiencia cognitiva de la humanidad,
y no sélo una parte de ella; y segundo, porque es la base para que el filésofo o la filésofa supere por
fin esa odiosa imagen de si mismo que lo asemeja a los antiguos (jy modernos!) gobernadores colo-
niales que estaban en Argelia, India o Perd, pero vivian culturalmente en sus respectivas metrépolis.
La filosofia intercultural es un manifiesto a favor de un filosofar que vive en y desde muchos lugares
y que declara por ello como inauténtico el proceder de un pensar descontextualizado que prefiere
repetir ideas prestadas al esfuerzo por ser expresion de su mundo de vida.

(Fornett-Batancourt, 2007, p.26)

La filosoffa intercultural critica la pretensién absolutista y universalista de la filosofia occidental, mos-
trandola como un caso de ideologizaciéon que se convierte en imperialismo y hegemonismo econémi-
co y politico en la préctica.

Desde la postura intercultural, la filosofia occidental es una de las multiples expresiones filoséfi-
cas existentes, pero de ninguna manera la Gnica, superior o canénica. Por tltimo, vale la pena sefalar
que frente a la monoculturalidad expresada en la filosofia occidental, es necesario repensar la relacién
entre cultura y filosofia, como una relacién dialéctica donde la filosofia es un fenémeno cultural que
no se agota en una determinada cultura.

). (. - Colombia - Volumen 14, Nimero 17 (enero-junio) Afio 2(

452



Recensions / Recensions / Rencensdes

Una identidad de resistencia

Frente a los prejuicios y la violencia que ha ejercido occidente y la idea de “progreso” se evidencia
una resistencia en América latina a partir de los aportes de autores como Vasconcelos, Garcia Bacca
y Kush, rescatados por el Filésofo Colombiano Juan Cepeda. En 1966, Rodolfo Kusch publica dos
obras: Indios, portenios y dioses, y De la mala vida portenia. Aqui Kusch busca desentranar la esencia de
lo americano, y segtin Cepeda (2010) se evidencia un mayor discernimiento del problema del estar
latinoamericano con respecto al ser:

Kusch define al ser como una realidad dura, inflexible y légica, relacionada con la devocién occiden-
tal por la ciencia (cf. Kusch, 1966, I, 245-247), mientras el estar hace relacién a la magia sagrada y
limpia de la naturaleza, a la pureza de la vida, incluso la de los vegetales (ib. 247). (...) el ser tiene
que ver con ser alguien mientras el estar indica la mera vida ahi, pura, sin mds. Ser se liga a servir,
valer, poseer, dominar, origen. Para ser es preciso un andamio de cosas, empresas, conceptos, todo
un armado perfectamente orgdnico, porque, si no, ninguno serd nadie. Estar, en cambio, se liga a
situacion, lugar, condicién o modo, o sea a una falta de armado, apenas a una pura referencia al hecho
simple de haber nacido.

(Cepeda, 2010, pdg. 15)

Lo interesante aqui es que aunque aparente o légicamente opuestos, ser y estar no se excluyen quizd
se complementan.

Kusch publica en 1970 E/ pensamiento indigena y popular en América, alli presenta el dato sobre
ser en aymara del Vocabulario de la lengua aymara de Ludovico Bertonio. Cepeda (2010) plantea que
“la forma de comprender del indio deviene del sentir afectivo, y no del mero ver objetivo. Y los térmi-
nos ontoldgicos (ser, esencia, estar) dan cuenta de ello” (p.15).

Por la misma razén, seguramente, es decir, por el horizonte de comprension con que aprehende-
mos «las cosas» y «los aconteceres», es que en Occidente no se ha desarrollado una ontologia de la
afectividad. Esta se ha visto con recelo. jOtro de tantos prejuicios de Occidente! Prejuicio evidenciado
particularmente desde Descartes, pasando por Kant y Scheler, segiin Kusch. Y, naturalmente,
en absoluto se han estudiado las consecuencias heredadas por los mestizos, del cambio dréstico
de comprensién y aprehensién conceptual con que se obligd a expresarse en una lengua y una
cosmovision extrafas.

(Cepeda, 2010, pdg. 15)

En el mismo texto Cepeda (2010) identifica unas pdginas que profundizan la ontologia del estar: en
primera instancia se ponen de presente seis sentidos del estar:

Primero, como ubicacién, cuando se estd en casa; segundo, estado de 4nimo, como cuando se estd
alegre; tercero, correspondencia, como cuando se dice «estd bien», es decir, estamos de acuerdo;
cuarto, entendimiento, como cuando se expresa «ya estd»; quinto, duracién, como cuando se estd
escribiendo, leyendo o escuchando; y sexto, disponibilidad o finalidad, como cuando se esz de paso,
o se estd por decir algo, o se estd por hacer aquello. ..

(cf. ib. 528, citado por Cepeda, 2010, p.15).

ovista Cientifica “General José Marfa Cordova’. Revista colombiana sobre investigacion en el campo militar 453



Recensions / Recensions / Rencensdes

A Kusch le parece que en los seis casos el verbo estar “se da con funciones senalativas y no comprome-
te al sujeto pues la intervencién de éste resulta totalmente anénima de forma no esencial” (Cepeda,
2010, p.15), lo anterior lleva a:

Develar en los hablantes el hecho de escindir entre lo que esz y lo que es. Y aqui valga una aclara-
cién: el ser implica directamente al sujeto mientras que el eszar, segiin explica Kusch, lo elude, apare-
ce sélo circunstancial o accidentalmente. Y en cuanto accidente, segin las categorfas metafisicas de
Occidente, resulta indefinible, logrando con ello «una honrosa autonomfan.

(Cepeda, 2010, p.16)

En este sentido “en el verbo estar se da un concepto de inusitada riqueza” (Cepeda, 2010, p.16). Estar
implica una inquietud. El ser, connota un punto de apoyo que conduce a la posibilidad de definir lo
que configura una oposicién entre inquietud y reposo. Y a su vez Cepeda (2010) hace evidentes una
serie de preguntas:

:En qué consiste la inquietud de estar no mds? ;Serd que comprende ese orden de la vida donde se
entrecruzan el pensar licido y causal con otro que no lo es, el seminal, donde falta la definicién y
en donde irrumpe verticalmente lo innombrable ante la visidn del as7 de la realidad? La eleccién en
el habla de América de un verbo eszar sobre otro de accién mds comprometida, ;se deberd entonces
a que existe una apelacién a una verdad, esa que pregunta por los innombrables, como si se buscara
otra forma de ser o estar sentado? (ib. 529).;Cudl es, pues, esta forma de ser que hace patente el eszar?
Es decir, ;como ha devenido en nosotros el mero estar?

Kusch senala, que el mero estar se hace patente en un “no mds que vivir”, en contraste con un mundo
que se va construyendo mecdnica y técnicamente. Lo indefinible e innombrable en oposicién a lo
definido y técnicamente puesto ahi y asi. Lo vivido sin mds del «<no mds que vivir», como vivir con-
templativo y sin afdn, seminal y autéctono, frente el quehacer «activo» que ejecuta procedimientos
l6gicos, que construye mundos, que se sustenta en el Jogos racional ya dado de antemano pero jamds
cuestionado como prejuicio de comprensién existencial. “Eszar es, en suma, ubicarse en esa encrucija-
da que se abre en el asi” (76. 535, citado por Cepeda, 2010, p.16) y desde donde se abre, precisamente
alli, la posibilidad de los latinoamericanos de eszar, ahi, ante nuestra propia historia.

Cepeda (2010) anota que este develamiento del estar le muestra a Kusch la necesidad de un
adecuado método de investigacién que dé cuenta del puro vivir, “en donde lo seminal, lo aborigen,
lo popular y emocional se hagan patentes como forma de ser concreta y particular” (Cepeda 2010, p
16). Esto es lo que se cuestiona Kush en las tltimas péginas de E/ pensamiento indigena y popular en
América “;podemos idear un método que se base en la negacién, y que consista en invertir el sentido
l6gico y cientifico, y parta de la negacién para entrar en la pregunta total por la posibilidad de ser?”
(b. 558, citado por Cepeda, 2010, p.16).

Para Cepeda (2010) en El pensamiento indigena y popular en América el método de la negacion
no ha quedado claro. Pero Kusch se dedicara a él en los anos siguientes, En el escrito de 1973 “Légica
de la negacién para comprender América” y en su siguiente libro: La negacidn en el pensamiento popu-
lar, de 1975.

En dichos textos se evidencia que el sustrato de la l6gica de la negacién es lo emocional. Una
emocionalidad que cuenta con una racionalidad invertida y simétrica que propone una légica que

). (. - Colombia - Volumen 14, Ndmero 17 (enero-junio) Afio 2(

454



Recensions / Recensions / Rencensdes

parte de lo que es antagénico respecto a la propuesta intelectual que permite descender al campo de
verdad en el que se desempena el existir.

El método de la negacién, trata con determinaciones del existir hasta ahora vistas peyorativa-
mente por Occidente, o ni siquiera vistas y, por consiguiente, atin no debidamente estudiadas.

Las facetas del ser que se podrdn comprender desde lo emocional, en lo afectivo-afectuoso de lo que
es, posibilitindonos, asi, una mirada ojald mds integra de la realidad total y existente: «s6lo median-
te la negacién habremos de lograr la entrada en el estar simple, que es lo mismo que la inmersién
en una totalidad real del existente» (6. 563). Y una realidad que, en cuanto objeto de estudio, no
puede ser nuevamente violentada: la voluntad de ser de lo no occidental exige, hasta cierto punto y
en ciertos aspectos, la negacion de Occidente (76. 565). Naturalmente, Occidente debe aprender a
escuchar, a respetar, a sentir...

(Cepeda, 2010, pdg. 17)

En La negacion en el pensamiento popular Kusch plantea que cuando hablamos “de pensar culto y de
pensar popular no enunciamos dos distintos modos de pensar, sino dos aspectos de un solo pensar”
(Kusch, 1975, 11, 575, citado por Cepeda, 2010, p17)

La seguridad que brinda el pensamiento culto y cientifico también la ofrece el pensamiento po-
pular al servicio del mero hecho de vivir.

sAcaso la verdad es puramente cientifica, meramente cientifica? La plurivocidad de la verdad, ;no
habla en la plurivocidad de las opiniones? O la complejidad de la realidad ;no habla en la complejidad
de lo diverso que ofrece la opinién? ;Y las emociones no hacen parte de nuestra realidad? Pues bien,
hacia lo emocional es que dirige sus indagaciones en el pensamiento popular, nuestro filésofo, no
hacia lo racional. Es mds, llega a cuestionar las ideas claras y distintas de tinte cartesiano

(cf. ib. 582, citado por Cepeda 2010, p.17).

Desde el anti-discurso de la negacién se enuncia que “vivir es saber; saber es pensar siendo, y se piensa
desde la contemplacién de la existencia vital. Pensar no es conocer, pues lo que se conoce son las cosas.
“pero lo que es fundante es la posibilidad de que eso que se conoce entre en el saber” (i6. 593, citado
por Cepeda, 2010, p17) El saber tiene sentido si contribuye al acto de vivir. El saber, asi entendido,
apunta a la sacralidad de la vida.

Dussel, propone la alteridad como la biisqueda de un sitial en la historia universal para los oprimidos.

No negamos la filosofia de la razdn, sino la irracionalidad postmoderna que utiliza dogmdticamente
al raciocinio como tnico instrumento de andlisis; por el contrario, afirmamos que también existe la
“razén del Otro” en torno a una visién mundialista trans-moderna que incorpora al tercer mundo
en el contexto histdrico de las potencias dominantes.

(Dussel, citado por Miranda, 1996, p.48)

Existen ejemplos en América Latina en la busqueda de estructurar cambios profundos en los modos
de vivir y de relacionarse con los demds seres humanos y la naturaleza, el concepto del buen vivir ha
generado desarrollos de politica publica en Ecuador, Perti, Bolivia y algunos paises centroamericanos,
implicitamente se evidencia una apuesta de construccién de un nuevo paradigma. Siguiendo a Sandra
Bettina Ferrante:

ovista Cientifica “General José Marfa Cordova’. Revista colombiana sobre investigacion en el campo militar 455



Recensions / Recensions / Rencensdes

Los cambios de paradigma que se requieren permitirian romper con la dicotomia que existe entre
conservacién de la naturaleza y desarrollo, en términos de buen vivir, resultando en el diseno de
modelos de intervencién centrados principalmente “en la gestién sistémica de las relaciones y los
procesos que vinculan los sistemas humanos y naturales.

(Ferrante, 2010, p.14)

Son nuevos enfoques de resiliencia socio-ecolégica que involucran, entre otras, propuestas para mejo-
rar los medios de vida de poblacién empobrecida perteneciente a diferentes pueblos indigenas. De ahi
que se trate de territorios donde en numerosas ocasiones se han desplegado relaciones de encuentro
con el medio natural y de integracién con el mismo en términos de co-evolucién sostenible.

A manera de conclusién comunidad ecolégica-politica de América Latina
y el Caribe: una identidad proyecto de vida para la globalidad

Es incorrecta la idea de que hay una cosa majestuosa llamada ‘filosofia” a la que podemos acudir
cuando los problemas surgen. La ‘filosofia’ es un nombre para encasillar diferentes cosas en siglos
diferentes y en paises diferentes, e incluso en universidades diferentes del mismo pafs al mismo
tiempo.

(Rorty, Richard. 2005, 181)

El objetivo de la racionalidad neoliberal es crear el marco a través del cual dmbitos sociales como la
ciencia, la cultura y la educacién pueden funcionar como mercados y vincularse al mecanismo de la
competencia. Desde este punto de vista la educacién es una prolongacién de la forma-empresa. La
educacién es una mercancia que los individuos compran en el mercado y les sirve como medio para
aumentar sus activos intelectuales en la economia del conocimiento. (Martinez, 2010).

Es menester disponer de una nueva educacién que socialice valores, entre otros, como la soli-
daridad, la comunidad, con los otros incluyendo a la Naturaleza. Es menester que los miembros de
la comunidad de sentimientos politicos latinoamericana y caribefia desarrollen pricticas relacionadas
con el concepto “la econémica” de Dussel.

América Latina y del Caribe debe avanzar a pasos de gigante hacia la elaboracién de un campo
cientifico-ecolégico, algo parecido a lo que llamé Orlando Fals Borda ciencia propia, que seria la ac-
cién cultural comunitaria mds importante. Ademds, debido a que estas acciones comunitarias exigen
una reflexién, o mejor deliberacién de los pueblos-naciones de la region , sobre los efectos del mo-
delo estdndar de comercio internacional sobre la desigualdad, la pobreza y en el deterioro del medio
ambiente en los paises de la CELAC es decisiva, puesto que sirve para orientar nuestras acciones de
intelectuales orgdnicos hacia la construccién de una América Latina y del Caribe justa, cultural, social
y politico-ambientalmente sustentable. Ademds, debido a que es ineluctable, a nuestro juicio, impul-
sar la edificacién de un modelo de crecimiento endégeno que acenttie su ponderacién en las variables
verdes y, por tanto, fomente la produccién y la asignacién democritico-popular de habilidades, en el
sentido de Enrique Dussel, con el designio de crear un campo cientifico ecolégico en América Latina
y el Caribe , con el poder popular suficiente para dominar y someter la actividad depredadora, iniciada
desde 1492, y actualizada en las empresas multinacionales extractivas de nuestros recursos naturales y
responsables del deterioro ambiental, apoyadas por las élites de los Estados patrimonialistas arbitrarios
y autoritarios, siendo, algunos, miembros de la CELAC.

456 Bogotd, D. C. - Colombia - Volumen 14, Ndmero 17 (enero-junio) Afio 2(



Recensions / Recensions / Rencensdes

Hay necesidad de que los ciudadanos de ALC nos organicemos como una comunidad de sen-
timientos comunes con el designio de adquirir la capacidad para acceder al poder social tradicional
(politico, econémico e ideoldgico-cultural y de la industria de la comunicacién) y con éste a nuestra
disposicién impulsar y lograr efectivamente edificar una comunidad politica ecolégica. La filosofia
intercultural puede brindar las condiciones de posibilidad de establecer un polilogo abierto en condi-
ciones materiales y tedricas de igualdad entre las tradiciones culturales que existen en nuestra América
que permita construir la comunidad propuesta.

En esta direccién un concepto como el de “buen vivir” ha cobrado notoriedad a partir de sus
recientes formulaciones constitucionales en Ecuador y Bolivia. Es justamente desde la visién de los
marginados por la historia, desde los pueblos y nacionalidades indigenas, desde donde se plantea el
“Buen Vivir’ como una oportunidad para construir otra sociedad sustentada en la convivencia del ser
humano en diversidad y armonia con la naturaleza, a partir del reconocimiento de los diversos valores
culturales existentes en cada pafs.

Ahora bien, la actitud critica de Enrique Dussel frente a la ética del discurso de Karl-Otto Apel
marca un hito importante del pensamiento latinoamericano del siglo XX, siendo util para la edifica-
cién de nuestra identidad proyecto de vida para la globalidad. El contexto de este debate lo resume,
el segundo, asi:

En este articulo el autor responde a cuatro objeciones que Karl-Otto Apel desarrolla en su trabajo:
‘La ética del Discurso ante el desafio de la Filosofia de la Liberacion’ (Isegoria 11, pp 108-125). 1) La
miseria, que es una evidencia de exigencia ética, necesita para alcanzar validez intersubjetiva de la
mediacién hermenéutica de las ciencias sociales criticas. 2) En el nivel ideolégico de la Filosofia de la
Liberacién no acepta ser criticada de historicismo y de un cierto economicismo marxista standard,
ya que reconstituye el pensamiento de Marx de manera original. 3) La trascendentalidad trans-on-
tolégica que propone la Filosoffa de la liberacién es propia de la alteridad de tipo levinasiano. 4)
Aunque se acepta la necesidad de efectuar una fundamentacién formal antiescéptica, lo que importa
ética y materialmente es la demostracion ante el cinico que pretende justificar la muerte de la verdad

ética de la praxis de liberacién. (1996, 135)

Dussel utiliza las expresiones asimetria y simetria, y para responder la critica 1 de Apel, para establecer
la universalidad de una ética (Etica de la Liberacién) y la particularidad de otra (Etica del Discurso):

(...) Etica de la Liberacién se refiere a una comunidad de dominados (v.g. clase obrera) o excluidos
(v.g. etnias indigenas en América Latina), desde la aseveracién analéctica de la alteridad (del otro
como afectado, dominado o excluido) en la asimetria inicial (y la ética de la Liberacién es una
ética que como situacién normal parte de la asimetria, y por ello es universal, no como la Etica del
Discurso que sdlo puede partir de la simetria, siendo entonces una ética particular del ‘Estado de
derecho’, que se cumple en la minorfa dominante de la humanidad), por la ‘toma-de-conciencia
(propio ‘re-conocimiento’ comunitario) — donde la mediacién especifica es esencial — hasta la inter-
pelacién a la solidaridad para efectuar un proceso efectivo o politico de liberacién (o de plena parti-
cipacién en una comunidad de comunicacién futura en simetria). Esto merecerfa una rearticulacién
de Teoria y praxis.

(Ibidem, p.139, nota 28)

ovista Cientifica “General José Marfa Cordova’. Revista colombiana sobre investigacion en el campo militar 457



Recensions / Recensions / Rencensdes

El autor de la Etica de la Liberacién rechaza el senalamiento que le hace Apel de construirla, funda-
mentalmente, sobre “un cierto economicismo Standard”, esto es, de aceptar una relacién mecdnica
entre la filosoffa y la economia capitalista. Ademds, aprovecha para abordar el concepto de eurocen-
trismo y mofarse del postconvencionalismo de los filésofos europeos, pues creen estar desatados de
la cultura occidental:

Entiendo por ‘eurocentrismo’ la pretensién que identifica la ‘particularidad’ europea con la ‘univer-
salidad’ sin mds. Ningtin filésofo puede dejar de ser eurocéntrico hoy sino toma conciencia critica
y expresa de la cuestién misma del eurocentrismo. Advertida su existencia, sélo entonces se puede
alcanzar una conciencia critica refleja — y esto ciertamente ha acontecido en Apel.

Por mi parte, no puedo aceptar que el ‘eurocentrismo’ sea una construccién ‘supra-estructural’ que
responda automdticamente a una ‘base’ capitalista, porque he negado que el ‘esquema base-superes-
tructura’ tenga relevancia central para Marx. Pienso en cambio en eurocentrismo mds sutil que he
denominado la ‘falacia desarrollista’: el pretender que todas las culturas seguirdn el camino efectuado
por Europa (de que debieran, v.g., pasar por lo pre-moderno a lo moderno, del capitalismo cldsico al
capitalismo tardio). Lo mismo puede decirse de la pretension de que el europeo hoy se encuentra en
una situacién clara y definitiva ‘postconvencional’ — tltimo grado de desarrollo moral de Kohlberg
-. Pienso que se puede afirmar que ninguna Eticidad serd nunca completamente postconvencional, y
que toda moral universal (aun la de Apel o Habermas) siempre se articulard de hecho en torno a una
eticidad convencional dada (v.g. la europea-norteamericana, conservadora, liberal o socialdemécra-
ta). Es ingenuo pensar que hoy el filésofo critico europeo pueda situarse en su vida cotidiana post-
convencionalmente, no advirtiendo que sus ‘reacciones’ concretas siguen siendo las de un miembro
de la cultura occidental. (ibid, 140).

A nuestro juicio es correcta la apreciacién de Dussel de que E/ capital es una ética. Ya que:

Marx tiene un criterio universal de su ética: la dignidad del sujeto, la persona, el trabajo vivo, es
subsumido (la subsumtion es la categoria ética por excelencia de Marx), es alienado o negado como
sujeto, como persona auténoma. El sujeto como ser orgdnico vivo es el sujeto de la argumentacidn,
de donde debe partir la pragmdtica (como mediacién consensual conceptual intersubjetiva en la
gestion de lo econémico. Lo econémico indica la corporalidad del ser humano que exige éticamente
ser reproducida como condicién absoluta de toda otra actividad posterior. Es decir, la persona es
corporalidad (Leiblichkeit), ya que de lo que hablamos no es de un dngel que s6lo argumenta, sino
que es un ser viviente, corporal, humano. (Ibidem., 141).

). (. - Colombia - Volumen 14, Ndmero 17 (enero-junio) Afio 2(



Recensions / Recensions / Rencensdes

Referencias

L.

2.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

Adorno, T., & Horkheimer, M. (1998). Dialéctica de la
Tlustracién (3% ed.). Madrid: Trotta.

Arocena, E (2012). La mayoria de las personas son otras per-
sonas. Montevideo: | Estuario.

Castells, M. (1998). La era de la informacién: economia, so-
ciedad y cultura. Vol. 2 el poder de la identidad.
Castro-Gémez, S. (2005). LA POSCOLONIALIDAD
EXPLICADA A 1OS NINOS, Popayén:  Editorial
Universidad del Cauca.

Castro-Gémez, S. (2010). -(2010). La hybris del punto cero:
Ciencia raza e ilustracion en la nueva granada.(1750-1816)
(2 ed.). Bogotd: Editorial Pontificia Universidad Javeriana.
CEPAL. (2009). Afrodescendientes en América Latina y el
Caribe: del reconocimiento estadistico a la realizacién de dere-
chos. Santiago de Chile: Naciones Unidas.

CEPAL. (2014). Los pueblos indigenas en América Latina
Avances en el iiltimo decenio y retos pendientes para la ga-
rantia de sus derechos. Obtenido de http://www.cepal.org/
publicaciones/xml/2/54182/LosPueblosIndigenas_AL.pdf
Cepeda, ]. (2010). Problemas de Metafisica y Ontologfa
en América Latina. Concordia. Internationale Zeitschift fiir
Philosophie, 57, 75-104.

Dussel, E. (2012). La ética de la liberacién ante la ética
del discurso. Revista de ciencias sociales y humanidades, 3(5),
145-158.

Estermann, J. (1998). Filosofia Andina estudio intercultural
de la sabiduria autéctona andina. Quito: Abya-Yala.
Fals-Borda. , O., & Mora-Oscjo, L. (2001). La supera-
cidn del eurocentrismo enriquecimiento del saber sistémico y
enddgeno sobre nuestro contexto tropical. Bogotd: Academia
Colombiana de Ciencias Exactas, Fisicas y Naturale.
Ferrante, B. (2010). Resilencia socio-ecoldgica y terri-
torio indigena. Estudio de caso en los valles andinos del
norte argentino. Andalucfa: Universidad Internacional de
Andalucfa.

Fornet-Betancourt, R. (2007). La Filosoffa Intercultural
desde una perspectiva latinoamericana. Solar(3), 23-40.
Giménez, G. (2002). “Globalizacion y cultura’. Estudios
Socioldgicos del Colegio de México, XX(58), 18-19.

Giraldo, . (2006). Proyecto Buinaima presentacion . En
J. G. (Editor), Asociacién Colombiana pro enseianza de
la Ciencia BUINAIMA. Conformacién de un nuevo Ethos
Cultural. Bogotd: Buinaima.

Gonzdlez Ferndndez, A. (s.f.). OIKOS KAI PHYSIS: Hacia

un nuevo paradigma ecoldgico.

17.

18.

19.

20.

21

22.

23.

24.

25.

20.

27.
28.

29.

30.

31.

32.

Gonzélez Ferndndez, A. (1993). “El significado filoséfico
de la teologfa de la liberacién.”. En J. Comblin, ]. Gonzdlez
Faus, & ]. Sobrino, Cambio social y pensamiento cristiano
en América Latina (pégs. 145-160). Madrid: Misceldnea
Comillas.

Gonzdlez Ferndndez, A. (1994). “Orden mundial y libera-
cién”. ECA(549), 629-652.

Gonzdlez Fernindez, A. (1994). UN SOLO MUNDO.
La relevancia de Zubiri para la teoria social. Madrid:
Universidad Pontificia de Comillas.

Gonzilez Ferndndez, A. (1997). “Fundamentos filoséficos
de una ‘civilizacion de la pobreza.”. ECA(583), 417-426.
Goody, J. (2011). EL robo de la historia. Madrid: Ediciones
Akal. S.A.

Lander, E. (2000). ;Conocimiento para qué? ;Conoci-
miento para quién? En S. Castro-Gémez, La reestructura-
cidn de las ciencias sociales en América Latina. (pdgs. 49-70).
Bogotd: CEJA.

Martinez, J. (2010). La Universidad productora de produc-
tores. Entre biopolitica y subjetividad. Bogotd: Universidad
de la Sall.

Miranda, J. (1996). Filosofia Andina. Fundamentos, Alteri-
dad y Perspectiva. La Paz: Hisbo.

Pachén- soto, D. (2010). Critica y redefinicién de la cate-
goria progreso. Hacia una forma de vida orgdnica. Revista
Ciencia Poltica(9), 131-154.

Robertson, R. .. (1997). Glocalizacion: tiempo-espacio
y homogeneidad heterogencidad. En L. y. Featherstone,
Global Modernities (]. C. Rodriguez., Trad.). Londres.
Rorty, R. (2005). Cuidar la libertad. Madrid: Trotta.
Samour, H. (s.f.). Globalizacién Cultura e Identidad. Obtenido
de hetp:/fwww.uca.edu.sv/facultad/chn/c1170/Globalizacion_
cultura_e_identidad.Samour.pdf

Simmel, G. (2011). E/ conflicto de la cultura moderna.
UNC.

Touraine, A. (1996). ;Lodremos vivir juntos?. México: Fondo
de Cultura Econdmica.

Villaveces, ]. (2006). A propésito del “Didlogo de Saberes”.
En J. G. (Editor), Asociacién Colombiana pro enseiianza de
la Ciencia BUINAIMA. Conformacién de un nuevo Ethos
Cultural. Bogotd: Buinaima.

Wacquant, L. (2008). “The Militarization of Urban Marginality:
Lessons from the Brazilian Metropolis.”. International Political
Sociology(2), 56-74.

evista Cientifica “General José Maria Cordova’. Revista co

ombiana sobre in

estigacion en el campo militar

459



