Revista Cientifica General José¢ Maria Cérdova, Bogotd, Colombia, julio-diciembre, 2017
Historia - Vol. 15, Nam. 20, pp. 247-265

1ssN 1900-6586

Cémo citar este articulo: Martin Alvarado, H. (2017, julio-diciembre). Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento
deTucidides y los sofistas. Rev. Cient. Gen. José Maria Cérdova, 15(20), 247-265. DOI: http://dx.doi.org/10.21830/19006586.183

Guerra, sociedad y naturaleza humana
en el pensamiento de Tucidides y los sofistas™

DOI: hetp://dx.doi.org/10.21830/19006586.183
Recibido: 3 de mayo de 2017 © Aceprado: 5 de junio de 2017

War, Society and Human Nature in Thucydides' Thought and the Sophists
Guerre, société et nature humaine dans la pensée de Thucydide et des sophistes

Guerra, sociedade e natureza humana no pensamento de Tucidides e os sofistas

H. Martin Alvarado *

*El articulo es el producto final que se presenta en el marco de un proyecto de investigacion institu-
cional, adelantado en la linea de “Sociologia e Historia Militar”, del grupo Posesmic, adscrito a la Facultad
de Posgrados de la Escuela Militar “General José Marfa Cérdova”, cuya aprobacién se hizo a comienzos del
primer semestre del afio 2017.

2 Escuela Militar “General José Marfa Cérdova’, Bogotd, Colombia. Magister en Filosofia,
Universidad de los Andes, Bogotd, Colombia. <he50mar349@gmail.com>.



H. Martin Alvarado

Resumen. El objetivo de este articulo es contrastar los conceptos de sociedad y naturaleza humana en la
obra de Tucidides con la doctrina antropoldgica del grupo de sofistas que fueron sus contempordneos en el
siglo V a. de C., tales como Protdgoras, Trasimaco, Prédico, Critias y, en especial, Antifonte, maestro del
historiador. No obstante, las ideas atribuidas a los representantes de este movimiento intelectual serdn trai-
das a colacién en torno a los detalles que Tucidides mismo extrajo de su descripcién sobre la stdsis o guerra
civil en la ciudad de Corcira para dar cuenta de la invariabilidad del comportamiento humano en situacio-
nes de necesidad extrema. En su narracién de los hechos, Tucidides erige la szsis no solo como modelo de
la Guerra del Peloponeso, sino que ademds la eleva al rango de paradigma universal de toda confrontacién
bélico-militar. En tltimo andlisis, y segtin el modo en que el caso es tratado por el autor en el libro I1I,
81-83, de su Historia, se verd que estos pasajes son ademds susceptibles de ser reinterpretados a la luz de las
teorfas sofisticas sobre los inicios de la civilizacidn, las cuales sistematizan a su vez ideas subyacentes sobre la
violencia y la constitucién de las polis vigentes en ese momento. El tema sobre las relaciones entre el uso de
la fuerza, la posibilidad del vinculo social y la naturaleza humana es atin hoy objeto de debate en el mundo
académico de cara a los nuevos conflictos presentes en el escenario politico internacional.

Palabras clave: guerra civil; naturaleza humana; sociedad; sofistas; stdsis; Tucidides.

Abstract. The aim in this paper is to compare the concepts of society and human nature in Thucydides’
work, with the anthropological doctrine from the group of sophists that were their contemporaries in the
5th century BC, such as Protagoras, Thrasymachus, Prodicus, Critias and, specially, Antiphon, the Greek
historian’s teacher. However, the ideas attributed to the representatives of this intellectual movement will
be brought up regarding the details that Thucydides extracted from his own description of stisis or civil
war in the city of Corcyra to give an account of the regularity of human behavior in a position of ex-
treme necessity. In his account of events Thucydides himself set the szdsis up not only as a model of the
Peloponnesian War, he also raises it to the level of a universal paradigm of any military confrontation for
war. In the final analysis, and according to the way in which the case is dealt with by the author in Book
111, 81-83 of his History, we will see these passages can also be interpreted in the light of sophistic theories
about the beginnings of civilization, and at the same time they systematize underlying ideas on violence
and the constitution of the polis, ideas argued at that time. The subject of the relations among the use of
force, the possibility of social ties and human nature is still the matter of debate in the academic world in
the face of the new present conflicts in the international political atmosphere.

Keywords: civil war; human nature; society; sophists; stdsis; Thucydides.

Résumé. Le but de cet article est de comparer les concepts de sociéeé et nature humaine dans 'ceuvre
de Thucydide, avec la doctrine anthropologique du groupe de sophistes qui furent ses contemporains au
cinqui¢me siécle avant Christ, comme par exemple Protagoras, Thrasymaque, Prodicos, Critias et, en parti-
culier, Antiphon, maitre de 'historien. Cependant, les idées attribuées aux représentants de ce mouvement
intellectuel pourraient étre abordées autour des détails que Thucydide a lui-méme tiré de sa description sur
la szdsis ou guerre civile dans la ville de Corcyre afin de rendre compte de I'invariabilité du comportement
humain a P'abri des situations extrémes. Dans son récit des faits, Thucydide a lui-méme concue la stdsis
non seulement comme modeéle de la Guerre du Péloponnese, mais avant tout comme I'émergence d’un
paradigme universel pour toute confrontation militaire de guerre. En derniére analyse, et selon le mode
retenu par l'auteur pour discuter du cas dans le livre III, 81-83 de son Histoire, nous pouvons constater
que ces passages, en outre qU’ils sont susceptibles d’étre réinterprétés a la lumiére des théories des sophistes
sur les débuts de la civilisation, que systématisent a son tour des idées sous-jacentes sur la violence et la

). C. - Colombia - Volumen 15, Ndmero 19 (enero-junio) Afio 2(



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucidides y los sofistas

constitution des polis en vigueur & ce moment. Le point portant sur les relations entre 'usage de la force, la
possibilité du lien social et nature humaine font encore l'objet de discussions au sein de champ académique
face a les nouveaux conflits sur la scéne politique internationale.

Mots-clés: guerre civile; nature humaine; société; sophistes; szsis; Thucydide.

Resumo. Objetivo deste artigo ¢ contrastar os conceitos de sociedade e da natureza humana na obra de
Tucidides, com a doutrina antropoldgica do grupo de sofistas que foram seus contemporineos no século V
a.C., tais como Protdgoras, Trasimaco, Prodicus, Critias, e especialmente, Antiphontas, mestre historiador.
No entanto, as ideias atribuidas aos representantes deste movimento intelectual serdo colocadas sobre os
detalhes que o préprio Tucidides extraiu da sua descricao de szsis ou guerra civil na cidade de Corcyra para
explicar a invaridncia do comportamento humano em situagoes de extrema necessidade. Em seu relato dos
fatos, Tucidides destaca a stsis nao s6 como um modelo da Guerra do Peloponeso, mas a eleva a categoria
de paradigma universal de toda confrontagao bélico-militar. Em tltima andlise, e dependendo de como o
caso ¢ tratado pelo autor no livro 111, 81-83 em sua Histdria, vemos que essas passagens também sio sus-
ceptiveis de ser reinterpretada a luz das teorias sofistas sobre os primérdios da civilizagio, que por sua vez
sistematizaram ideias subjacentes sobre a violéncia e sobre a constitui¢io do polis vigentes nesse momento.
A questio da relagio entre o uso da forga, a possibilidade de lagos sociais e da natureza humana ainda é
objeto de debate na academia frente aos novos conflitos, dentro da cena politica internacional.

Palavras chave: guerra civil; natureza humana; sociedade; sofistas; szisis; Tucidides.

Introduccién

En lo que sigue no se pretende zanjar definitivamente la cuestion referente a la complejidad de la
teorfa tucididea sobre la guerra civil y su alcance como modelo universal de todas las guerras ni, en
consecuencia, responder por el sentido tltimo de su poder explicativo para toda forma de guerra
en general. De cierta manera, esto ya ha sido desarrollado en la notable investigacién adelantada
por Jonathan J. Price en su libro 7hucydides and Internal War (2001). Por el contrario, la pregunta
que desarrolla este articulo apunta a precisar cémo la visién de Tucidides sobre el hombre y la gue-
rra pudo tener como referente tedrico lo dicho por otros pensadores activos en la segunda mitad
del siglo siglo V a. de C. en la Grecia cldsica, de cuyas doctrinas de seguro conocia, y qué postura
llegé a asumir para distanciarse de aquellos. Esto permitird establecer mejor su contribucién al
momento de definir el concepto de naturaleza humana y las implicaciones que ello comporta para
entender hoy no solo los conflictos internos activos en el mundo, sino también las dindmicas de
“guerra civil ampliada” en el contexto internacional y la estrecha relacién que juntos fenémenos
guardan entre si.

En la literatura mds reciente han existido varios intentos de relacionar las ideas de Tucidides
con los sofistas. Pero en esta la discusion se ha circunscrito sin ambages a una serie de puntos de
orientacién general o bien los especialistas se han contentado con simples alusiones indirectas al
pensamiento filos6fico posterior en torno a la digresién tucididea sobre la guerra civil o stdsis. De
este modo, dichas aproximaciones presentan dos vertientes principales.

Por un lado, estdn los enfoques de orden formal y que ponen el acento en los aspectos re-
téricos o discursivos. Estos subdividen la temdtica en diferentes tipos de anilisis, tales como: 7)

sta Cientifica General José Maria (6rdova. Revista colombiana sobre investigacion en el campo militar 249



H. Martin Alvarado

describir semejanzas de indole estilistica y terminoldgica entre Tucidides y algunas doctrinas sobre
el lenguaje de la primera sofistica (Solmsen, 1971); 7) destacar la célebre oposicién naturaleza/
cultura, sin llegar a establecer paralelismos especificos con algiin representante de la llamada
ilustracidn griega en particular (Saxonhouse, 1978; Lebow, 2001, pp. 553 y ss.;); i) mostrar el
uso de la dialéctica y sus antecedentes entre los sofistas, tal como aparecen en los discursos cuyo
objetivo principal en la obra de Tucidides es presentar las motivaciones que estdn en el trasfondo
de las decisiones politicas asumidas durante el curso de la guerra (de Romilly, 1967/2013, pp.
151-198); iv) postular hipétesis sobre la psicologia colectiva presente en la prosa del historiador
en forma de reglas de conducta para grupos de personas (ejércitos, audiencias, muchedumbres, o
incluso ciudades) y buscar alli la conexién entre Tucidides y las tesis planteadas al respecto sobre
el alcance de la persuasién retérica por un sofista como Gorgias (Hunter, 1986); ») intentar una
investigacién en donde se ponga en paralelo la inversién de los valores morales fundados en la
tradicién y la simultdnea modificacién de los usos lingiiisticos por obra de los sediciosos median-
te la creacién de una “retérica partisana’, que en Tucidides tendria por modelo no explicito las
estrategias ya formuladas en las teorfas retdricas ensefiadas previamente por los sofistas (Loraux,
2008, pp. 105-133).

Por otro lado, estdn las perspectivas de contenido histérico, que si bien tienen como eje
central el caso de sedicién en Corcira (Orwin, 1988; Swain, 1993; Reeve, 1999) no abordan di-
rectamente de qué modo, por ejemplo, la transformacién en el uso de las palabras, la ruptura de
las costumbres y las normas legales o los excesos de violencia, cuyos rasgos son todos descritos por
el historiador durante la szsis, son temas que podrian estar relacionados con algunas cuestiones
que ya habian sido tratadas por la sofistica de su tiempo. Y si hay un intento de comparacién en
el contexto intelectual, ello se ha limitado al terreno de las filosofias platénica y aristotélica.

Con referencia a Platdn, son varios los temas que se toman en consideracién: 7) el que acen-
tia la respectiva contribucién, el uno como historiador, el otro como fil6sofo, al actual debate
teérico sobre la democracia moderna (Mara, 2001); 7Z) el relativo al tépico de la utilidad y la jus-
ticia que confronta la perspectiva de Tucidides, ofrecida en el “debate de Melos”, a la suministrada
por Platén, conforme es expuesta por este tltimo en el libro I y I de su Repuiblica (Vimercati,
2008); 7iz) el que contrapone en estos dos pensadores la diferencia que es posible trazar entre de-
bate y didlogo a la luz del cuadro general del discurso politico (Boyarin, 2012).

En lo tocante a Aristételes, mds alld de adelantar cualquier colacién doctrinal, el andlisis com-
parativo se ha efectuado dentro de los margenes de un desigual tratamiento que hiciera el Estagirita
de la guerra civil en obras capitales como la Politica o la Constitucion de los Atenienses, con vistas a
encontrar la especificidad del modo en que el historiador abordé antes la situacién politico-militar
generada por la stdsis y que le sirvié de paradigma para dar cuenta del fenémeno en todas las ciuda-
des griegas durante el transcurso de la Guerra del Peloponeso (Williams, 1985; Zatta, 2011).

Ante este abanico de posibilidades, es preciso sefialar la existencia de un aspecto en comin
entre Tucidides y los sofistas. Dicho aspecto se vincula con el enfoque realista que ellos tuvieron
de la funcién que cumplen las instituciones sociales en la organizacion de los modos de vida y su
subsiguiente crisis al ser puestas en cuestién bajo el peso de las acciones impuestas a los hombres a
causa de la guerra, en el orden de los hechos, y luego sometidos a critica, en el orden histérico-fi-
loséfico en sentido estricto. Todos elementos que a su manera o con cierta independencia fueron

250 Bogot3, D. C. - Calombia - Volumen 15, NUmero 19 (enero-junio) Afio 2(



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucidides y los sofistas

desarrollados por cada autor, si bien guardando —con algunas salvedades— ciertas afinidades y
resonancias presentes tanto en la Historia de Tucidides como en las especulaciones que pueden reco-
gerse en los fragmentos que hoy conservamos de los antiguos sofistas o algunas de sus doctrinas'. A
continuacién, se expondran los lineamientos que se desprenden de tales elementos en relacién con
el tema de la szdsis o guerra civil.

La encrucijada civica de la “ley del mds fuerte”

En la medida en que, para Tucidides, la naturaleza humana —visible en las acciones de imponerse
o resistir— aparece como una constante en el desarrollo de los eventos que caracterizaron el con-
flicto panhelénico entre Esparta y Atenas (Th., I, 22.4; III, 82.2), la “ley del mds fuerte” no solo
marcé de este modo la relacién entre ciudades-Estado, sino que sirvié también de plataforma a
los sofistas para cuestionar las convenciones sociales en el interior de una sociedad, por considerar
como innatas las tendencias egoistas mostradas por los individuos al momento de defender sus
propios intereses. Unas tendencias por las cuales, segin Trasimaco (85 A10 y B6 D.-K.), asimis-
mo se regulaba la dindmica comportamental exhibida por quienes se habian encargado del go-
bierno en favor de su propia conveniencia (grupo dominante) y por quienes habian de aceptar las
medidas que otros tomaran por ellos (grupo dominado) en el contexto de una misma polis. Pero
aqui hay una distincién de nivel y una paradoja que se debe tomar en consideracién.

En efecto, mientras que por invocacién de la “ley del mds fuerte” no se puede apelar a
cuestiones de derecho, esperanza o justicia divina para las relaciones entre una potencia y sus
subordinados, o entre un imperio y los que este desea someter —son las objeciones que hacen
los atenienses a los dirigentes de Melos (Th., V, 96-97 y 102-105)—, por el contrario, en las
relaciones de los ciudadanos que conforman una tnica organizacién politica las cuestiones de
justicia social y de moralidad pasan a un primer plano. De ahi que Saxonhouse, por ejemplo, haya
propuesto separar en la Historia de Tucidides las relaciones “intra-polis”, donde priman para una
sola comunidad las cuestiones sobre el ndmos, de las relaciones “inter-polis”, donde se justifica las
acciones politico-militares en contra de otra comunidad externa en términos de physis, es decir, de
legitimo dominio de los mds fuertes sobre los mds débiles (Saxonhouse, 1978, p. 468).

1 En adelante, la Historia de la Guerra del Peloponeso de Tucidides es citada por las dos primeras letras del nombre latino del
autor (Th.), seguido, en su orden, por el nimero del libro, el pardgrafo y la linea correspondiente a la versién en griego de la Oxford
Classical Text (Jones, H. S. & Powell, J. E. [Eds.], 1942). Para las citas de los sofistas y los filésofos presocrdticos, la ordenacién se
ajusta a la establecida por Diels y Kranz (D.-K.), en su edicién critica (1954) que atn hoy se toma como referencia para los frag-
mentos de estos pensadores. Allf a cada autor le es asignado un nimero y la correspondiente clasificacién de autenticidad del pasaje
en cuestion mediante las letras: A, para testimonios; B, para fragmentos posiblemente auténticos; C, para imitaciones hechas por
otros autores tardios. En todos los casos, se recurre a las traducciones castellanas que en afios recientes ofrecen una versién fiel del
texto original. Estas obras, tanto en sus ediciones criticas como en sus traducciones, han sido incluidas al final en la bibliografia y
por convencién las referencias son hechas segtin la fijacién seguida en ellas. Los anteriores, asi como los demds autores antiguos son
asimismo referenciados de acuerdo con las abreviaturas empleadas en el Diccionario Griego-Espanol (DGE), por su amplia acepta-
ci6n a nivel internacional. Tales listas pueden encontrarse en internet: http://dge.cchs.csic.es/Ist/Ist1.htm

2 Dicha distincién entre los niveles interior y exterior de un conflicto bélico es algo que habia sido sefialado hace tiempo por
Platén. Para el filésofo, toda confrontacién con un pueblo extranjero, en donde ambos sean enemigos por naturaleza, se la ha de
llamar pélemos, mientras que todo enfrentamiento en el interior de la ciudad, en donde los que luchan son amigos por naturaleza
y asf la comunidad se ha separado en facciones, se la ha de llamar stdsis (Pl. Resp. v, 470c-471b). Para Nicole Loraux, la distincién

sta Cientifica General José Maria (6rdova. Revista colombiana sobre investigacion en el campo militar 251



H. Martin Alvarado

Mediante su esquema, Saxonhouse sostiene que las relaciones intra-polis presentan dos fa-
cetas. La primera estd reflejada por los vinculos de unién civica que encontramos en tiempos de
paz relativa o bienestar general, de los cuales habian disfrutado los atenienses antes de la guerra, y
que Tucidides esboza en el discurso finebre de Pericles (Th., II, 37-40). La segunda es la que sigue
a la guerra y viene representada por la crisis suscitada a raiz de la peste en la propia Atenas y la
guerra civil o stdsis en Corcira. Estos dos tltimos eventos pueden considerarse como coextensivos
el uno al otro, dado que la naturaleza humana en ambos casos se revela de forma semejante por
el rechazo de las convenciones sociales. Sin embargo, aqui la guerra civil puede que sea, a ojos de
Tucidides, un fenémeno mucho mds importante. Pues, si las consecuencias de la peste se vieron
agudizadas cuando entr6 en ruina la moralidad y la legalidad, al haber sido la enfermedad un pro-
ducto del azar o de la mala fortuna para los atenienses recién empezado el conflicto, en cambio,
la stdsis que estallé en Corcira puede ser considerada a la vez como la causa y el efecto necesarios e
implicados por la guerra mas amplia, “inter-polis”, que se desarrollaba en todo el mundo griego.

La stdsis se presenta como causa de la guerra debido a las incursiones que fueron realizadas
por iniciativa de los atenienses en Corcira, en cuya ciudad ya existia un enfrentamiento entre
partidos. Estas incursiones constituyeron el detonante, junto con las acciones simultdneas ade-
lantadas por Atenas en Potidea, y que llevaron a los peloponesios en 431 a denunciar la ruptura
del Tratado de los Treinta Afios y a declarar la guerra por miedo a sus intenciones expansionistas
como imperio. Pero la stdsis también se presenta como efecto de la guerra, puesto que cinco anos
después de haberse iniciado la confrontacién internacional, la sedicién se intensificé en
Corcira por las mismas razones que llevaron a Atenas a tratar de detenerla al principio en ca-
lidad de aliado: las facciones de los demdcratas siguieron enfrentindose a los del partido
aristocrdtico y ambos bandos fueron esta vez apoyados segin sus tendencias en pleno enfrenta-
miento por atenienses y peloponesios, respectivamente.

Ahora bien, si la szsis de Corcira pudo servir de modelo a Tucidides no solo al caracterizar
la forma en que la violencia altera las condiciones de normalidad mediante luchas internas entre
facciones por obtener el poder (y bajo las cuales se conduce la politica de una ciudad), sino tam-
bién por ver en ella, en correspondencia con las ideas de los sofistas, el declive de las convenciones
sociales, entonces semejante proceso de demolicién de las instituciones tuvo lugar como uno de
los sintomas en la bisqueda sin reservas, tan connatural al hombre, de garantizar su bienestar
individual en detrimento del interés colectivo, es decir, cuando lo que estd en riesgo es la propia
vida o la seguridad personal. Y en ello reside la paradoja que se mencioné mds arriba. Pues si las

platénica se remonta a la Orestia de Esquilo, quien en su obra dibujé “en filigrana, la figura ideal de la polis, guerrera afuera de
sus puertas y promotora, dentro de estas, de la paz civil. El exterior pertenece a Atenea, el interior es del resorte de las Erinias, que
pueden desatar la discordia o, si se vuelven Euménides, regir la reproduccién de la ciudad en el tiempo repetitivo de la sucesion
de las generaciones” (Loraux, 2008a, p. 31). De modo que la lucha intestina nace entre los allegados, esto es, la “stsis es la guerra
familiar instalada en la ciudad” (p. 33) y el origen de su divisién. Esta tesis ha sido debatida recientemente por Giorgio Agamben
(2017, pp. 15 y ss.). No obstante, los argumentos aducidos por él no pretenden otra cosa que forzar el andlisis del problema, al
querer encerrar el sentido antropoldgico y politico implicado por la szsis como realidad histérica dentro del concepto schmittiano
de “estado de excepcién”, cuya definicidn solo cubre una de las caras de la guerra civil: la del ordenamiento juridico y su legitimidad
negativa en cuanto soberanfa sin limites, al estar dentro y fuera de la ley, sobre las formas de vida. En contraste con las reflexiones y
las implicancias extraidas de la tesis defendida por Loraux, su esfuerzo resulta vano, incluso hasta caer en el sesgo y la tergiversacién,
no solo al no tener en cuenta la segunda parte del libro de Loraux (2008b), sino también al dejar por completo de lado la literatura
mds reciente sobre el tema y, en especial, un trabajo de la envergadura y trascendencia como el escrito por Stathis Kalyvas bajo el
titulo de La ldgica de la violencia en la guerra civil (2006).

252 Bogotd, D. C. - Colombia - Volumen 15, Nimero 19 (enero-junio) Afio 2(



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucidides y los sofistas

convenciones y las instituciones sociales que estdn fundadas en las leyes y costumbres de una
sociedad sirven para retener dentro de ciertos limites los impulsos egoistas de los individuos, esos
pilares del equilibrio social solo descubren su funcién para un observador objetivo (e incluso para
los que padecen los peores males fruto del desorden) cuando la violencia de los individuos que
sacan provecho de la situacién hace sentir a los demds que tales instituciones han sido puestas en
entredicho por medio de la guerra.

Esta paradoja se reveld a los atenienses no solo durante la peste en Atenas, sino también du-
rante el derrocamiento de la democracia en 411 con el establecimiento del régimen de los cuatro-
cientos y, tiempo después, tras la guerra civil que bané de sangre a la ciudad en 404, al haber sido
capturada un afio antes la flota ateniense por los espartanos. Como lo sugiere Saxonhouse (1978),
la exhortacién hecha por Pericles al final de su discurso finebre, de que era un gran honor para
los ciudadanos morir por el bienestar del Estado, encontré un efecto opuesto en las circunstancias
que, bajo la consecucién de ese ideal, los llevé a perder tanto el imperio como la unidad interna
de la polis, a causa de la propia guerra y su particular espiritu de conquista:

Pericles portrays the dead as having willingly subordinated the private to the public. The highest
glory, as Pericles puts it, is to be united with the polis through self-sacrifice. Consequently, little
sympathy is shown to the survivors who are encouraged if parents to have more children as a security
to the state (II, 44.3), while sons and brothers are to contend with the dead in their own pursuit of
glory, i.e., death for the sake of the polis. The paradoxes which fill Thucydides’ history are present
here: the polis protecting its politeia finds fulfilment for its citizens in the activities of war. And yet
it is the war that destroys the 7dmoi and thereby the unity of the polis. (Saxonhouse, 1978, p. 469)

Por lo demds, la constatacién del cardcter funcional de las leyes escritas no era una novedad en
tiempos de Tucidides. A partir de su teoria antropoldgica sobre la evolucién social, desarrollada
en un tratado perdido y que quizd se corresponde con el que aparece en el catdlogo de sus obras
bajo el rétulo De la constitucion social en el principio (teorfa que ademds fue reproducida por
Platén en el didlogo del mismo nombre), Protdgoras de Abdera afirmaba que las leyes humanas
son fruto de una larga, dura y amarga experiencia. Si separamos los elementos miticos presentes
en la versién platénica (y que de seguro no empleé el abderita en su exposicién, en razén de su
agnosticismo), los hombres lograron sobrevivir en un estado salvaje, al mantenerse reunidos solo
dentro de pequenos grupos u hordas, por medio de la técnica (80 C1 D.-K. = PL. Pr. 322b). Ante
la regularidad e incertidumbre generadas por los peligros (apenas sus herramientas les servian para
hacerse de lo necesario y defenderse de los ataques de los animales), con el tiempo los humanos
conformaron ciudades y establecieron en ellas zdmoi (80 C1 D.-K. = Pl. Pr. 322¢). De la doctrina
de Protdgoras se deduce que los instintos de supervivencia en el hombre son innatos o atribuibles
a su constitucién natural, pero las virtudes politicas, en cambio, no. Las leyes sirven como garante
artificial de la supervivencia en una sociedad o de instrumento politico para evitar los actos de
agresién mutua. Los cddigos de conducta a lo largo del tiempo fueron perfeccionados en la vida
de los colectivos humanos por ensayo y error. Sin las leyes, los individuos se entregarian al cui-
dado de los intereses propios, lo cual desencadenaria una violencia sin cuartel para conseguirlos
a toda costa al asumirlos en cuanto fines inmediatos, pero socavando el fin a largo plazo frente al
cual las normas son tan solo un medio, a saber, evitar la autodestruccién de la sociedad.

sta Cientifica General José Maria (6rdova. Revista colombiana sobre investigacion en el campo militar 253



H. Martin Alvarado

Si Trasimaco, como se vio, defendia la tesis de que la justicia es lo que conviene al mds fuerte,
es porque para la supervivencia del colectivo es inevitable la imposicién de unos sobre otros. De
cualquier modo, esta mdxima era para ¢l algo por completo independiente de cudl fuese el tipo de
organizacién politica aplicable en esa imposicién.

Cada forma de gobierno establece leyes de acuerdo con su conveniencia: una democracia, leyes
democrdticas; una tiranfa, leyes tirdnicas; e igualmente las demds formas de gobierno. Y, una vez
que han establecido las leyes, suelen demostrar a sus stibditos que lo justo es lo que les resulta con-
veniente, y al que transgrede esa conveniencia lo castigan como violador de la ley y reo de injusticia.
Esa es, en definitiva [...] mi afirmacién de que en todas las ciudades es justo el mismo principio: la
conveniencia del gobierno constituido. Este, en tltimo término, es el que detenta el poder, de forma
que, si se hace un razonamiento correcto, resulta que en todas partes es justo el mismo principio: la
conveniencia del més fuerte. (85 A10 = PL. Resp., I, 338e-339a)

Lo que es justo depende de la perspectiva de quienes puedan someter a través de la fuerza a los
mds débiles. Las reglas son mantenidas y aceptadas como tales por los que son dominados hasta
que una nueva fuerza se erija y se imponga por la violencia, con lo cual establece un nuevo orden
de justicia. Cuando Trasimaco habla de que lo justo “es la conveniencia del gobierno constituido”,
lo dice en el sentido de que el poder de turno serd valido, mientras ejerza temporalmente y pueda
mantener hasta cierto punto el monopolio de la fuerza. La stdsis es la bisagra entre un estado de
cosas a otro, pero dejando siempre abierto en el medio el socavamiento de los valores antes reco-
nocidos hasta la configuracién de unos nuevos. En el episodio de Corcira, Tucidides nos estaria
sugiriendo entre lineas que estos procesos de cambio en los regimenes de gobierno por medio de
la sedicién son lentos en tiempos de paz, aunque se ven acelerados cuando una ciudad o polis
entra junto con otras en estado de guerra a gran escala.

Por dltimo, junto a una visién utilitaria que tiene como objetivo equiparar lo justo con lo
conveniente para aquel que se ha impuesto por la fuerza, se puede encontrar una visién prag-
mitica de la justicia tal como la defendié Antifonte de Ramnunte, compatriota y maestro de
Tucidides. En un papiro encontrado a principios del siglo XX, el orador y también sofista mani-
festaba al respecto:

La justicia consiste en no transgredir las normas legales vigentes en la ciudad de la que se forma
parte. En consecuencia, un individuo puede obrar justamente en total acuerdo con sus intereses, si
observa las grandes leyes en presencia de testigos. Pero si se encuentra solo y sin testigos, su interés
reside en obedecer a la naturaleza. Pues las exigencias de las leyes son accidentales; las de la natura-

leza, en cambio, necesarias. (87 B44 I = OP 1364, Fr. A Col. i)

Segtn Antifonte, estd justificado para cada persona violar las leyes establecidas por convencién,
“en la medida en que lo haga sin conocimiento de aquellos que las han convenido, estando libre
de toda vergiienza y castigo”, a menos que se lo descubra; pero es mds dafino para alguien impe-
dir la satisfacciéon de sus impulsos naturales, “aun cuando escape al conocimiento de la humani-
dad entera, no por ello el mal es menor, ni seria mayor en el caso de que todos los hombres fueran
testigos” (87 B44 I = OP 1364, Fr. A Col., ii). La oposicién entre los dos érdenes alcanza, como
lo ha apuntado de Romilly (1997, p. 130), un cardcter rigurosamente sistemdtico bajo la forma

254 Bogotd, D. C. - Colombia - Volumen 15, Nimero 19 (enero-junio) Afio 2(



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucidides y los sofistas

en que su distincién es ilustrada por Antifonte en la tercera columna del papiro, pasaje en donde
habla de cé6mo las disposiciones legales son contrarias a los arreglos de la naturaleza:

Asi, por ejemplo, en el dominio de la vista estd codificado por la ley lo que los ojos deben y no deben
de ver; a propésito de los oidos, lo que estos deben y no deben de oir; de la lengua, lo que debe y no
debe decir; de las manos, lo que deben y no deben de hacer; de los pies, los lugares a donde deben y
no deben dirigirse; del espiritu, los objetos que debe y los que no debe desear. Pues bien, en nada son
mds afines ni mds préximos a la naturaleza aquellos fines de los que las leyes apartan a los hombres,
que aquellos otros hacia los que los encaminan. El vivir y el morir si son naturales y el vivir les viene
a los hombres de aquello que les resulta atil; el morir, en cambio, de lo que no les es util. (87 B44 I

- OP 1364, Fr. A Col., iii)

Lo que participa de la naturaleza empuja a los hombres a luchar por la supervivencia individual
y el disfrute de lo conveniente segtin las circunstancias. La naturaleza trae consigo asimismo
sufrimientos y penas que estdn relacionadas con el hecho de que, en dltimo término, la muerte
para todos es ineluctable, pero “esos limites asi definidos son tan naturales como los deseos o los
placeres, todos igualmente universales como la sensacién o la vida: no se trata de un derecho,
menos atin de un modelo” (de Romilly, 1997, p. 131). De seguro esta perspectiva de la naturaleza
humana fue seguida muy de cerca y confirmada en negativo por Tucidides, segtin su descripcién
en el libro IT del nuevo estilo de vida adoptado entre los atenienses y por el cual se entregaron a
los placeres més ruines y empezaron en adelante a realizar a la vista de todos lo que antes hacfan
en secreto, en caso de no haber contraido la peste o de sobrevivir a la enfermedad. Las mortales
consecuencias de esto socavaron los fundamentos de bienestar de la polis, a la luz de los cuales
habian decidido antes embarcarse en una guerra, perspectiva que se modificé en vista del temor
por el contagio y la desolacién que los rodeaba (Th., II, 53).

En otro pasaje del papiro, Antifonte aduce asimismo el argumento de que quienes ante los
demds hacen concesiones en nombre de la justicia, en cuanto son las normas generalmente acep-
tadas por convencién, reprimiendo sus impulsos naturales, se ven a la postre mds perjudicados
que aquellos que las violan cuando no tienen testigos o satisfacen en secreto lo que prohiben las
leyes de manera expresa (87 B44 I = OP 1364, Fr. A Cols., v-vi). En efecto, si el culpable llega
a ser descubierto, la ley trata del mismo modo o con los mismos criterios tanto a aquel que se
presume infractor como a su victima. Incluso el culpable puede argumentar razones para verse
eximido del castigo, asi como lo hace la victima para acusarlo, atin a veces en perjuicio de su
misma persona. Mds adelante Antifonte esgrime una idea adicional que parece contradecir su
anterior afirmacién de que lo justo es seguir las disposiciones instituidas por todos, a menos que
se tenga la oportunidad en privado de violarlas, ya que luego define la justicia como el hecho de
no perjudicar a nadie.

Aunque hay lagunas en el papiro, lo que parece decir mds bien Antifonte es que no es benefi-
cio para ninguna persona denunciar las injusticias que otros han cometido en secreto. De ahi que
“quien tal haga no serd justo, si realmente es justo el no cometer injusticia contra nadie, sin haber
sufrido personalmente una injusticia” (87 B44 II = OP 1797 Col. i). Tucidides, apartindose de
su mentor, supo ver que el uso pragmdtico de las leyes en tiempos de paz cambia rdpidamente en
situaciones de riesgo. Pues el hecho de seguir lo establecido por las leyes deja de tener por com-

sta Cientifica General José Maria (6rdova. Revista colombiana sobre investigacion en el campo militar 255



H. Martin Alvarado

pleto validez bajo la condicién de satisfacer los propios impulsos naturales de forma privada y sin
testigos. Pero si este tltimo inciso de la primera definicién de justicia dada por Antifonte pasé
de ser una excepcién a convertirse en regla en el caso del desorden social y la inmoralidad que se
suscitd en Atenas por la peste, la segunda definicién del sofista Tucidides parece haberla adscrito al
caso de la guerra civil entre los corcirenses bajo la férmula contraria, que parece estar presupuesta
en dicha definicién: cometer y padecer injusticias es justo cuando se hace en defensa propia o en
lucha por los propios intereses.

En otras palabras, la primera definicién rige en tiempos de normalidad social y ella impide
injuriar a otros a menos que esto vaya en contra de las propias inclinaciones de goce personal, lo
cual es infringir un dafo a lo que Antifonte dice que es un arreglo por naturaleza (Guthrie, 1992,
p- 118); la segunda, en cambio, es violada durante la szsis, dado que queda cancelado el bien
comun mientras el enfrentamiento entre facciones tenga al final un ganador y se establezca un
pacto entre vencedores y vencidos en donde la regla de “no cometer ni padecer injusticias” sirva
de medio y a la vez de vinculo moral para refrenar los impulsos individuales.

A pesar de verse indirectamente influido por las teorias sofisticas sobre la evolucién y la jus-
ticia humanas, Tucidides consigui6 ver que durante la guerra civil se puede invertir la secuencia
de pasos que en la teorfa de Protdgoras, por ejemplo, le habia llevado a este a suponer que, en
cuanto ellos concretaban una serie de logros culturales, permitfan a los hombres salir del estado
de naturaleza por via de la adquisicién no natural de las artes politicas. En efecto, a causa de los
horrores de la violencia, la guerra civil sumergia a la civilizacién de nuevo en un estado de natu-
raleza momentdnea (en caso de imponerse una nueva forma de organizacién social) o definitiva
(si los individuos terminaban destruyéndose unos a otros). Ambas opciones estdn en juego en la
descripcién que legé el historiador sobre la szsis que estall6 entre los corcirenses.

La légica de la violencia en el desmantelamiento de la polis

Antes de la descripcién en torno a los acontecimientos de violencia y recrudecimiento en las
hostilidades que se desencadenaron a raiz de las luchas internas en Corcira, Tucidides ya habia
dado alguna noticia en el libro I sobre un primer avance en la consolidacién alli de un gobierno
democrético. Durante las operaciones que dieron paso al conflicto panhelénico, los corintios ha-
bian capturado, en la batalla naval de Sibota contra la flota de Corcira y otros trirremes atenienses,
aproximadamente doscientos cincuenta prisioneros, a quienes retuvieron por ser los principales
de la ciudad “a fin de que al repatriarse ganasen Corcira para su causa” (Th., I, 55.1). Es evidente
que, a partir de ese momento, sin la presencia de los representantes de la faccién aristocratica, los
atenienses lograron consolidar con mayor facilidad una democracia en esta polis, conforme a sus
ulteriores planes de expansién hacia el occidente. Transcurridos cincos afios de haber iniciado la
Guerra del Peloponeso, estos prisioneros regresaron con el apoyo de los corintios, para cambiar
la democracia por una oligarquia y poder recobrar para si la ciudad del dominio de Atenas (Th.,
I11, 70.1). Lo primero que hicieron los recién llegados fue someter a juicio a uno de los lideres del
partido popular, un tal Pitias, quien, al salir absuelto de la acusacién por querer entregar la ciudad
a los atenienses, llevé a su vez a los tribunales a los mds ricos de aquellos hombres “acusdndolos de

256 Bogot3, D. C. - Calombia - Volumen 15, NUmero 19 (enero-junio) Afio 2(



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucidides y los sofistas

cortar rodrigones para sus vifias” por pertenecer estos a suelo sagrado. Frente al elevado costo de
la multa, los aristdcratas se sentaron en los templos como suplicantes y, dado que el consejo estaba
influenciado por Pitias para aplicar de todos modos la condena, aquellos se unieron al pueblo y
lo mataron (Th., III, 70.3-6).

Notese que en estos enfrentamientos previos a la szdsis, los fines privados de una y otra fac-
cién son puestos en la balanza de la justicia convencional sin que se pudiese transgredir las normas
vigentes, tanto humanas como divinas —tal como las entendia Antifonte—. De esta forma se
canalizaban las ansias de poder mostradas por los respectivos dirigentes de los bandos enfrenta-
dos, que intentaban obtener a toda costa el mayor peso politico, seglin su conveniencia. Pero el
enfrentamiento no se mantuvo durante mucho tiempo dentro de esos limites, ya que el equilibrio
institucional fue roto en favor de una de las partes en liza.

En efecto, si los oligarcas antes del asesinato de Pitias se justificaron por adelantar tal acciéon
“persuadiendo al pueblo a tener los mismos amigos y enemigos que los atenienses” (Th., III,
70.6), después anularon dicha decisién aduciendo que Corcira en la presente guerra debia de
permanecer como antes, es decir, manteniéndose enteramente neutral (Th., III, 71.1). Y ligado al
hecho de mandar en seguida embajadores para explicar a Atenas sobre lo recientemente sucedido,
Tucidides mismo agrega que todo ello lo emprendieron “de acuerdo con sus propios intereses”
(Th., III, 71.2). Luego, una vez que los oligarcas se hicieron asi con el poder, derrotaron al pueblo
en combate. Al ser este expulsado de la ciudad y aquellos prestos a ocupar la acrépolis (ya que ese
era el lugar donde vivian los ciudadanos mds acaudalados), el primero pacté una unién con las
personas que eran esclavas prometiéndoles su libertad, mientras que los otros buscaron apoyo en
ejércitos mercenarios traidos del extranjero (Th., III, 71.3 y 74). Finalmente, siendo derrotados
los oligarcas por el pueblo, fueron hechos prisioneros y destinados a ser puestos a bordo de un
grupo de naves atenienses que habian arribado desde Naupacto en apoyo del partido demdcrata.
Motivo que obligd a un niimero de cuatrocientos ciudadanos que habian sido apresados a refu-
giarse de nuevo en los templos, negdndose a ser desterrados en las naves y a la vista de que sus
propios dirigentes habian escapado. Con la intencién de prevenir que aquella faccién planeara
un nuevo levantamiento, los representantes del pueblo los trasladaron a una isla cercana (Th., III,
75). Tiempo mds tarde, el partido demdcrata, presa del temor ante un inminente ataque naval
contra Corcira a cargo de los peloponesios, y para evitar que estos rescatasen a los desterrados,
hizo que a estos los trajeran de la isla otra vez a los templos y se pusieron a entablar “negociaciones
con los suplicantes y con los otros oligarcas a fin de salvar la ciudad” (Th., III, 79.1 y 80.1). Esta
unién incidental y momentdnea fue lo que provocé la ruptura del acuerdo implicito vigente en
tiempos de normalidad de “no cometer ni sufrir injusticia’, pues la aparente unién desencadend
un ajuste de cuentas. Ello debido a que, al no ser respetado en un comienzo por los oligarcas
que en su momento accedieron al poder, fue en cambio seguido por los del partido demécrata
cuando, tras capturarlos, respet6 su vida y los puso luego en la isla envidndoles provisiones y
haciéndolos regresar posteriormente con objeto de reunir fuerzas. Pero, bajo la presién de las ac-
tuales circunstancias, los demdcratas decidieron tomar venganza sin tener para con los conjurados
ningun tipo de consideracién.

Tal fue el contexto en el que empezaron a ser desmanteladas en Corcira las tres instituciones
fundamentales que soportaban el orden social entre los griegos, a saber, el parentesco (la familia),

sta Cientifica General José Maria (6rdova. Revista colombiana sobre investigacion en el campo militar 257



H. Martin Alvarado

las normas legales (el derecho) y las leyes divinas (la religién), y que guiaron, segin Orwin (1988),
la secuencia de destruccién que desembocé en los hechos de la guerra civil, interpretacién sobre
la cual se volverd mds adelante. Pero lo que no explica este autor es por qué fueron exactamente
estos los puntos clave del anilisis tucidideo con respecto a la crisis social de Corcira. En realidad,
esos fueron también los ejes de discusién implicados en las teorias sofisticas sobre la evolucién de
la sociedad, tal cual llegaron a ser formuladas en la segunda mitad del siglo V. Sin embargo, aqui
se recurrird a la doctrina que mds arriba se tomé como modelo: la de Protdgoras.

Ya se ha visto cémo Protdgoras propuso un esquema racionalista para explicar el acceso del
hombre a la cultura. Los hombres, al adquirir un primer nivel técnico destinado exclusivamente
al sostenimiento de las necesidades bdsicas y en razén de mantenerse por largo tiempo aislados
en clanes pequenos, buscaban agruparse en asociaciones mds grandes para alcanzar una mayor
seguridad. Pero dos cosas, segin Protdgoras, lo impedian: 7) su ineficacia para luchar contra otros
grupos o para enfrentar a las fieras, “ya que no poseian adn el arte politica, de la que la técnica de
la guerra es una parte”; y, i7) cuando intentaban formar un dnico cuerpo politico, pues “cada vez
que se reunian, cometfan injurias unos contra otros, al no poseer el arte de la politica, de forma
que, dispersdndose de nuevo, seguian pereciendo” (80 C1 D.-K. = PL. Pr, 322b). En la versién
platénica del texto, los dioses (Zeus, por intermedio de su mensajero Hermes) intervienen vy,
temiendo que nuestra especie llegase a desaparecer, tomaron la decisién de otorgar a los hombres
aidos y dike, “a fin de que fueran principios ordenadores (kdsmoi) de las ciudades (pdleon) y vin-
culos (desmoi) creadores de amistad (philia)” (PL. Pr., 322¢)°.

Para muchos de los sofistas y presocrdticos de la época, los dioses y, por ende, la religién, cons-
titufan una invencién de la humanidad. Estos o bien representaban, como lo sugirié Demdcrito,
la personificacién de los fenémenos naturales que producian universalmente en los hombres te-
mor (68 A75 D.-K.), aparte de las noticias que nos advierten de la irreligiosidad de Anaxdgoras,
para quien lo divino no era otra cosa que Nous (pensamiento): un atributo exclusivo del ser hu-
mano (59 Aly 3; B12 D.-K.). O bien, dichas divinidades y su veneracién eran el resultado, segiin
lo aducia Prédico, de un sentimiento de gratitud por los dones recibidos en el mundo natural,
bienes tales como la agricultura (84 B5 D.-K.). O, en fin, alguien como Ciritias incluso llegé a
afirmar que los dioses no eran mds que el garante por el cual eran respetadas las convenciones
sociales al infundir, para no transgredirlas, el miedo hacia ellos (88 B25 D.-K.). Esto era lo que
entendian los intelectuales griegos en el siglo V sobre la institucién religiosa antes o durante el
periodo en el que Tucidides redactaba su Historia.

Volviendo al relato de Protdgoras, cuyo tema era el ascenso del hombre del estado de na-
turaleza al mundo de la cultura, para que los individuos les fuera posible formar ciudades, de-
bieron sancionar y reproducir en la convivencia politica o en las relaciones con sus semejantes
los principios de aidos y diké. En lo que respecta al vocablo griego 2:dos, su sentido es de por si
intraducible a una lengua moderna. Pero varios comentaristas han propuesto que supone la idea

3 En el contexto de los simposios de rango aristocrdtico, Jenéfanes de Colofén ya habia visto la necesidad de fundar los lazos
entre los amigos que dirigen el gobierno de la ciudad tanto en el respeto a la divinidad como en un proceder justo y equilibrado
en las celebraciones, al prohibirles cantar los poemas tradicionales que relatan las batallas de los antiguos titanes y ciclopes o las
violentas szdseis entre los inmortales, “en las que nada util hay; siempre, en cambio, es un bien tener consideracién a los dioses” (21
B1, vv. 23 y s.). De ahi que el sentido de la elegfa en Jenéfanes sea estrictamente politico.

258 Bogotd, D. C. - Colombia - Volumen 15, Ndmero 19 (enero-junio) Afio 2(



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucidides y los sofistas

de “reconocimiento pleno de deferencia frente a toda superioridad ajena” o “pudor en cuanto
verglienza del mal moral”, segln la propuesta de Untersteiner en su edicién critica de los sofistas,
que sigue a este respecto a otros filslogos como Wilamowitz y Levy (Untersteiner, 1967, Fasc.
L, p. 104, comm. ad. loc.). Guthrie, en su Historia de la Filosofia Griega, precisa el contenido de
aidds, interpretdndolo como “una cualidad moral [...] que viene a ser una combinacién de pu-
dor, recato y respeto a los demds y que no estd lejos de lo que se entiende hoy por «consciencia»”
(Guthrie, 1992, Tom. III, p. 74 y s.). Tales traducciones del concepto son insuficientes, pues
parten del supuesto de que los términos morales estin cargados por la diferenciacién de valores
psicolégicos individuales, mientras que en griego antiguo estos términos referidos a las costum-
bres estdn impregnados de resonancias con otras palabras. Tal cosa es palpable en el propio texto
del Protdgoras platdnico, en donde, asi como diké es el principio rector de las ciudades (pdleon),
asi también 2id0s estd en conexién directa con los vinculos (desmoi) creadores de amistad (philia),
esto es, en cuanto se presenta como elemento que rige su constitucién. Siguiendo esta l6gica, el
lingiiista Emile Benveniste (1983) demostré que, por ejemplo, “en Homero hay una relacién
constante entre philos y el concepto de 2idos” y que, por ende, ambos iluminan el campo semdn-
tico al que juntos eran aplicados. ;Cudl era, pues, su dominio de referencia? De hecho, este do-
minio se extendia desde las relaciones de respeto dentro del grupo familiar hasta los sentimientos
de solidaridad y apoyo mutuo que los miembros de una sola comunidad sentian al formar parte
de una misma etnia o raza’. En todo caso, la significacién primera derivada de la relacién entre
philos y aidos, atestigua, segtin Benveniste, “que las dos nociones eran igualmente institucionales e
indican sentimientos propios de los miembros de un grupo reducido” (Benveniste, 1983, p. 219).
Por tanto, los vinculos de amistad se dan ante todo en aquellos que unen y atan a los allegados o
los mds préximos: los amigos (philoi) son ante todo los parientes.

En cuanto a la idea de d7ké, al guardar una conexién estrecha con la configuracién de la polis,
serfa tentador entenderla como un sentido personal de justicia o rectitud presente en el individuo
éticamente desarrollado en la ciudad (Untersteiner, 1967, Fasc. I, p. 104; Guthrie, 1992, Tom.
111, p. 74). Pero la diké posee un cardcter institucional que en su forma plural (d7kai) remite mds
bien a “las férmulas de derecho que se transmiten y que el juez se encarga de conservar y aplicar”,
aspecto que se amplia en los comportamientos privados al seguir los usos habituales o las costum-
bres acordadas, segin el caso (Benveniste, 1983, p. 303). Es preciso aclarar que estos usos no son
los que postula la naturaleza, sino los que demanda la ciudad o los actos modelados conforme a
“la conveniencia del gobierno constituido” (en el sentido que daba a esta expresion la nocién de
justicia de Trasimaco). No obstante, tiene razén Solana Dueso (2007) cuando afirma que para
Protégoras la diké viene a cubrir todo el campo semdntico que tradicionalmente se asignaba a la

4 Recuérdese los pasajes en donde Tucidides hace explicito que uno de los motivos alegados por los protagonistas de la guerra
al momento de pactar alianzas o hacer una defeccién era decir que los atenienses eran jonios, mientras que los peloponesios eran
dorios. Por ejemplo, en el libro III, los embajadores tebanos en contra de los platenses que buscaban ser perdonados por los pelo-
ponesios, prometiendo rechazar la alianza con Atenas y pasarse asi a su bando, defendfan que las tropas de Tebas no tomaron Platea
por iniciativa propia, sino que los principales de la ciudad les habrian abierto las puertas, intentando ellos llevar asi a la ciudad “a la
unién con sus hermanos de raza, sin hacerla enemiga de nadie, sino amigos de todos por igual y en paz” (Th., I1I, 65.3). En el libro
IV, Hermdcrates, para justificar la unién de todos los sicilianos ante los planes de Atenas para invadir la isla, recuerda a su auditorio
que las cuestiones de raza a los que apelaban los atenienses para apoyar a los calcideos en contra de los que descendian de los dorios,
ocultaban su codicia por la riqueza de la que disfrutaban todas sus ciudades (Th., IV, 61.2-3).

sta Cientifica General José Maria (6rdova. Revista colombiana sobre investigacion en el campo militar 259



H. Martin Alvarado

philia y al aidos, novedad semdntica que permitié al sofista introducir el cambio de mentalidad
desde una concepcién de amistad de orden familiar y privado a una amistad de cardcter politico
y publico, incluso separdndolas una de la otra (Solana, 2007, pp. 26 y s). De ahi que, si lo imagi-
namos haber sido con toda probabilidad un lector de Protdgoras, Tucidides haya podido resaltar,
en su reconstruccion de los hechos, cémo durante la stdsis en Corcira y, por ende, en toda Grecia,
las filiaciones de partido llegaron a ser mds importantes que los lazos familiares o de parentesco.

Esta observacién nos obliga a detenernos en los detalles mds importantes relativos a la des-
cripcion hecha por el historiador ateniense en el famoso pasaje del libro 111, 81-82, para asir mejor
la visién desenganada que él mismo transmite a sus lectores de la forma y el orden en que fueron
desmantelados en Corcira los tres pilares (arriba sumariamente examinados) que servian de sostén
al edificio social en la Epoca Cldsica, a causa de la guerra civil.

Lo primero que ocurri6 fueron los asesinatos que los demdcratas efectuaron como represalia
para vengarse de todos los suplicantes que estaban en el templo de Hera y los que de entre ellos
habian aceptado subir a las naves para rechazar el ataque de los peloponesios y su flota. Estos
tltimos fueron asesinados apenas tocaron puerto y tras persuadir a otros cincuenta de los que
se encontraban en el recinto para que se sometieran a juicio, también a ellos los condenaron a
muerte. Los demds, al percatarse de lo que estaba sucediendo, se dieron muerte a si mismos como
podian (Th., III, 81.2-3). Ante el silencio de los comentaristas recientes sobre este pasaje, la f6r-
mula que se aplica aqui es bastante sencilla: para un nuevo gobierno o su consolidacién definitiva,
hay que tomar medidas extremas. Lo cual remite a la naturaleza del castigo bajo el marco de la
ley para los insubordinados. Existen dos opciones: el castigo puede infringirse para satisfacer la
ofensa presente o para evitar que otros repitan la misma falta en el futuro. La osadia para cometer
el delito puede darse en la pobreza o estar motivada por la codicia de quienes ya tienen mds de
lo suficiente para vivir. Esta es una teorfa que el propio Tucidides pone en boca de Diédoto para
tratar el caso de la irrupcién de Mitilene, en donde expresamente hace alusién a la participacién
en ello de la naturaleza humana:

La naturaleza ha dispuesto que todo el mundo, tanto a nivel particular como publico, cometa
errores, y no hay ley capaz de impedirlo, puesto que los hombres ya han recorrido toda la escala de
penas agravindolas progresivamente, por ver si sufrian menos dafos de parte de los malhechores. Y
es probable que en los tiempos antiguos las penas establecidas para los delitos mds graves fueran mds
suaves, pero al seguir habiendo transgresiones, con el tiempo, la mayor parte de las penas acabaron
en la de muerte; y adn con ellas las transgresiones contintian. Hay que encontrar, por tanto, algin
motivo de miedo mds terrible que este, o admitir que este, al menos, no supone ningin obstdculo,
sino que la pobreza, que azuzada por la necesidad inspira la audacia, la riqueza, que con la desmesura
y el orgullo engendra la ambicidn, y las otras situaciones de la vida sujetas a las pasiones humanas,
en la medida en que estdn dominadas en cada caso por un impulso superior e irresistible, arrastran

al hombre hacia los peligros. (Th., III, 44.3-4)

Aqui parece estar implicita una concepcién evolutiva de lo social, pero centrada en el tépico de
la historia de la pena de muerte. La progresién de lo mds antiguo a lo mds reciente estd marcada
por una serie de adquisiciones que se basan en los logros de una larga experiencia colectiva y que
es visible en las disposiciones de las normas actualmente en uso. La crueldad para el castigo de
las penas llegé al punto de ir agravindose mds y mds para evitar los danos producidos por otros.

260 Bogotd, D. C. - Colombia - Volumen 15, Nimero 19 (enero-junio) Afio 2(



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucidides y los sofistas

Pero es imposible contener los instintos naturales de los seres humanos que desean transgredir la
ley en aras de satisfacer sus deseos o sacar el mayor provecho cuando tienen la esperanza de poder
conseguir lo que pretenden en beneficio propio. Este es un tipo de normatividad que parece estar
asociado al principio de “justa retribucién”, pues si los castigos se hacen mds severos, tal cosa es
proyectada asi para responder a la magnitud de las faltas. La muerte no es mds que el simbolo que
compendia el sentido dltimo de la compensacién. En lo tocante a la osadia y la diferencia que
en ello juega la disposicién material de recursos o su carencia, esto forma parte de los méviles de
quienes cometen las faltas, pero idénticos méviles pueden atribuirse a quienes desean infligir un
castigo. Sobre todo cuando se recurre a la justicia para dar muerte incluso de forma injusta, tal
como lo hicieron los demdcratas corcirenses con los suplicantes resguardados en el templo y que
luego empujé a sus partidarios a responder también con la misma moneda.

Es oportuno recordar aqui la observacién aportada por Reeve (1999, pp. 437 y s.) de que,
en el caso de las stdsis en Corcira, fueron los excesos de los oligarcas ricos que estuvieron en el
poder lo que los llevé a ser objeto de venganzas por obra de los mds pobres cuando estos hicieron
que la ciudad retornara a un gobierno democritico, tras el breve intento fallido de los aristécratas
para colocarse al frente de la ciudad. Ello suscitd, entre los que eran débiles por la carencia de
recursos, de un lado, la codicia (pleonexia) por las posesiones de los que antes eran fuertes debido
a su estatus y condicién social, y, de otro, el desenfreno de ambos grupos exhibido en su intem-
perancia (o7¢€) para irse lanza en ristre contra las leyes humanas y divinas en aras de saciar su sed
de venganza (Th., 111, 84.1-2).

La sevicia se apoderé de todos, y tras dar comienzo a los primeros crimenes sangrientos, la
violencia ya no pudo detenerse. Una vez asesinada la primera victima, su sangre empieza a arras-
trar consigo a toda la comunidad hacia la violencia reciproca. Las costumbres y luego el derecho
no son otra cosa sino mecanismos que durante milenios han desviado la violencia interna hacia
el exterior (en la imagen del enemigo o el barbaro) con objeto de evitar la destruccién de la so-
ciedad desde el interior (refrenando los impulsos de agresién sobre los amigos, los allegados, los
padres, los hijos). Sin embargo, la religién en el mundo antiguo siempre tuvo aqui un papel muy
importante. En efecto, tal como lo planteaba el sofista Critias (88 B25 D.-K., vv. 9 y ss.), si las
leyes impedian, por su fuerza, cometer crimenes manifiestos, la invencién de los dioses impedia
a su vez cometer esos mismos crimenes de manera oculta, argumento con el que uno podria res-
ponder a la primera definicién de justicia de Antifonte (B 44 I D.-K. = Fr. A Col. i) y asimismo
a las dudas de Diédoto de que si existiese otro motivo de miedo aparte de los castigos estipulados
por la ley, de cualquier forma este es poco efectivo.

Sea como fuere, el hecho es que una vez lo religioso queda arruinado por la violencia, el
edificio social se desploma hasta sus cimientos. René Girard (1995) supo ver la légica de esta des-
truccién de lo sagrado y que se corresponde bien con lo que Tucidides dice acerca de lo religioso,
a saber, que en circunstancias normales constituye el soporte que hace posible que la venganza
no se prefiera “a la observancia de las leyes sagradas” (Th., III, 84.2). Las siguientes palabras de
Girard incluso nos parecen una nota a pie de pdgina de lo dicho por el historiador ateniense sobre
las secuelas dejadas por la szdsis en el libro 111, 81.4-5:

sta Cientifica General José Maria (6rdova. Revista colombiana sobre investigacion en el campo militar 261



H. Martin Alvarado

Cuando se descompone lo religioso, no es inicamente, o inmediatamente, la seguridad fisica lo que
se ve amenazado, es el propio orden cultural. Las instituciones pierden su vitalidad; el armazén de
la sociedad se hunde y se disuelve; lenta al comienzo, la erosién de todos los valores se precipita;
la totalidad de toda la cultura amenaza con hundirse y se hunde un dfa u otro como un castillo de
naipes. Si la violencia inicialmente oculta de la crisis sacrificial destruye las diferencias, esta destruc-
cién a su vez hace progresar la violencia. No se puede tocar el sacrificio sin amenazar los principios
fundamentales de que dependen el equilibrio y la armonfa de la comunidad. [...] El orden, la paz y
la fecundidad reposan en unas diferencias culturales. No son las diferencias sino su pérdida lo que
provoca la insana rivalidad, la lucha a muerte entre los hombres de una misma familia o de una

misma sociedad (Girard, 1995, pp. 56y s.).

La crisis sacrificial hace alusién a la confusién que en el paroxismo de las agresiones impide que
los hombres distingan entre la violencia pura, o segtin lo estipulado por las leyes sagradas, y la vio-
lencia impura, esto es, los asesinatos entre consanguineos’. Al final del libro III, 81.5, Tucidides
nos habla de c6mo los suplicantes fueron muertos en las afueras de los templos y emparedados en
estos recintos, lo que nos remite a las formas de venganza publica aplicadas por los griegos me-
diante “la institucién de la piedra”. En la Grecia Antigua, la lapidacién, como lo ha demostrado
Eva Cantarella (1996), era puramente ritual y tenfa una funcién que es senalada explicitamente
en los textos antiguos por ser de cardcter expiatorio, al tiempo que se recurria a ella para ejecutar
oficialmente a los culpables implicados en los crimenes por asesinato, conforme al principio de
justa retribucién (Cantarella, 1996, pp. 68-84). No obstante, en situaciones de necesidad extrema
o inminente peligro, los hombres hacen tabula rasa de los valores que los mantienen unidos en
situaciones de estabilidad y que les permiten definir quién merece ser castigado y quién absuelto.
En efecto, durante la szsis de Corcira las cuestiones de interés personal se antepusieron a los usos
reconocidos de la diké e impulsaron a muchos a emprender acciones para eliminar radicalmente
a los que pasaban por ser ahora sus enemigos. Y sin darse cuenta, resultaron atacando incluso a
los allegados sin ningin tipo de respeto hacia ellos: la violencia primera es la que se vuelca sobre
la propia sangre. En este sentido, es posible entender las palabras de Tucidides cuando alude a la
violencia que deja de ser sacra y se difunde rdpidamente en todas las direcciones sin hacer distin-
cién entre culpables e inocentes.

Durante siete dfas [...] los corcireos asesinaron a aquellos de sus conciudadanos a los que consi-
deraban enemigos; el cargo que les imputaban era de querer derrocar la democracia, pero también
hubo quienes murieron victimas de enemistades particulares, y otros, a causa del dinero que se les
debia, perecieron a manos de sus deudores. La muerte se presenté en todas sus formas y, como suele
ocurrir en tales circunstancias, no hubo exceso que no se cometiera y se llegd mds alld todavia. Los

5 No obstante, en contra de Girard, hay que decir que es la szdsis, como paradigma de guerra, la tinica situacién extrema que
produce el declive de lo religioso, generando actos violentos que fracturan el orden civil y los lazos comunitarios, y no lo que ¢l
designara durante mucho tiempo en términos de “crisis sacrificial”. Solo después de su tltimo estudio sobre Clausewitz (2007, pp.
21yss.), Girard pudo entender —algo tarde y de modo indirecto— la verdadera naturaleza del problema. Incluso podria lanzarse la
hipétesis de que en el nicleo de la “maravillosa trinidad” clausewitziana reside la destructora y a la vez creadora potencia de la stsis.
Aqui Tucidides se impone histdrica y tedricamente sobre el pensamiento del General prusiano. Acerca de la trinidad propuesta por
Clausewitz en De la Guerra, véase las lecturas ofrecidas por Andreas Herberg-Rothe (2009, pp. 204-219) y Philippe Dufort (2017,
pp. 133-145). La misma divisién tripartita, pero en contra de la gestacién y en pro de la extirpacién de la guerra en la ciudad para
el ascenso de la justicia, ya habia sido teorizada por Platén en los tres primeros libros de la Repiiblica. Al respecto, véase mi articulo
publicado hace algunos afios en esta misma revista (Martin, 2011).

262 Bogotd, D. C. - Colombia - Volumen 15, Ndmero 19 (enero-junio) Afio 2(



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucidides y los sofistas

padres mataron a sus hijos, los suplicantes fueron arrancados de los templos y asesinados en sus in-
mediaciones, e incluso hubo algunos que fueron emparedados en el templo de Dioniso y murieron

alli. (Th., I1I, 81)

Orwin (1988, p. 836) ha propuesto que a partir del libro III, 82 6-7, Tucidides habla de la forma
que adopta siempre la naturaleza humana presionada por la guerra, mientras que “en tiempos de
paz y prosperidad tanto las ciudades como los particulares tienen una mejor disposicién de 4nimo
porque no se ven abocados a situaciones de imperiosa necesidad” Th., III, 82.1-2). Al sugerir an-
tes de qué modo este estado de cosas se difundié por toda la Hélade (Th., 82.3) y dio pie al cam-
bio en el uso de las palabras y las formas de valoracién (Th., 82.4-5), él procede luego a enumerar
una especie de orden en el colapso de las tres instituciones fundamentales en la sociedad griega: el
parentesco, las leyes humanas y las leyes divinas, de las cuales ya se ha tratado.

Dicha secuencia de destruccién suscité la ruina de la sociedad durante el proceso que fue ges-
tado por un conflicto civil interno. Es pertinente resaltar la forma en que la decadencia del marco
legal y religioso provocé en Corcira una erosién del ideal del bien comun, accién que se debe
considerar como primer sintoma de la szsis, ya que fue el punto de quiebre para el desmontaje
del edificio social asentado en los tres pilares que sostienen su estructura. Pero en vez de atribuir
al bien comdn un valor trascendente, en su hundimiento Tucidides descubriria una cualidad
funcional de las normas en cuanto son instrumentos Utiles para mantener la prosecucién de los
intereses privados dentro de ciertos limites aceptables, pero que solo aparece como una cualidad
tal justo en el momento en que las normas no son respetadas mediante las acciones violentas de
aquellos que las transgredieron abiertamente.

Conclusién

Segtin Tucidides existen casos excepcionales en donde queda revelada una parte de la naturaleza
humana. Como lo ha sugerido Reeve (1999, pp. 438 y 442 y ss.), la otra parte estarfa represen-
tada por la prudencia que es exhibida en tiempos de paz y que nuestro historiador identificaria
en las actitudes de personajes histéricos como Pericles e incluso Nicias en la esfera politica. Sin
embargo, la violencia y las formas de agresién parecerian ser constantes en su radicalidad tanto en
estado de guerra frente a un enemigo externo como una vez alcanzado su miximo grado, dentro
del espacio de la ciudad, bajo la forma de una guerra civil.

Dichas tendencias suponen en la obra de Tucidides y en el episodio de Corcira, en particular,
dos tipos de contexto social diferentes e incluso contrapuestos. De un lado, los esquemas de com-
portamiento bdsico se mostrarian en su estado natural en situaciones de peligro y necesidad extre-
ma. De otro, estdn los sentimientos de confianza colectiva e individual (alimentados por pasiones
como la ambicién o la esperanza) que, al apoyarse en el propio poder de que se disponga para
reducir o derrotar a los otros, sirven de modelo para tratar de ampliar y proyectar en el futuro el
propio bienestar en caso de que alguien logre imponer sus objetivos por la fuerza. Las luchas entre
facciones siempre parten de semejante presupuesto. Si consideramos ambos casos, la naturaleza
humana no seria para Tucidides, como si lo fue en cierta medida para todo el movimiento sofisti-

sta Cientifica General José Maria (6rdova. Revista colombiana sobre investigacion en el campo militar 263



H. Martin Alvarado

co, el hacer tabula rasa de las costumbres desde un punto de vista meramente intelectual. En caso de
existir la posibilidad de barrer por completo con las instituciones actualmente vigentes, ella solo se
produce por causa de la violencia o por el propio empuje de satisfacer las necesidades individuales.

De ahi que la humanae naturae (y esta es la deuda que Tucidides tuvo con los sofistas) res-
ponda, en el marco de los acontecimientos histéricos, a una especie de impulso de agresién contra
el otro, cuyo objetivo dltimo serfa la imposicién del mds fuerte sobre el mds débil, asi como la
posibilidad de que se dé lo contrario, esto es, la defensa casi instintiva de este tltimo contra aquel
(Almandds, 1992, p. 74). Pero también ella es vista por nuestro historiador como una réplica a
una sensacién de insatisfaccién siempre latente y que los hombres no han dejado de expresar en
forma de rechazo ante cualquier género de vida que lleven colectiva o individualmente. En todo
caso, al momento de entrar los individuos y la comunidad en contacto con la violencia, la guerra
y la stdsis en conjunto desencadenan una nueva serie de efectos:

a.  Sesuspende o se suprime cualquier criterio de juicio o de valoracién ética o moral. Los
impulsos agresores y las razones aducidas para la insatisfaccién acaban destruyendo el
modus vivendsi. Al dar inicio a la destruccién de las instituciones sociales vigentes, no
solo se pone en evidencia su contingencia histérica, sino que la propia variabilidad
cultural de las convenciones o normas a lo largo del tiempo por las que ellas se regulan
las hacen vanas y susceptibles de modificacién, segtn lo conveniente en cada caso.

b. Lo que vale en la naturaleza humana, una vez abolidas las instituciones y las costum-
bres por via de la violencia, es su capacidad de hacerse con unas nuevas, conforme lo
demande la situacién.

c.  La supresion del orden social y la relatividad de las normas morales o su inversién
conllevan el agnosticismo religioso. Para Tucidides, la Guerra como maestro de violen-
cia, nos ensenarfa a todos que la creencia en los dioses consiste en una mera opinion,
mientras que los asuntos de los hombres, en cambio, si son una certeza y a la vez el
fundamento de toda ontologia politica.

Referencias
1. AAVV. (2000). Los fildsofos presocraticos (3 Vols.; Trad.,, 6. Boyarin, D. (2012). Deadly Dialogue: Thucydides with
Introd. y notas C. Eggers Lan ez. 4l). Madrid: Editorial Plato. Representations, 117 (1), 59-85.
Gredos. 7. Cantarella, E. (1996). Los suplicios capitales en Grecia y
2. AAVV.(1997). Sofistas. Testimonios y fragmentos (trad., in- Roma. Origenes y funciones de la pena de muerte en la an-
trod. y notas A. Melero Bellido). Madrid: Editorial Gredos. tigiiedad cldsica (Trad. M.-P. Bouysspon Cheval). Madrid:
3. Agamben, G. (2017). Stasis. La guerra civil como paradigma Ediciones Akal.
politico. Homo sacer, II, 2 (Trad. R. Molina-Zavalia; Rev. E. 8. Diels, H., & Kranz, W. [Eds.] (1954). Die Fragmente der
Acosta). Buenos Aires: Adriana Hidalgo Editora. Vorsokratiker (3 Vols). Berlin: Weidmannsche.
4. Almandés, L. (1992). Naturaleza humana y causas de la 9. de Romilly, J. (1997). Los grandes sofistas en la Atenas de
guerra en Tucidides. Zexto y Contexto, 19, 63-76. Pericles (Trad. P. Giralt Gorina). Barcelona: Editorial Seix
5. Benveniste, E. (1983). Vocabulario de las instituciones in- Barral.
doeuropeas (Trad. M. Armifio; Rev. J. Siles,). Madrid: ~ 10.  de Romilly, J. (1967/2013). Tucidides. Historia y razén

Ediciones Taurus.

(Trad. J. Terré Alonso). Madrid: Editorial Gredos.

264"  Bogots, D. C. - Colombia - Vo

115, Nimero 19 (c

ero-junio) Afio 20



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucidides y los sofistas

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21

22.

23.

Duffort, P (2017). Clausewitz y sociedad. Una introduc-
cién biogrdfica a las lecturas neo-clausewitzianas (Posfacio
y Coord. J. A. Ruiz Mora; Trad. H. Martin Alvarado).
Bogoté: Sello Editorial Esmic / Université Saint-Paul.
Girard, R. (1995). La violencia y lo sagrado (Trad. ]. Jordd).
Barcelona: Editorial Anagrama.

Girard, R. (2010). Clausewitz en los extremos. Politica, gue-
rra y apocalipsis: conversaciones con Benoit Chantre (Trad. L
Padilla Lépez). Buenos Aires: Katz Editores.

Guthrie, W. K. C. (1992). Historia de la filosofia griega,
Tom. 1. Siglo V. llustracién (Trads. A. Medina Gonzilez er.
al.). Madrid: Editorial Gredos.

Herberg-Rothe, A. (2009). Clausewitzs “Wondrous
Trinity” as a Coordinate System of War and Violent
Conflicz. [/CV, 3 (2), 204-219.

Hunter, V. (1986). Thucydides, Gorgias, and Mass Psychology.
Hermes, 114. Bd., H. 4 (4¢th Qtr.), pp. 412-429.

Jones, H. S. & Powell, . E. [Eds.] (1942). Thucydides
Historige. Oxonii: E Typographeo Clarendoniano.
Kalyvas, S. (2010). La ldgica de la violencia en la guerra civil.
(Trad. P Monroy). Madrid: Ediciones Akal.

Lebow, R. N. (2001). Thucydides the Constructivist. 7he
American Political Science Review, 95 (3), 547-560.
Loraux, N. (2008a). La ciudad dividida. El olvido en la
memoria de Atenas (Trad. S. Vassallo,). Buenos Aires: Katz
Editores.

Loraux, N. (2008b). La guerra civil en Atenas. La politi-
ca entre la sombra y la utopia. (Trad. A. Iriarte). Madrid:
Ediciones Akal.

Mara, G. M. (2001). Thucydides and Plato on Democracy
and Trust. The Journal of Politics, 63 (3), 820-845.

Martin Alvarado, H. (2011). Filésofos, guerreros y artesa-
nos. El uso de la ideologfa trifuncional indo-curopea en la

24
25.
26.
27.
28.
29.
30.

31

32.

33.

34.

35.

Republica de Platén. Rev. Cient. Gen. José Maria Cérdova,
9(9), 359-383.

Price, J. (2001). Thucydides and Internal War. Cambridge:
Cambridge University Press.

Orwin, C. (1988). Stasis and Plague: Thucydides on the
Dissolution of Society. The Journal of Politics, 50 (4), 831-847.
Reeve, C. D. C. (1999). Thucydides on Human Nature.
Political Theory, 27 (4), 435-446.

Saxonhouse, A. (1978). Nature & Convention in
Thucydides' History. Polity, 10 (4), 461-487.

Solana Dueso, J. (2007). Philfa entre Eros y Dike.
Convivium. Revista de Filosofia, 20, 23-36.

Solmsen, E (1971). Thucydides Treatment of Words and
Concepts. Hermes, 99. Bd., H. 4, pp. 385-408.

Swain, S. (1993). Thucydides 1.22.1 and 3.82.4. Muemosyne,
Fourth Series, 46 (1), 33-45.

Tucidides (1992). Historia de la guerra del Peloponeso
(Trad., introd. y notas J. ]. Torres Esbarranch). Madrid:
Editorial Gredos.

Untersteiner, M. (1967). Sofisti. Testimonianze e frammenti
(4 Fasc). Firenze: La Nuova Italia Editrice.

Vimercati, E. (2008). La legge del pitt forte. Il dibatdi-
to su utilitd e giustizia in Tucidide V, 84-116 ¢ Platone,
Repubblica I-IIl: Un confronto. Rivista di Filosofia
Neoscolastica, 100, 463-503.

Williams, M. E (1985). Two Traditional Elements in
Thucydides' Corcyrean Excursus. The Classical World, 79
(1), 1-3.

Zatta, C. (2011). Conflict, People, and City-Space: Some
Exempla from Thucydides’ History. Classical Antiquity, 30
(2), 318-350.

evista Cientifica

General José Maria Cordova. Revista co

ombiana sobre inves

tigacion en el campo militar

265



