
12

War, Society and Human Nature in Thucydides’ Thought and the Sophists

Guerre, société et nature humaine dans la pensée de Thucydide et des sophistes

Guerra, sociedade e natureza humana no pensamento de Tucídides e os sofistas

H. Martín Alvarado a

Guerra, sociedad y naturaleza humana                              
en el pensamiento de Tucídides y los sofistas*

DOI: http://dx.doi.org/10.21830/19006586.183
Recibido: 3 de mayo de 2017 • Aceptado: 5 de junio de 2017

Revista Científica General José María Córdova, Bogotá, Colombia, julio-diciembre, 2017
Historia - Vol. 15, Núm. 20, pp. 247-265
issn 1900-6586

Cómo citar este artículo: Martín Alvarado, H. (2017, julio-diciembre). Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento
de Tucídides y los sofistas. Rev. Cient. Gen. José María Córdova, 15(20), 247-265. DOI: http://dx.doi.org/10.21830/19006586.183

* El artículo es el producto final que se presenta en el marco de un proyecto de investigación institu-
cional, adelantado en la línea de “Sociología e Historia Militar”, del grupo Posesmic, adscrito a la Facultad 
de Posgrados de la Escuela Militar “General José María Córdova”, cuya aprobación se hizo a comienzos del 
primer semestre del año 2017.

a Escuela Militar “General José María Córdova”, Bogotá, Colombia. Magíster en Filosofía, 
Universidad de los Andes, Bogotá, Colombia. <he50mar349@gmail.com>.



H. Martín Alvarado

248 Bogotá, D. C. - Colombia - Volumen 15, Número 19 (enero-junio) Año 2017

Resumen. El objetivo de este artículo es contrastar los conceptos de sociedad y naturaleza humana en la 
obra de Tucídides con la doctrina antropológica del grupo de sofistas que fueron sus contemporáneos en el 
siglo V a. de C., tales como Protágoras, Trasímaco, Pródico, Critias y, en especial, Antifonte, maestro del 
historiador. No obstante, las ideas atribuidas a los representantes de este movimiento intelectual serán traí-
das a colación en torno a los detalles que Tucídides mismo extrajo de su descripción sobre la stásis o guerra 
civil en la ciudad de Corcira para dar cuenta de la invariabilidad del comportamiento humano en situacio-
nes de necesidad extrema. En su narración de los hechos, Tucídides erige la stásis no solo como modelo de 
la Guerra del Peloponeso, sino que además la eleva al rango de paradigma universal de toda confrontación 
bélico-militar. En último análisis, y según el modo en que el caso es tratado por el autor en el libro III, 
81-83, de su Historia, se verá que estos pasajes son además susceptibles de ser reinterpretados a la luz de las 
teorías sofísticas sobre los inicios de la civilización, las cuales sistematizan a su vez ideas subyacentes sobre la 
violencia y la constitución de las polis vigentes en ese momento. El tema sobre las relaciones entre el uso de 
la fuerza, la posibilidad del vínculo social y la naturaleza humana es aún hoy objeto de debate en el mundo 
académico de cara a los nuevos conflictos presentes en el escenario político internacional.
Palabras clave: guerra civil; naturaleza humana; sociedad; sofistas; stásis; Tucídides.

Abstract. The aim in this paper is to compare the concepts of society and human nature in Thucydides’ 
work, with the anthropological doctrine from the group of sophists that were their contemporaries in the 
5th century BC, such as Protagoras, Thrasymachus, Prodicus, Critias and, specially, Antiphon, the Greek 
historian’s teacher. However, the ideas attributed to the representatives of this intellectual movement will 
be brought up regarding the details that Thucydides extracted from his own description of stásis or civil 
war in the city of Corcyra to give an account of the regularity of human behavior in a position of ex-
treme necessity. In his account of events Thucydides himself set the stásis up not only as a model of the 
Peloponnesian War, he also raises it to the level of a universal paradigm of any military confrontation for 
war. In the final analysis, and according to the way in which the case is dealt with by the author in Book 
III, 81-83 of his History, we will see these passages can also be interpreted in the light of sophistic theories 
about the beginnings of civilization, and at the same time they systematize underlying ideas on violence 
and the constitution of  the polis, ideas argued at that time. The subject of the relations among the use of 
force, the possibility of social ties and human nature is still the matter of debate in the academic world in 
the face of the new present conflicts in the international political atmosphere.
Keywords: civil war; human nature; society; sophists; stásis; Thucydides. 

Résumé. Le but de cet article est de comparer les concepts de société et nature humaine dans l’œuvre 
de Thucydide, avec la doctrine anthropologique du groupe de sophistes qui furent ses contemporains au 
cinquième siècle avant Christ, comme par exemple Protagoras, Thrasymaque, Prodicos, Critias et, en parti-
culier, Antiphon, maître de l’historien. Cependant, les idées attribuées aux représentants de ce mouvement 
intellectuel pourraient être abordées autour des détails que Thucydide a lui-même tiré de sa description sur 
la stásis ou guerre civile dans la ville de Corcyre afin de rendre compte de l’invariabilité du comportement 
humain à l’abri des situations extrêmes. Dans son récit des faits, Thucydide a lui-même conçue la stásis 
non seulement comme modèle de la Guerre du Péloponnèse, mais avant tout comme l’émergence d’un 
paradigme universel pour toute confrontation militaire de guerre. En dernière analyse, et selon le mode 
retenu par l’auteur pour discuter du cas dans le livre III, 81-83 de son Histoire, nous pouvons constater 
que ces passages, en outre qu’ils sont susceptibles d’être réinterprétés à la lumière des théories des sophistes 
sur les débuts de la civilisation, que systématisent à son tour des idées sous-jacentes sur la violence et la 



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucídides y los sofistas

249Revista Científica General José María Córdova. Revista colombiana sobre investigación en el campo militar

constitution des polis en vigueur à ce moment. Le point portant sur les relations entre l’usage de la force, la 
possibilité du lien social et nature humaine font encore l’objet de discussions au sein de champ académique 
face à les nouveaux conflits sur la scène politique internationale.
Mots-clés: guerre civile; nature humaine; société;  sophistes; stásis; Thucydide.

Resumo. Objetivo deste artigo é contrastar os conceitos de sociedade e da natureza humana na obra de 
Tucídides, com a doutrina antropológica do grupo de sofistas que foram seus contemporâneos no século V 
a.C., tais como Protágoras, Trasímaco, Prodicus, Crítias, e especialmente, Antiphontas, mestre historiador. 
No entanto, as ideias atribuídas aos representantes deste movimento intelectual serão colocadas sobre os 
detalhes que o próprio Tucídides extraiu da sua descrição de stásis ou guerra civil na cidade de Corcyra para 
explicar a invariância do comportamento humano em situações de extrema necessidade. Em seu relato dos 
fatos, Tucídides destaca a stásis não só como um modelo da Guerra do Peloponeso, mas a eleva a categoria 
de paradigma universal de toda confrontação bélico-militar. Em última análise, e dependendo de como o 
caso é tratado pelo autor no livro III, 81-83 em sua História, vemos que essas passagens também são sus-
ceptíveis de ser reinterpretada à luz das teorias sofistas sobre os primórdios da civilização, que por sua vez 
sistematizaram ideias subjacentes sobre a violência e sobre a constituição do polis vigentes nesse momento. 
A questão da relação entre o uso da força, a possibilidade de laços sociais e da natureza humana ainda é 
objeto de debate na academia frente aos novos conflitos, dentro da cena política internacional.
Palavras chave: guerra civil; natureza humana; sociedade; sofistas; stásis; Tucídides.

Introducción

En lo que sigue no se pretende zanjar definitivamente la cuestión referente a la complejidad de la 
teoría tucidídea sobre la guerra civil y su alcance como modelo universal de todas las guerras ni, en 
consecuencia, responder por el sentido último de su poder explicativo para toda forma de guerra 
en general. De cierta manera, esto ya ha sido desarrollado en la notable investigación adelantada 
por Jonathan J. Price en su libro Thucydides and Internal War (2001). Por el contrario, la pregunta 
que desarrolla este artículo apunta a precisar cómo la visión de Tucídides sobre el hombre y la gue-
rra pudo tener como referente teórico lo dicho por otros pensadores activos en la segunda mitad 
del siglo siglo V a. de C. en la Grecia clásica, de cuyas doctrinas de seguro conocía, y qué postura 
llegó a asumir para distanciarse de aquellos. Esto permitirá establecer mejor su contribución al 
momento de definir el concepto de naturaleza humana y las implicaciones que ello comporta para 
entender hoy no solo los conflictos internos activos en el mundo, sino también las dinámicas de 
“guerra civil ampliada” en el contexto internacional y la estrecha relación que juntos fenómenos 
guardan entre sí.

En la literatura más reciente han existido varios intentos de relacionar las ideas de Tucídides 
con los sofistas. Pero en esta la discusión se ha circunscrito sin ambages a una serie de puntos de 
orientación general o bien los especialistas se han contentado con simples alusiones indirectas al 
pensamiento filosófico posterior en torno a la digresión tucidídea sobre la guerra civil o stásis. De 
este modo, dichas aproximaciones presentan dos vertientes principales. 

Por un lado, están los enfoques de orden formal y que ponen el acento en los aspectos re-
tóricos o discursivos. Estos subdividen la temática en diferentes tipos de análisis, tales como: i) 



H. Martín Alvarado

250 Bogotá, D. C. - Colombia - Volumen 15, Número 19 (enero-junio) Año 2017

describir semejanzas de índole estilística y terminológica entre Tucídides y algunas doctrinas sobre 
el lenguaje de la primera sofística (Solmsen, 1971); ii) destacar la célebre oposición naturaleza/
cultura, sin llegar a establecer paralelismos específicos con algún representante de la llamada 
ilustración griega en particular (Saxonhouse, 1978; Lebow, 2001, pp. 553 y ss.;); iii) mostrar el 
uso de la dialéctica y sus antecedentes entre los sofistas, tal como aparecen en los discursos cuyo 
objetivo principal en la obra de Tucídides es presentar las motivaciones que están en el trasfondo 
de las decisiones políticas asumidas durante el curso de la guerra (de Romilly, 1967/2013, pp. 
151-198); iv) postular hipótesis sobre la psicología colectiva presente en la prosa del historiador 
en forma de reglas de conducta para grupos de personas (ejércitos, audiencias, muchedumbres, o 
incluso ciudades) y buscar allí la conexión entre Tucídides y las tesis planteadas al respecto sobre 
el alcance de la persuasión retórica por un sofista como Gorgias (Hunter, 1986); v) intentar una 
investigación en donde se ponga en paralelo la inversión de los valores morales fundados en la 
tradición y la simultánea modificación de los usos lingüísticos por obra de los sediciosos median-
te la creación de una “retórica partisana”, que en Tucídides tendría por modelo no explícito las 
estrategias ya formuladas en las teorías retóricas enseñadas previamente por los sofistas (Loraux, 
2008, pp. 105-133).

Por otro lado, están las perspectivas de contenido histórico, que si bien tienen como eje 
central el caso de sedición en Corcira (Orwin, 1988; Swain, 1993; Reeve, 1999) no abordan di-
rectamente de qué modo, por ejemplo, la transformación en el uso de las palabras, la ruptura de 
las costumbres y las normas legales o los excesos de violencia, cuyos rasgos son todos descritos por 
el historiador durante la stásis, son temas que podrían estar relacionados con algunas cuestiones 
que ya habían sido tratadas por la sofística de su tiempo. Y si hay un intento de comparación en 
el contexto intelectual, ello se ha limitado al terreno de las filosofías platónica y aristotélica. 

Con referencia a Platón, son varios los temas que se toman en consideración: i) el que acen-
túa la respectiva contribución, el uno como historiador, el otro como filósofo, al actual debate 
teórico sobre la democracia moderna (Mara, 2001); ii) el relativo al tópico de la utilidad y la jus-
ticia que confronta la perspectiva de Tucídides, ofrecida en el “debate de Melos”, a la suministrada 
por Platón, conforme es expuesta por este último en el libro I y II de su República (Vimercati, 
2008); iii) el que contrapone en estos dos pensadores la diferencia que es posible trazar entre de-
bate y diálogo a la luz del cuadro general del discurso político (Boyarin, 2012).

En lo tocante a Aristóteles, más allá de adelantar cualquier colación doctrinal, el análisis com-
parativo se ha efectuado dentro de los márgenes de un desigual tratamiento que hiciera el Estagirita 
de la guerra civil en obras capitales como la Política o la Constitución de los Atenienses, con vistas a 
encontrar la especificidad del modo en que el historiador abordó antes la situación político-militar 
generada por la stásis y que le sirvió de paradigma para dar cuenta del fenómeno en todas las ciuda-
des griegas durante el transcurso de la Guerra del Peloponeso (Williams, 1985; Zatta, 2011).

Ante este abanico de posibilidades, es preciso señalar la existencia de un aspecto en común 
entre Tucídides y los sofistas. Dicho aspecto se vincula con el enfoque realista que ellos tuvieron 
de la función que cumplen las instituciones sociales en la organización de los modos de vida y su 
subsiguiente crisis al ser puestas en cuestión bajo el peso de las acciones impuestas a los hombres a 
causa de la guerra, en el orden de los hechos, y luego sometidos a crítica, en el orden histórico-fi-
losófico en sentido estricto. Todos elementos que a su manera o con cierta independencia fueron 



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucídides y los sofistas

251Revista Científica General José María Córdova. Revista colombiana sobre investigación en el campo militar

desarrollados por cada autor, si bien guardando —con algunas salvedades— ciertas afinidades y 
resonancias presentes tanto en la Historia de Tucídides como en las especulaciones que pueden reco-
gerse en los fragmentos que hoy conservamos de los antiguos sofistas o algunas de sus doctrinas1. A 
continuación, se expondrán los lineamientos que se desprenden de tales elementos en relación con 
el tema de la stásis o guerra civil.

La encrucijada cívica de la “ley del más fuerte”

En la medida en que, para Tucídides, la naturaleza humana —visible en las acciones de imponerse 
o resistir— aparece como una constante en el desarrollo de los eventos que caracterizaron el con-
flicto panhelénico entre Esparta y Atenas (Th., I, 22.4; III, 82.2), la “ley del más fuerte” no solo 
marcó de este modo la relación entre ciudades-Estado, sino que sirvió también de plataforma a 
los sofistas para cuestionar las convenciones sociales en el interior de una sociedad, por considerar 
como innatas las tendencias egoístas mostradas por los individuos al momento de defender sus 
propios intereses. Unas tendencias por las cuales, según Trasímaco (85 A10 y B6 D.-K.), asimis-
mo se regulaba la dinámica comportamental exhibida por quienes se habían encargado del go-
bierno en favor de su propia conveniencia (grupo dominante) y por quienes habían de aceptar las 
medidas que otros tomaran por ellos (grupo dominado) en el contexto de una misma polis. Pero 
aquí hay una distinción de nivel y una paradoja que se debe tomar en consideración. 

En efecto, mientras que por invocación de la “ley del más fuerte” no se puede apelar a 
cuestiones de derecho, esperanza o justicia divina para las relaciones entre una potencia y sus 
subordinados, o entre un imperio y los que este desea someter —son las objeciones que hacen 
los atenienses a los dirigentes de Melos (Th., V, 96-97 y 102-105)—, por el contrario, en las 
relaciones de los ciudadanos que conforman una única organización política las cuestiones de 
justicia social y de moralidad pasan a un primer plano. De ahí que Saxonhouse, por ejemplo, haya 
propuesto separar en la Historia de Tucídides las relaciones “intra-polis”, donde priman para una 
sola comunidad las cuestiones sobre el nómos, de las relaciones “inter-polis”, donde se justifica las 
acciones político-militares en contra de otra comunidad externa en términos de physis, es decir, de 
legítimo dominio de los más fuertes sobre los más débiles (Saxonhouse, 1978, p. 468)2.

1 En adelante, la Historia de la Guerra del Peloponeso de Tucídides es citada por las dos primeras letras del nombre latino del 
autor (Th.), seguido, en su orden, por el número del libro, el parágrafo y la línea correspondiente a la versión en griego de la Oxford 
Classical Text (Jones, H. S. & Powell, J. E. [Eds.], 1942). Para las citas de los sofistas y los filósofos presocráticos, la ordenación se 
ajusta a la establecida por Diels y Kranz (D.-K.), en su edición crítica (1954) que aún hoy se toma como referencia para los frag-
mentos de estos pensadores. Allí a cada autor le es asignado un número y la correspondiente clasificación de autenticidad del pasaje 
en cuestión mediante las letras: A, para testimonios; B, para fragmentos posiblemente auténticos; C, para imitaciones hechas por 
otros autores tardíos. En todos los casos, se recurre a las traducciones castellanas que en años recientes ofrecen una versión fiel del 
texto original. Estas obras, tanto en sus ediciones críticas como en sus traducciones, han sido incluidas al final en la bibliografía y 
por convención las referencias son hechas según la fijación seguida en ellas. Los anteriores, así como los demás autores antiguos son 
asimismo referenciados de acuerdo con las abreviaturas empleadas en el Diccionario Griego-Español (DGE), por su amplia acepta-
ción a nivel internacional. Tales listas pueden encontrarse en internet: http://dge.cchs.csic.es/lst/lst1.htm 

2 Dicha distinción entre los niveles interior y exterior de un conflicto bélico es algo que había sido señalado hace tiempo por 
Platón. Para el filósofo, toda confrontación con un pueblo extranjero, en donde ambos sean enemigos por naturaleza, se la ha de 
llamar pólemos, mientras que todo enfrentamiento en el interior de la ciudad, en donde los que luchan son amigos por naturaleza 
y así la comunidad se ha separado en facciones, se la ha de llamar stásis (Pl. Resp. v, 470c-471b). Para Nicole Loraux, la distinción 



H. Martín Alvarado

252 Bogotá, D. C. - Colombia - Volumen 15, Número 19 (enero-junio) Año 2017

Mediante su esquema, Saxonhouse sostiene que las relaciones intra-polis presentan dos fa-
cetas. La primera está reflejada por los vínculos de unión cívica que encontramos en tiempos de 
paz relativa o bienestar general, de los cuales habían disfrutado los atenienses antes de la guerra, y 
que Tucídides esboza en el discurso fúnebre de Pericles (Th., II, 37-40). La segunda es la que sigue 
a la guerra y viene representada por la crisis suscitada a raíz de la peste en la propia Atenas y la 
guerra civil o stásis en Corcira. Estos dos últimos eventos pueden considerarse como coextensivos 
el uno al otro, dado que la naturaleza humana en ambos casos se revela de forma semejante por 
el rechazo de las convenciones sociales. Sin embargo, aquí la guerra civil puede que sea, a ojos de 
Tucídides, un fenómeno mucho más importante. Pues, si las consecuencias de la peste se vieron 
agudizadas cuando entró en ruina la moralidad y la legalidad, al haber sido la enfermedad un pro-
ducto del azar o de la mala fortuna para los atenienses recién empezado el conflicto, en cambio, 
la stásis que estalló en Corcira puede ser considerada a la vez como la causa y el efecto necesarios e 
implicados por la guerra más amplia, “inter-polis”, que se desarrollaba en todo el mundo griego.

La stásis se presenta como causa de la guerra debido a las incursiones que fueron realizadas 
por iniciativa de los atenienses en Corcira, en cuya ciudad ya existía un enfrentamiento entre 
partidos. Estas incursiones constituyeron el detonante, junto con las acciones simultáneas ade-
lantadas por Atenas en Potidea, y que llevaron a los peloponesios en 431 a denunciar la ruptura 
del Tratado de los Treinta Años y a declarar la guerra por miedo a sus intenciones expansionistas 
como imperio. Pero la stásis también se presenta como efecto de la guerra, puesto que cinco años 
después de haberse iniciado la confrontación internacional, la sedición se intensificó en 
Corcira por las mismas razones que llevaron a Atenas a tratar de detenerla al principio en ca-
lidad de aliado: las facciones de los demócratas siguieron enfrentándose a los del partido 
aristocrático y ambos bandos fueron esta vez apoyados según sus tendencias en pleno enfrenta-
miento por atenienses y peloponesios, respectivamente. 

Ahora bien, si la stásis de Corcira pudo servir de modelo a Tucídides no solo al caracterizar 
la forma en que la violencia altera las condiciones de normalidad mediante luchas internas entre 
facciones por obtener el poder (y bajo las cuales se conduce la política de una ciudad), sino tam-
bién por ver en ella, en correspondencia con las ideas de los sofistas, el declive de las convenciones 
sociales, entonces semejante proceso de demolición de las instituciones tuvo lugar como uno de 
los síntomas en la búsqueda sin reservas, tan connatural al hombre, de garantizar su bienestar 
individual en detrimento del interés colectivo, es decir, cuando lo que está en riesgo es la propia 
vida o la seguridad personal. Y en ello reside la paradoja que se mencionó más arriba. Pues si las 

platónica se remonta a la Orestía de Esquilo, quien en su obra dibujó “en filigrana, la figura ideal de la polis, guerrera afuera de 
sus puertas y promotora, dentro de estas, de la paz civil. El exterior pertenece a Atenea, el interior es del resorte de las Erinias, que 
pueden desatar la discordia o, si se vuelven Euménides, regir la reproducción de la ciudad en el tiempo repetitivo de la sucesión 
de las generaciones” (Loraux, 2008a, p. 31). De modo que la lucha intestina nace entre los allegados, esto es, la “stásis es la guerra 
familiar instalada en la ciudad” (p. 33) y el origen de su división. Esta tesis ha sido debatida recientemente por Giorgio Agamben 
(2017, pp. 15 y ss.). No obstante, los argumentos aducidos por él no pretenden otra cosa que forzar el análisis del problema, al 
querer encerrar el sentido antropológico y político implicado por la stásis como realidad histórica dentro del concepto schmittiano 
de “estado de excepción”, cuya definición solo cubre una de las caras de la guerra civil: la del ordenamiento jurídico y su legitimidad 
negativa en cuanto soberanía sin límites, al estar dentro y fuera de la ley, sobre las formas de vida. En contraste con las reflexiones y 
las implicancias extraídas de la tesis defendida por Loraux, su esfuerzo resulta vano, incluso hasta caer en el sesgo y la tergiversación, 
no solo al no tener en cuenta la segunda parte del libro de Loraux (2008b), sino también al dejar por completo de lado la literatura 
más reciente sobre el tema y, en especial, un trabajo de la envergadura y trascendencia como el escrito por Stathis Kalyvas bajo el 
título de La lógica de la violencia en la guerra civil (2006).



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucídides y los sofistas

253Revista Científica General José María Córdova. Revista colombiana sobre investigación en el campo militar

convenciones y las instituciones sociales que están fundadas en las leyes y costumbres de una 
sociedad sirven para retener dentro de ciertos límites los impulsos egoístas de los individuos, esos 
pilares del equilibrio social solo descubren su función para un observador objetivo (e incluso para 
los que padecen los peores males fruto del desorden) cuando la violencia de los individuos que 
sacan provecho de la situación hace sentir a los demás que tales instituciones han sido puestas en 
entredicho por medio de la guerra.

Esta paradoja se reveló a los atenienses no solo durante la peste en Atenas, sino también du-
rante el derrocamiento de la democracia en 411 con el establecimiento del régimen de los cuatro-
cientos y, tiempo después, tras la guerra civil que bañó de sangre a la ciudad en 404, al haber sido 
capturada un año antes la flota ateniense por los espartanos. Como lo sugiere Saxonhouse (1978), 
la exhortación hecha por Pericles al final de su discurso fúnebre, de que era un gran honor para 
los ciudadanos morir por el bienestar del Estado, encontró un efecto opuesto en las circunstancias 
que, bajo la consecución de ese ideal, los llevó a perder tanto el imperio como la unidad interna 
de la polis, a causa de la propia guerra y su particular espíritu de conquista:

Pericles portrays the dead as having willingly subordinated the private to the public. The highest 
glory, as Pericles puts it, is to be united with the polis through self-sacrifice. Consequently, little 
sympathy is shown to the survivors who are encouraged if parents to have more children as a security 
to the state (II, 44.3), while sons and brothers are to contend with the dead in their own pursuit of 
glory, i.e., death for the sake of the polis. The paradoxes which fill Thucydides’ history are present 
here: the polis protecting its politeia finds fulfilment for its citizens in the activities of war. And yet 
it is the war that destroys the nómoi and thereby the unity of the polis. (Saxonhouse, 1978, p. 469)

Por lo demás, la constatación del carácter funcional de las leyes escritas no era una novedad en 
tiempos de Tucídides. A partir de su teoría antropológica sobre la evolución social, desarrollada 
en un tratado perdido y que quizá se corresponde con el que aparece en el catálogo de sus obras 
bajo el rótulo De la constitución social en el principio (teoría que además fue reproducida por 
Platón en el diálogo del mismo nombre), Protágoras de Abdera afirmaba que las leyes humanas 
son fruto de una larga, dura y amarga experiencia. Si separamos los elementos míticos presentes 
en la versión platónica (y que de seguro no empleó el abderita en su exposición, en razón de su 
agnosticismo), los hombres lograron sobrevivir en un estado salvaje, al mantenerse reunidos solo 
dentro de pequeños grupos u hordas, por medio de la técnica (80 C1 D.-K. = Pl. Pr. 322b). Ante 
la regularidad e incertidumbre generadas por los peligros (apenas sus herramientas les servían para 
hacerse de lo necesario y defenderse de los ataques de los animales), con el tiempo los humanos 
conformaron ciudades y establecieron en ellas nómoi (80 C1 D.-K. = Pl. Pr. 322c). De la doctrina 
de Protágoras se deduce que los instintos de supervivencia en el hombre son innatos o atribuibles 
a su constitución natural, pero las virtudes políticas, en cambio, no. Las leyes sirven como garante 
artificial de la supervivencia en una sociedad o de instrumento político para evitar los actos de 
agresión mutua. Los códigos de conducta a lo largo del tiempo fueron perfeccionados en la vida 
de los colectivos humanos por ensayo y error. Sin las leyes, los individuos se entregarían al cui-
dado de los intereses propios, lo cual desencadenaría una violencia sin cuartel para conseguirlos 
a toda costa al asumirlos en cuanto fines inmediatos, pero socavando el fin a largo plazo frente al 
cual las normas son tan solo un medio, a saber, evitar la autodestrucción de la sociedad.



H. Martín Alvarado

254 Bogotá, D. C. - Colombia - Volumen 15, Número 19 (enero-junio) Año 2017

Si Trasímaco, como se vio, defendía la tesis de que la justicia es lo que conviene al más fuerte, 
es porque para la supervivencia del colectivo es inevitable la imposición de unos sobre otros. De 
cualquier modo, esta máxima era para él algo por completo independiente de cuál fuese el tipo de 
organización política aplicable en esa imposición.

Cada forma de gobierno establece leyes de acuerdo con su conveniencia: una democracia, leyes 
democráticas; una tiranía, leyes tiránicas; e igualmente las demás formas de gobierno. Y, una vez 
que han establecido las leyes, suelen demostrar a sus súbditos que lo justo es lo que les resulta con-
veniente, y al que transgrede esa conveniencia lo castigan como violador de la ley y reo de injusticia. 
Esa es, en definitiva […] mi afirmación de que en todas las ciudades es justo el mismo principio: la 
conveniencia del gobierno constituido. Este, en último término, es el que detenta el poder, de forma 
que, si se hace un razonamiento correcto, resulta que en todas partes es justo el mismo principio: la 
conveniencia del más fuerte. (85 A10 = Pl. Resp., I, 338e-339a)

Lo que es justo depende de la perspectiva de quienes puedan someter a través de la fuerza a los 
más débiles. Las reglas son mantenidas y aceptadas como tales por los que son dominados hasta 
que una nueva fuerza se erija y se imponga por la violencia, con lo cual establece un nuevo orden 
de justicia. Cuando Trasímaco habla de que lo justo “es la conveniencia del gobierno constituido”, 
lo dice en el sentido de que el poder de turno será válido, mientras ejerza temporalmente y pueda 
mantener hasta cierto punto el monopolio de la fuerza. La stásis es la bisagra entre un estado de 
cosas a otro, pero dejando siempre abierto en el medio el socavamiento de los valores antes reco-
nocidos hasta la configuración de unos nuevos. En el episodio de Corcira, Tucídides nos estaría 
sugiriendo entre líneas que estos procesos de cambio en los regímenes de gobierno por medio de 
la sedición son lentos en tiempos de paz, aunque se ven acelerados cuando una ciudad o polis 
entra junto con otras en estado de guerra a gran escala.

Por último, junto a una visión utilitaria que tiene como objetivo equiparar lo justo con lo 
conveniente para aquel que se ha impuesto por la fuerza, se puede encontrar una visión prag-
mática de la justicia tal como la defendió Antifonte de Ramnunte, compatriota y maestro de 
Tucídides. En un papiro encontrado a principios del siglo XX, el orador y también sofista mani-
festaba al respecto:

La justicia consiste en no transgredir las normas legales vigentes en la ciudad de la que se forma 
parte. En consecuencia, un individuo puede obrar justamente en total acuerdo con sus intereses, si 
observa las grandes leyes en presencia de testigos. Pero si se encuentra solo y sin testigos, su interés 
reside en obedecer a la naturaleza. Pues las exigencias de las leyes son accidentales; las de la natura-
leza, en cambio, necesarias. (87 B44 I = OP 1364, Fr. A Col. i)

Según Antifonte, está justificado para cada persona violar las leyes establecidas por convención, 
“en la medida en que lo haga sin conocimiento de aquellos que las han convenido, estando libre 
de toda vergüenza y castigo”, a menos que se lo descubra; pero es más dañino para alguien impe-
dir la satisfacción de sus impulsos naturales, “aun cuando escape al conocimiento de la humani-
dad entera, no por ello el mal es menor, ni sería mayor en el caso de que todos los hombres fueran 
testigos” (87 B44 I = OP 1364, Fr. A Col., ii). La oposición entre los dos órdenes alcanza, como 
lo ha apuntado de Romilly (1997, p. 130), un carácter rigurosamente sistemático bajo la forma 



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucídides y los sofistas

255Revista Científica General José María Córdova. Revista colombiana sobre investigación en el campo militar

en que su distinción es ilustrada por Antifonte en la tercera columna del papiro, pasaje en donde 
habla de cómo las disposiciones legales son contrarias a los arreglos de la naturaleza:

Así, por ejemplo, en el dominio de la vista está codificado por la ley lo que los ojos deben y no deben 
de ver; a propósito de los oídos, lo que estos deben y no deben de oír; de la lengua, lo que debe y no 
debe decir; de las manos, lo que deben y no deben de hacer; de los pies, los lugares a donde deben y 
no deben dirigirse; del espíritu, los objetos que debe y los que no debe desear. Pues bien, en nada son 
más afines ni más próximos a la naturaleza aquellos fines de los que las leyes apartan a los hombres, 
que aquellos otros hacia los que los encaminan. El vivir y el morir sí son naturales y el vivir les viene 
a los hombres de aquello que les resulta útil; el morir, en cambio, de lo que no les es útil. (87 B44 I 
= OP 1364, Fr. A Col., iii)

Lo que participa de la naturaleza empuja a los hombres a luchar por la supervivencia individual 
y el disfrute de lo conveniente según las circunstancias. La naturaleza trae consigo asimismo 
sufrimientos y penas que están relacionadas con el hecho de que, en último término, la muerte 
para todos es ineluctable, pero “esos límites así definidos son tan naturales como los deseos o los 
placeres, todos igualmente universales como la sensación o la vida: no se trata de un derecho, 
menos aún de un modelo” (de Romilly, 1997, p. 131). De seguro esta perspectiva de la naturaleza 
humana fue seguida muy de cerca y confirmada en negativo por Tucídides, según su descripción 
en el libro II del nuevo estilo de vida adoptado entre los atenienses y por el cual se entregaron a 
los placeres más ruines y empezaron en adelante a realizar a la vista de todos lo que antes hacían 
en secreto, en caso de no haber contraído la peste o de sobrevivir a la enfermedad. Las mortales 
consecuencias de esto socavaron los fundamentos de bienestar de la polis, a la luz de los cuales 
habían decidido antes embarcarse en una guerra, perspectiva que se modificó en vista del temor 
por el contagio y la desolación que los rodeaba (Th., II, 53).

En otro pasaje del papiro, Antifonte aduce asimismo el argumento de que quienes ante los 
demás hacen concesiones en nombre de la justicia, en cuanto son las normas generalmente acep-
tadas por convención, reprimiendo sus impulsos naturales, se ven a la postre más perjudicados 
que aquellos que las violan cuando no tienen testigos o satisfacen en secreto lo que prohíben las 
leyes de manera expresa (87 B44 I = OP 1364, Fr. A Cols., v-vi). En efecto, si el culpable llega 
a ser descubierto, la ley trata del mismo modo o con los mismos criterios tanto a aquel que se 
presume infractor como a su víctima. Incluso el culpable puede argumentar razones para verse 
eximido del castigo, así como lo hace la víctima para acusarlo, aún a veces en perjuicio de su 
misma persona. Más adelante Antifonte esgrime una idea adicional que parece contradecir su 
anterior afirmación de que lo justo es seguir las disposiciones instituidas por todos, a menos que 
se tenga la oportunidad en privado de violarlas, ya que luego define la justicia como el hecho de 
no perjudicar a nadie.

Aunque hay lagunas en el papiro, lo que parece decir más bien Antifonte es que no es benefi-
cio para ninguna persona denunciar las injusticias que otros han cometido en secreto. De ahí que 
“quien tal haga no será justo, si realmente es justo el no cometer injusticia contra nadie, sin haber 
sufrido personalmente una injusticia” (87 B44 II = OP 1797 Col. i). Tucídides, apartándose de 
su mentor, supo ver que el uso pragmático de las leyes en tiempos de paz cambia rápidamente en 
situaciones de riesgo. Pues el hecho de seguir lo establecido por las leyes deja de tener por com-



H. Martín Alvarado

256 Bogotá, D. C. - Colombia - Volumen 15, Número 19 (enero-junio) Año 2017

pleto validez bajo la condición de satisfacer los propios impulsos naturales de forma privada y sin 
testigos. Pero si este último inciso de la primera definición de justicia dada por Antifonte pasó 
de ser una excepción a convertirse en regla en el caso del desorden social y la inmoralidad que se 
suscitó en Atenas por la peste, la segunda definición del sofista Tucídides parece haberla adscrito al 
caso de la guerra civil entre los corcirenses bajo la fórmula contraria, que parece estar presupuesta 
en dicha definición: cometer y padecer injusticias es justo cuando se hace en defensa propia o en 
lucha por los propios intereses.

En otras palabras, la primera definición rige en tiempos de normalidad social y ella impide 
injuriar a otros a menos que esto vaya en contra de las propias inclinaciones de goce personal, lo 
cual es infringir un daño a lo que Antifonte dice que es un arreglo por naturaleza (Guthrie, 1992, 
p. 118); la segunda, en cambio, es violada durante la stásis, dado que queda cancelado el bien 
común mientras el enfrentamiento entre facciones tenga al final un ganador y se establezca un 
pacto entre vencedores y vencidos en donde la regla de “no cometer ni padecer injusticias” sirva 
de medio y a la vez de vínculo moral para refrenar los impulsos individuales.

A pesar de verse indirectamente influido por las teorías sofísticas sobre la evolución y la jus-
ticia humanas, Tucídides consiguió ver que durante la guerra civil se puede invertir la secuencia 
de pasos que en la teoría de Protágoras, por ejemplo, le había llevado a este a suponer que, en 
cuanto ellos concretaban una serie de logros culturales, permitían a los hombres salir del estado 
de naturaleza por vía de la adquisición no natural de las artes políticas. En efecto, a causa de los 
horrores de la violencia, la guerra civil sumergía a la civilización de nuevo en un estado de natu-
raleza momentánea (en caso de imponerse una nueva forma de organización social) o definitiva 
(si los individuos terminaban destruyéndose unos a otros). Ambas opciones están en juego en la 
descripción que legó el historiador sobre la stásis que estalló entre los corcirenses.

La lógica de la violencia en el desmantelamiento de la polis

Antes de la descripción en torno a los acontecimientos de violencia y recrudecimiento en las 
hostilidades que se desencadenaron a raíz de las luchas internas en Corcira, Tucídides ya había 
dado alguna noticia en el libro I sobre un primer avance en la consolidación allí de un gobierno 
democrático. Durante las operaciones que dieron paso al conflicto panhelénico, los corintios ha-
bían capturado, en la batalla naval de Sibota contra la flota de Corcira y otros trirremes atenienses, 
aproximadamente doscientos cincuenta prisioneros, a quienes retuvieron por ser los principales 
de la ciudad “a fin de que al repatriarse ganasen Corcira para su causa” (Th., I, 55.1). Es evidente 
que, a partir de ese momento, sin la presencia de los representantes de la facción aristocrática, los 
atenienses lograron consolidar con mayor facilidad una democracia en esta polis, conforme a sus 
ulteriores planes de expansión hacia el occidente. Transcurridos cincos años de haber iniciado la 
Guerra del Peloponeso, estos prisioneros regresaron con el apoyo de los corintios, para cambiar 
la democracia por una oligarquía y poder recobrar para sí la ciudad del dominio de Atenas (Th., 
III, 70.1). Lo primero que hicieron los recién llegados fue someter a juicio a uno de los líderes del 
partido popular, un tal Pitias, quien, al salir absuelto de la acusación por querer entregar la ciudad 
a los atenienses, llevó a su vez a los tribunales a los más ricos de aquellos hombres “acusándolos de 



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucídides y los sofistas

257Revista Científica General José María Córdova. Revista colombiana sobre investigación en el campo militar

cortar rodrigones para sus viñas” por pertenecer estos a suelo sagrado. Frente al elevado costo de 
la multa, los aristócratas se sentaron en los templos como suplicantes y, dado que el consejo estaba 
influenciado por Pitias para aplicar de todos modos la condena, aquellos se unieron al pueblo y 
lo mataron (Th., III, 70.3-6).

Nótese que en estos enfrentamientos previos a la stásis, los fines privados de una y otra fac-
ción son puestos en la balanza de la justicia convencional sin que se pudiese transgredir las normas 
vigentes, tanto humanas como divinas —tal como las entendía Antifonte—. De esta forma se 
canalizaban las ansias de poder mostradas por los respectivos dirigentes de los bandos enfrenta-
dos, que intentaban obtener a toda costa el mayor peso político, según su conveniencia. Pero el 
enfrentamiento no se mantuvo durante mucho tiempo dentro de esos límites, ya que el equilibrio 
institucional fue roto en favor de una de las partes en liza.

En efecto, si los oligarcas antes del asesinato de Pitias se justificaron por adelantar tal acción 
“persuadiendo al pueblo a tener los mismos amigos y enemigos que los atenienses” (Th., III, 
70.6), después anularon dicha decisión aduciendo que Corcira en la presente guerra debía de 
permanecer como antes, es decir, manteniéndose enteramente neutral (Th., III, 71.1). Y ligado al 
hecho de mandar en seguida embajadores para explicar a Atenas sobre lo recientemente sucedido, 
Tucídides mismo agrega que todo ello lo emprendieron “de acuerdo con sus propios intereses” 
(Th., III, 71.2). Luego, una vez que los oligarcas se hicieron así con el poder, derrotaron al pueblo 
en combate. Al ser este expulsado de la ciudad y aquellos prestos a ocupar la acrópolis (ya que ese 
era el lugar donde vivían los ciudadanos más acaudalados), el primero pactó una unión con las 
personas que eran esclavas prometiéndoles su libertad, mientras que los otros buscaron apoyo en 
ejércitos mercenarios traídos del extranjero (Th., III, 71.3 y 74). Finalmente, siendo derrotados 
los oligarcas por el pueblo, fueron hechos prisioneros y destinados a ser puestos a bordo de un 
grupo de naves atenienses que habían arribado desde Naupacto en apoyo del partido demócrata. 
Motivo que obligó a un número de cuatrocientos ciudadanos que habían sido apresados a refu-
giarse de nuevo en los templos, negándose a ser desterrados en las naves y a la vista de que sus 
propios dirigentes habían escapado. Con la intención de prevenir que aquella facción planeara 
un nuevo levantamiento, los representantes del pueblo los trasladaron a una isla cercana (Th., III, 
75). Tiempo más tarde, el partido demócrata, presa del temor ante un inminente ataque naval 
contra Corcira a cargo de los peloponesios, y para evitar que estos rescatasen a los desterrados, 
hizo que a estos los trajeran de la isla otra vez a los templos y se pusieron a entablar “negociaciones 
con los suplicantes y con los otros oligarcas a fin de salvar la ciudad” (Th., III, 79.1 y 80.1). Esta 
unión incidental y momentánea fue lo que provocó la ruptura del acuerdo implícito vigente en 
tiempos de normalidad de “no cometer ni sufrir injusticia”, pues la aparente unión desencadenó 
un ajuste de cuentas. Ello debido a que, al no ser respetado en un comienzo por los oligarcas 
que en su momento accedieron al poder, fue en cambio seguido por los del partido demócrata 
cuando, tras capturarlos, respetó su vida y los puso luego en la isla enviándoles provisiones y 
haciéndolos regresar posteriormente con objeto de reunir fuerzas. Pero, bajo la presión de las ac-
tuales circunstancias, los demócratas decidieron tomar venganza sin tener para con los conjurados 
ningún tipo de consideración.

Tal fue el contexto en el que empezaron a ser desmanteladas en Corcira las tres instituciones 
fundamentales que soportaban el orden social entre los griegos, a saber, el parentesco (la familia), 



H. Martín Alvarado

258 Bogotá, D. C. - Colombia - Volumen 15, Número 19 (enero-junio) Año 2017

las normas legales (el derecho) y las leyes divinas (la religión), y que guiaron, según Orwin (1988), 
la secuencia de destrucción que desembocó en los hechos de la guerra civil, interpretación sobre 
la cual se volverá más adelante. Pero lo que no explica este autor es por qué fueron exactamente 
estos los puntos clave del análisis tucidídeo con respecto a la crisis social de Corcira. En realidad, 
esos fueron también los ejes de discusión implicados en las teorías sofísticas sobre la evolución de 
la sociedad, tal cual llegaron a ser formuladas en la segunda mitad del siglo V. Sin embargo, aquí 
se recurrirá a la doctrina que más arriba se tomó como modelo: la de Protágoras. 

Ya se ha visto cómo Protágoras propuso un esquema racionalista para explicar el acceso del 
hombre a la cultura. Los hombres, al adquirir un primer nivel técnico destinado exclusivamente 
al sostenimiento de las necesidades básicas y en razón de mantenerse por largo tiempo aislados 
en clanes pequeños, buscaban agruparse en asociaciones más grandes para alcanzar una mayor 
seguridad. Pero dos cosas, según Protágoras, lo impedían: i) su ineficacia para luchar contra otros 
grupos o para enfrentar a las fieras, “ya que no poseían aún el arte política, de la que la técnica de 
la guerra es una parte”; y, ii) cuando intentaban formar un único cuerpo político, pues “cada vez 
que se reunían, cometían injurias unos contra otros, al no poseer el arte de la política, de forma 
que, dispersándose de nuevo, seguían pereciendo” (80 C1 D.-K. = Pl. Pr., 322b). En la versión 
platónica del texto, los dioses (Zeus, por intermedio de su mensajero Hermes) intervienen y, 
temiendo que nuestra especie llegase a desaparecer, tomaron la decisión de otorgar a los hombres 
aidṓs y díkē, “a fin de que fueran principios ordenadores (kósmoi) de las ciudades (póleōn) y vín-
culos (desmoí) creadores de amistad (philía)” (Pl. Pr., 322c)3.

Para muchos de los sofistas y presocráticos de la época, los dioses y, por ende, la religión, cons-
tituían una invención de la humanidad. Estos o bien representaban, como lo sugirió Demócrito, 
la personificación de los fenómenos naturales que producían universalmente en los hombres te-
mor (68 A75 D.-K.), aparte de las noticias que nos advierten de la irreligiosidad de Anaxágoras, 
para quien lo divino no era otra cosa que Nous (pensamiento): un atributo exclusivo del ser hu-
mano (59 A1 y 3; B12 D.-K.). O bien, dichas divinidades y su veneración eran el resultado, según 
lo aducía Pródico, de un sentimiento de gratitud por los dones recibidos en el mundo natural, 
bienes tales como la agricultura (84 B5 D.-K.). O, en fin, alguien como Critias incluso llegó a 
afirmar que los dioses no eran más que el garante por el cual eran respetadas las convenciones 
sociales al infundir, para no transgredirlas, el miedo hacia ellos (88 B25 D.-K.). Esto era lo que 
entendían los intelectuales griegos en el siglo V sobre la institución religiosa antes o durante el 
periodo en el que Tucídides redactaba su Historia.

Volviendo al relato de Protágoras, cuyo tema era el ascenso del hombre del estado de na-
turaleza al mundo de la cultura, para que los individuos les fuera posible formar ciudades, de-
bieron sancionar y reproducir en la convivencia política o en las relaciones con sus semejantes 
los principios de aidṓs y díkē. En lo que respecta al vocablo griego aidṓs, su sentido es de por sí 
intraducible a una lengua moderna. Pero varios comentaristas han propuesto que supone la idea 

3 En el contexto de los simposios de rango aristocrático, Jenófanes de Colofón ya había visto la necesidad de fundar los lazos 
entre los amigos que dirigen el gobierno de la ciudad tanto en el respeto a la divinidad como en un proceder justo y equilibrado 
en las celebraciones, al prohibirles cantar los poemas tradicionales que relatan las batallas de los antiguos titanes y cíclopes o las 
violentas stáseis entre los inmortales, “en las que nada útil hay; siempre, en cambio, es un bien tener consideración a los dioses” (21 
B1, vv. 23 y s.). De ahí que el sentido de la elegía en Jenófanes sea estrictamente político.



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucídides y los sofistas

259Revista Científica General José María Córdova. Revista colombiana sobre investigación en el campo militar

de “reconocimiento pleno de deferencia frente a toda superioridad ajena” o “pudor en cuanto 
vergüenza del mal moral”, según la propuesta de Untersteiner en su edición crítica de los sofistas, 
que sigue a este respecto a otros filólogos como Wilamowitz y Levy (Untersteiner, 1967, Fasc. 
I, p. 104, comm. ad. loc.). Guthrie, en su Historia de la Filosofía Griega, precisa el contenido de 
aidṓs, interpretándolo como “una cualidad moral […] que viene a ser una combinación de pu-
dor, recato y respeto a los demás y que no está lejos de lo que se entiende hoy por «consciencia»” 
(Guthrie, 1992, Tom. III, p. 74 y s.). Tales traducciones del concepto son insuficientes, pues 
parten del supuesto de que los términos morales están cargados por la diferenciación de valores 
psicológicos individuales, mientras que en griego antiguo estos términos referidos a las costum-
bres están impregnados de resonancias con otras palabras. Tal cosa es palpable en el propio texto 
del Protágoras platónico, en donde, así como díkē es el principio rector de las ciudades (póleōn), 
así también aidṓs está en conexión directa con los vínculos (desmoí) creadores de amistad (philía), 
esto es, en cuanto se presenta como elemento que rige su constitución. Siguiendo esta lógica, el 
lingüista Émile Benveniste (1983) demostró que, por ejemplo, “en Homero hay una relación 
constante entre phílos y el concepto de aidṓs” y que, por ende, ambos iluminan el campo semán-
tico al que juntos eran aplicados. ¿Cuál era, pues, su dominio de referencia? De hecho, este do-
minio se extendía desde las relaciones de respeto dentro del grupo familiar hasta los sentimientos 
de solidaridad y apoyo mutuo que los miembros de una sola comunidad sentían al formar parte 
de una misma etnia o raza4. En todo caso, la significación primera derivada de la relación entre 
phílos y aidṓs, atestigua, según Benveniste, “que las dos nociones eran igualmente institucionales e 
indican sentimientos propios de los miembros de un grupo reducido” (Benveniste, 1983, p. 219). 
Por tanto, los vínculos de amistad se dan ante todo en aquellos que unen y atan a los allegados o 
los más próximos: los amigos (phíloi) son ante todo los parientes.

En cuanto a la idea de díkē, al guardar una conexión estrecha con la configuración de la polis, 
sería tentador entenderla como un sentido personal de justicia o rectitud presente en el individuo 
éticamente desarrollado en la ciudad (Untersteiner, 1967, Fasc. I, p. 104; Guthrie, 1992, Tom. 
III, p. 74). Pero la díkē posee un carácter institucional que en su forma plural (díkai) remite más 
bien a “las fórmulas de derecho que se transmiten y que el juez se encarga de conservar y aplicar”, 
aspecto que se amplía en los comportamientos privados al seguir los usos habituales o las costum-
bres acordadas, según el caso (Benveniste, 1983, p. 303). Es preciso aclarar que estos usos no son 
los que postula la naturaleza, sino los que demanda la ciudad o los actos modelados conforme a 
“la conveniencia del gobierno constituido” (en el sentido que daba a esta expresión la noción de 
justicia de Trasímaco). No obstante, tiene razón Solana Dueso (2007) cuando afirma que para 
Protágoras la díkē viene a cubrir todo el campo semántico que tradicionalmente se asignaba a la 

4 Recuérdese los pasajes en donde Tucídides hace explícito que uno de los motivos alegados por los protagonistas de la guerra 
al momento de pactar alianzas o hacer una defección era decir que los atenienses eran jonios, mientras que los peloponesios eran 
dorios. Por ejemplo, en el libro III, los embajadores tebanos en contra de los platenses que buscaban ser perdonados por los pelo-
ponesios, prometiendo rechazar la alianza con Atenas y pasarse así a su bando, defendían que las tropas de Tebas no tomaron Platea 
por iniciativa propia, sino que los principales de la ciudad les habrían abierto las puertas, intentando ellos llevar así a la ciudad “a la 
unión con sus hermanos de raza, sin hacerla enemiga de nadie, sino amigos de todos por igual y en paz” (Th., III, 65.3). En el libro 
IV, Hermócrates, para justificar la unión de todos los sicilianos ante los planes de Atenas para invadir la isla, recuerda a su auditorio 
que las cuestiones de raza a los que apelaban los atenienses para apoyar a los calcídeos en contra de los que descendían de los dorios, 
ocultaban su codicia por la riqueza de la que disfrutaban todas sus ciudades (Th., IV, 61.2-3).



H. Martín Alvarado

260 Bogotá, D. C. - Colombia - Volumen 15, Número 19 (enero-junio) Año 2017

philía y al aidṓs, novedad semántica que permitió al sofista introducir el cambio de mentalidad 
desde una concepción de amistad de orden familiar y privado a una amistad de carácter político 
y público, incluso separándolas una de la otra (Solana, 2007, pp. 26 y s). De ahí que, si lo imagi-
namos haber sido con toda probabilidad un lector de Protágoras, Tucídides haya podido resaltar, 
en su reconstrucción de los hechos, cómo durante la stásis en Corcira y, por ende, en toda Grecia, 
las filiaciones de partido llegaron a ser más importantes que los lazos familiares o de parentesco. 

Esta observación nos obliga a detenernos en los detalles más importantes relativos a la des-
cripción hecha por el historiador ateniense en el famoso pasaje del libro III, 81-82, para asir mejor 
la visión desengañada que él mismo transmite a sus lectores de la forma y el orden en que fueron 
desmantelados en Corcira los tres pilares (arriba sumariamente examinados) que servían de sostén 
al edificio social en la Época Clásica, a causa de la guerra civil.

Lo primero que ocurrió fueron los asesinatos que los demócratas efectuaron como represalia 
para vengarse de todos los suplicantes que estaban en el templo de Hera y los que de entre ellos 
habían aceptado subir a las naves para rechazar el ataque de los peloponesios y su flota. Estos 
últimos fueron asesinados apenas tocaron puerto y tras persuadir a otros cincuenta de los que 
se encontraban en el recinto para que se sometieran a juicio, también a ellos los condenaron a 
muerte. Los demás, al percatarse de lo que estaba sucediendo, se dieron muerte a sí mismos como 
podían (Th., III, 81.2-3). Ante el silencio de los comentaristas recientes sobre este pasaje, la fór-
mula que se aplica aquí es bastante sencilla: para un nuevo gobierno o su consolidación definitiva, 
hay que tomar medidas extremas. Lo cual remite a la naturaleza del castigo bajo el marco de la 
ley para los insubordinados. Existen dos opciones: el castigo puede infringirse para satisfacer la 
ofensa presente o para evitar que otros repitan la misma falta en el futuro. La osadía para cometer 
el delito puede darse en la pobreza o estar motivada por la codicia de quienes ya tienen más de 
lo suficiente para vivir. Esta es una teoría que el propio Tucídides pone en boca de Diódoto para 
tratar el caso de la irrupción de Mitilene, en donde expresamente hace alusión a la participación 
en ello de la naturaleza humana:

La naturaleza ha dispuesto que todo el mundo, tanto a nivel particular como público, cometa 
errores, y no hay ley capaz de impedirlo, puesto que los hombres ya han recorrido toda la escala de 
penas agravándolas progresivamente, por ver si sufrían menos daños de parte de los malhechores. Y 
es probable que en los tiempos antiguos las penas establecidas para los delitos más graves fueran más 
suaves, pero al seguir habiendo transgresiones, con el tiempo, la mayor parte de las penas acabaron 
en la de muerte; y aún con ellas las transgresiones continúan. Hay que encontrar, por tanto, algún 
motivo de miedo más terrible que este, o admitir que este, al menos, no supone ningún obstáculo, 
sino que la pobreza, que azuzada por la necesidad inspira la audacia, la riqueza, que con la desmesura 
y el orgullo engendra la ambición, y las otras situaciones de la vida sujetas a las pasiones humanas, 
en la medida en que están dominadas en cada caso por un impulso superior e irresistible, arrastran 
al hombre hacia los peligros. (Th., III, 44.3-4)

Aquí parece estar implícita una concepción evolutiva de lo social, pero centrada en el tópico de 
la historia de la pena de muerte. La progresión de lo más antiguo a lo más reciente está marcada 
por una serie de adquisiciones que se basan en los logros de una larga experiencia colectiva y que 
es visible en las disposiciones de las normas actualmente en uso. La crueldad para el castigo de 
las penas llegó al punto de ir agravándose más y más para evitar los daños producidos por otros. 



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucídides y los sofistas

261Revista Científica General José María Córdova. Revista colombiana sobre investigación en el campo militar

Pero es imposible contener los instintos naturales de los seres humanos que desean transgredir la 
ley en aras de satisfacer sus deseos o sacar el mayor provecho cuando tienen la esperanza de poder 
conseguir lo que pretenden en beneficio propio. Este es un tipo de normatividad que parece estar 
asociado al principio de “justa retribución”, pues si los castigos se hacen más severos, tal cosa es 
proyectada así para responder a la magnitud de las faltas. La muerte no es más que el símbolo que 
compendia el sentido último de la compensación. En lo tocante a la osadía y la diferencia que 
en ello juega la disposición material de recursos o su carencia, esto forma parte de los móviles de 
quienes cometen las faltas, pero idénticos móviles pueden atribuirse a quienes desean infligir un 
castigo. Sobre todo cuando se recurre a la justicia para dar muerte incluso de forma injusta, tal 
como lo hicieron los demócratas corcirenses con los suplicantes resguardados en el templo y que 
luego empujó a sus partidarios a responder también con la misma moneda. 

Es oportuno recordar aquí la observación aportada por Reeve (1999, pp. 437 y s.) de que, 
en el caso de las stásis en Corcira, fueron los excesos de los oligarcas ricos que estuvieron en el 
poder lo que los llevó a ser objeto de venganzas por obra de los más pobres cuando estos hicieron 
que la ciudad retornara a un gobierno democrático, tras el breve intento fallido de los aristócratas 
para colocarse al frente de la ciudad. Ello suscitó, entre los que eran débiles por la carencia de 
recursos, de un lado, la codicia (pleonexía) por las posesiones de los que antes eran fuertes debido 
a su estatus y condición social, y, de otro, el desenfreno de ambos grupos exhibido en su intem-
perancia (orgḗ) para irse lanza en ristre contra las leyes humanas y divinas en aras de saciar su sed 
de venganza (Th., III, 84.1-2).

La sevicia se apoderó de todos, y tras dar comienzo a los primeros crímenes sangrientos, la 
violencia ya no pudo detenerse. Una vez asesinada la primera víctima, su sangre empieza a arras-
trar consigo a toda la comunidad hacia la violencia recíproca. Las costumbres y luego el derecho 
no son otra cosa sino mecanismos que durante milenios han desviado la violencia interna hacia 
el exterior (en la imagen del enemigo o el bárbaro) con objeto de evitar la destrucción de la so-
ciedad desde el interior (refrenando los impulsos de agresión sobre los amigos, los allegados, los 
padres, los hijos). Sin embargo, la religión en el mundo antiguo siempre tuvo aquí un papel muy 
importante. En efecto, tal como lo planteaba el sofista Critias (88 B25 D.-K., vv. 9 y ss.), si las 
leyes impedían, por su fuerza, cometer crímenes manifiestos, la invención de los dioses impedía 
a su vez cometer esos mismos crímenes de manera oculta, argumento con el que uno podría res-
ponder a la primera definición de justicia de Antifonte (B 44 I D.-K. = Fr. A Col. i) y asimismo 
a las dudas de Diódoto de que si existiese otro motivo de miedo aparte de los castigos estipulados 
por la ley, de cualquier forma este es poco efectivo.

Sea como fuere, el hecho es que una vez lo religioso queda arruinado por la violencia, el 
edificio social se desploma hasta sus cimientos. René Girard (1995) supo ver la lógica de esta des-
trucción de lo sagrado y que se corresponde bien con lo que Tucídides dice acerca de lo religioso, 
a saber, que en circunstancias normales constituye el soporte que hace posible que la venganza 
no se prefiera “a la observancia de las leyes sagradas” (Th., III, 84.2). Las siguientes palabras de 
Girard incluso nos parecen una nota a pie de página de lo dicho por el historiador ateniense sobre 
las secuelas dejadas por la stásis en el libro III, 81.4-5:



H. Martín Alvarado

262 Bogotá, D. C. - Colombia - Volumen 15, Número 19 (enero-junio) Año 2017

Cuando se descompone lo religioso, no es únicamente, o inmediatamente, la seguridad física lo que 
se ve amenazado, es el propio orden cultural. Las instituciones pierden su vitalidad; el armazón de 
la sociedad se hunde y se disuelve; lenta al comienzo, la erosión de todos los valores se precipita; 
la totalidad de toda la cultura amenaza con hundirse y se hunde un día u otro como un castillo de 
naipes. Si la violencia inicialmente oculta de la crisis sacrificial destruye las diferencias, esta destruc-
ción a su vez hace progresar la violencia. No se puede tocar el sacrificio sin amenazar los principios 
fundamentales de que dependen el equilibrio y la armonía de la comunidad. […] El orden, la paz y 
la fecundidad reposan en unas diferencias culturales. No son las diferencias sino su pérdida lo que 
provoca la insana rivalidad, la lucha a muerte entre los hombres de una misma familia o de una 
misma sociedad (Girard, 1995, pp. 56 y s.).

La crisis sacrificial hace alusión a la confusión que en el paroxismo de las agresiones impide que 
los hombres distingan entre la violencia pura, o según lo estipulado por las leyes sagradas, y la vio-
lencia impura, esto es, los asesinatos entre consanguíneos5. Al final del libro III, 81.5, Tucídides 
nos habla de cómo los suplicantes fueron muertos en las afueras de los templos y emparedados en 
estos recintos, lo que nos remite a las formas de venganza pública aplicadas por los griegos me-
diante “la institución de la piedra”. En la Grecia Antigua, la lapidación, como lo ha demostrado 
Eva Cantarella (1996), era puramente ritual y tenía una función que es señalada explícitamente 
en los textos antiguos por ser de carácter expiatorio, al tiempo que se recurría a ella para ejecutar 
oficialmente a los culpables implicados en los crímenes por asesinato, conforme al principio de 
justa retribución (Cantarella, 1996, pp. 68-84). No obstante, en situaciones de necesidad extrema 
o inminente peligro, los hombres hacen tabula rasa de los valores que los mantienen unidos en 
situaciones de estabilidad y que les permiten definir quién merece ser castigado y quién absuelto. 
En efecto, durante la stásis de Corcira las cuestiones de interés personal se antepusieron a los usos 
reconocidos de la díkē e impulsaron a muchos a emprender acciones para eliminar radicalmente 
a los que pasaban por ser ahora sus enemigos. Y sin darse cuenta, resultaron atacando incluso a 
los allegados sin ningún tipo de respeto hacia ellos: la violencia primera es la que se vuelca sobre 
la propia sangre. En este sentido, es posible entender las palabras de Tucídides cuando alude a la 
violencia que deja de ser sacra y se difunde rápidamente en todas las direcciones sin hacer distin-
ción entre culpables e inocentes.

Durante siete días […] los corcireos asesinaron a aquellos de sus conciudadanos a los que consi-
deraban enemigos; el cargo que les imputaban era de querer derrocar la democracia, pero también 
hubo quienes murieron víctimas de enemistades particulares, y otros, a causa del dinero que se les 
debía, perecieron a manos de sus deudores. La muerte se presentó en todas sus formas y, como suele 
ocurrir en tales circunstancias, no hubo exceso que no se cometiera y se llegó más allá todavía. Los 

5 No obstante, en contra de Girard, hay que decir que es la stásis, como paradigma de guerra, la única situación extrema que 
produce el declive de lo religioso, generando actos violentos que fracturan el orden civil y los lazos comunitarios, y no lo que él 
designara durante mucho tiempo en términos de “crisis sacrificial”. Solo después de su último estudio sobre Clausewitz (2007, pp. 
21 y ss.), Girard pudo entender —algo tarde y de modo indirecto— la verdadera naturaleza del problema. Incluso podría lanzarse la 
hipótesis de que en el núcleo de la “maravillosa trinidad” clausewitziana reside la destructora y a la vez creadora potencia de la stásis. 
Aquí Tucídides se impone histórica y teóricamente sobre el pensamiento del General prusiano. Acerca de la trinidad propuesta por 
Clausewitz en De la Guerra, véase las lecturas ofrecidas por Andreas Herberg-Rothe (2009, pp. 204-219) y Philippe Dufort (2017, 
pp. 133-145). La misma división tripartita, pero en contra de la gestación y en pro de la extirpación de la guerra en la ciudad para 
el ascenso de la justicia, ya había sido teorizada por Platón en los tres primeros libros de la República. Al respecto, véase mi artículo 
publicado hace algunos años en esta misma revista (Martín, 2011).



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucídides y los sofistas

263Revista Científica General José María Córdova. Revista colombiana sobre investigación en el campo militar

padres mataron a sus hijos, los suplicantes fueron arrancados de los templos y asesinados en sus in-
mediaciones, e incluso hubo algunos que fueron emparedados en el templo de Dioniso y murieron 
allí. (Th., III, 81)

Orwin (1988, p. 836) ha propuesto que a partir del libro III, 82 6-7, Tucídides habla de la forma 
que adopta siempre la naturaleza humana presionada por la guerra, mientras que “en tiempos de 
paz y prosperidad tanto las ciudades como los particulares tienen una mejor disposición de ánimo 
porque no se ven abocados a situaciones de imperiosa necesidad” Th., III, 82.1-2). Al sugerir an-
tes de qué modo este estado de cosas se difundió por toda la Hélade (Th., 82.3) y dio pie al cam-
bio en el uso de las palabras y las formas de valoración (Th., 82.4-5), él procede luego a enumerar 
una especie de orden en el colapso de las tres instituciones fundamentales en la sociedad griega: el 
parentesco, las leyes humanas y las leyes divinas, de las cuales ya se ha tratado. 

Dicha secuencia de destrucción suscitó la ruina de la sociedad durante el proceso que fue ges-
tado por un conflicto civil interno. Es pertinente resaltar la forma en que la decadencia del marco 
legal y religioso provocó en Corcira una erosión del ideal del bien común, acción que se debe 
considerar como primer síntoma de la stásis, ya que fue el punto de quiebre para el desmontaje 
del edificio social asentado en los tres pilares que sostienen su estructura. Pero en vez de atribuir 
al bien común un valor trascendente, en su hundimiento Tucídides descubriría una cualidad 
funcional de las normas en cuanto son instrumentos útiles para mantener la prosecución de los 
intereses privados dentro de ciertos límites aceptables, pero que solo aparece como una cualidad 
tal justo en el momento en que las normas no son respetadas mediante las acciones violentas de 
aquellos que las transgredieron abiertamente. 

Conclusión

Según Tucídides existen casos excepcionales en donde queda revelada una parte de la naturaleza 
humana. Como lo ha sugerido Reeve (1999, pp. 438 y 442 y ss.), la otra parte estaría represen-
tada por la prudencia que es exhibida en tiempos de paz y que nuestro historiador identificaría 
en las actitudes de personajes históricos como Pericles e incluso Nicias en la esfera política. Sin 
embargo, la violencia y las formas de agresión parecerían ser constantes en su radicalidad tanto en 
estado de guerra frente a un enemigo externo como una vez alcanzado su máximo grado, dentro 
del espacio de la ciudad, bajo la forma de una guerra civil. 

Dichas tendencias suponen en la obra de Tucídides y en el episodio de Corcira, en particular, 
dos tipos de contexto social diferentes e incluso contrapuestos. De un lado, los esquemas de com-
portamiento básico se mostrarían en su estado natural en situaciones de peligro y necesidad extre-
ma. De otro, están los sentimientos de confianza colectiva e individual (alimentados por pasiones 
como la ambición o la esperanza) que, al apoyarse en el propio poder de que se disponga para 
reducir o derrotar a los otros, sirven de modelo para tratar de ampliar y proyectar en el futuro el 
propio bienestar en caso de que alguien logre imponer sus objetivos por la fuerza. Las luchas entre 
facciones siempre parten de semejante presupuesto. Si consideramos ambos casos, la naturaleza 
humana no sería para Tucídides, como sí lo fue en cierta medida para todo el movimiento sofísti-



H. Martín Alvarado

264 Bogotá, D. C. - Colombia - Volumen 15, Número 19 (enero-junio) Año 2017

co, el hacer tabula rasa de las costumbres desde un punto de vista meramente intelectual. En caso de 
existir la posibilidad de barrer por completo con las instituciones actualmente vigentes, ella solo se 
produce por causa de la violencia o por el propio empuje de satisfacer las necesidades individuales.

De ahí que la humanae naturae (y esta es la deuda que Tucídides tuvo con los sofistas) res-
ponda, en el marco de los acontecimientos históricos, a una especie de impulso de agresión contra 
el otro, cuyo objetivo último sería la imposición del más fuerte sobre el más débil, así como la 
posibilidad de que se dé lo contrario, esto es, la defensa casi instintiva de este último contra aquel 
(Almandós, 1992, p. 74). Pero también ella es vista por nuestro historiador como una réplica a 
una sensación de insatisfacción siempre latente y que los hombres no han dejado de expresar en 
forma de rechazo ante cualquier género de vida que lleven colectiva o individualmente. En todo 
caso, al momento de entrar los individuos y la comunidad en contacto con la violencia, la guerra 
y la stásis en conjunto desencadenan una nueva serie de efectos:

a.	 Se suspende o se suprime cualquier criterio de juicio o de valoración ética o moral. Los 
impulsos agresores y las razones aducidas para la insatisfacción acaban destruyendo el 
modus vivendi. Al dar inicio a la destrucción de las instituciones sociales vigentes, no 
solo se pone en evidencia su contingencia histórica, sino que la propia variabilidad 
cultural de las convenciones o normas a lo largo del tiempo por las que ellas se regulan 
las hacen vanas y susceptibles de modificación, según lo conveniente en cada caso. 

b.	 Lo que vale en la naturaleza humana, una vez abolidas las instituciones y las costum-
bres por vía de la violencia, es su capacidad de hacerse con unas nuevas, conforme lo 
demande la situación.

c.	 La supresión del orden social y la relatividad de las normas morales o su inversión 
conllevan el agnosticismo religioso. Para Tucídides, la Guerra como maestro de violen-
cia, nos enseñaría a todos que la creencia en los dioses consiste en una mera opinión, 
mientras que los asuntos de los hombres, en cambio, sí son una certeza y a la vez el 
fundamento de toda ontología política.

Referencias
1.	 AA.VV. (2000). Los filósofos presocráticos (3 Vols.; Trad., 

Introd. y notas C. Eggers Lan et. al.). Madrid: Editorial 
Gredos.

2.	 AA.VV. (1997). Sofistas. Testimonios y fragmentos (trad., in-
trod. y notas A. Melero Bellido). Madrid: Editorial Gredos.

3.	 Agamben, G. (2017). Stasis. La guerra civil como paradigma 
político. Homo sacer, II, 2 (Trad. R. Molina-Zavalía; Rev. F. 
Acosta). Buenos Aires: Adriana Hidalgo Editora.

4.	 Almandós, L. (1992). Naturaleza humana y causas de la 
guerra en Tucídides. Texto y Contexto, 19, 63-76.

5.	 Benveniste, É. (1983). Vocabulario de las instituciones in-
doeuropeas (Trad. M. Armiño; Rev. J. Siles,). Madrid: 
Ediciones Taurus.

6.	 Boyarin, D. (2012). Deadly Dialogue: Thucydides with 
Plato. Representations, 117 (1), 59-85.

7.	 Cantarella, E. (1996). Los suplicios capitales en Grecia y 
Roma. Orígenes y funciones de la pena de muerte en la an-
tigüedad clásica (Trad. M.-P. Bouysspon Cheval). Madrid: 
Ediciones Akal.

8.	 Diels, H., & Kranz, W. [Eds.] (1954). Die Fragmente der 
Vorsokratiker (3 Vols). Berlin: Weidmannsche.

9.	 de Romilly, J. (1997). Los grandes sofistas en la Atenas de 
Pericles (Trad. P. Giralt Gorina). Barcelona: Editorial Seix 
Barral.

10.	 de Romilly, J. (1967/2013). Tucídides. Historia y razón 
(Trad. J. Terré Alonso). Madrid: Editorial Gredos.



Guerra, sociedad y naturaleza humana en el pensamiento de Tucídides y los sofistas

265Revista Científica General José María Córdova. Revista colombiana sobre investigación en el campo militar

11.	 Duffort, P. (2017). Clausewitz y sociedad. Una introduc-
ción biográfica a las lecturas neo-clausewitzianas (Posfacio 
y Coord. J. A. Ruiz Mora; Trad. H. Martín Alvarado). 
Bogotá: Sello Editorial Esmic / Université Saint-Paul.

12.	 Girard, R. (1995). La violencia y lo sagrado (Trad. J. Jordá). 
Barcelona: Editorial Anagrama.

13.	 Girard, R. (2010). Clausewitz en los extremos. Política, gue-
rra y apocalipsis: conversaciones con Benoit Chantre (Trad. L 
Padilla López). Buenos Aires: Katz Editores.

14.	 Guthrie, W. K. C. (1992). Historia de la filosofía griega, 
Tom. III. Siglo V. Ilustración (Trads. A. Medina González et. 
al.). Madrid: Editorial Gredos.

15.	 Herberg-Rothe, A. (2009). Clausewitz’s “Wondrous 
Trinity” as a Coordinate System of War and Violent 
Conflict. IJCV, 3 (2), 204-219.

16.	 Hunter, V. (1986). Thucydides, Gorgias, and Mass Psychology. 
Hermes, 114. Bd., H. 4 (4th Qtr.), pp. 412-429.

17.	 Jones, H. S. & Powell, J. E. [Eds.] (1942). Thucydides 
Historiae. Oxonii: E Typographeo Clarendoniano.

18.	 Kalyvas, S. (2010). La lógica de la violencia en la guerra civil. 
(Trad. P. Monroy). Madrid: Ediciones Akal.

19.	 Lebow, R. N. (2001). Thucydides the Constructivist. The 
American Political Science Review, 95 (3), 547-560.

20.	 Loraux, N. (2008a). La ciudad dividida. El olvido en la 
memoria de Atenas (Trad. S. Vassallo,). Buenos Aires: Katz 
Editores.

21.	 Loraux, N. (2008b). La guerra civil en Atenas. La políti-
ca entre la sombra y la utopía. (Trad. A. Iriarte). Madrid: 
Ediciones Akal.

22.	 Mara, G. M. (2001). Thucydides and Plato on Democracy 
and Trust. The Journal of Politics, 63 (3), 820-845.

23.	 Martín Alvarado, H. (2011). Filósofos, guerreros y artesa-
nos. El uso de la ideología trifuncional indo-europea en la 

República de Platón. Rev. Cient. Gen. José María Córdova, 
9 (9), 359-383.

24.	 Price, J. (2001). Thucydides and Internal War. Cambridge: 
Cambridge University Press.

25.	 Orwin, C. (1988). Stasis and Plague: Thucydides on the 
Dissolution of Society. The Journal of Politics, 50 (4), 831-847.

26.	 Reeve, C. D. C. (1999). Thucydides on Human Nature. 
Political Theory, 27 (4), 435-446.

27.	 Saxonhouse, A. (1978). Nature & Convention in 
Thucydides’ History. Polity, 10 (4), 461-487.

28.	 Solana Dueso, J. (2007). Philía entre Eros y Díke. 
Convivium. Revista de Filosofía, 20, 23-36.

29.	 Solmsen, F. (1971). Thucydides’ Treatment of Words and 
Concepts. Hermes, 99. Bd., H. 4, pp. 385-408.

30.	 Swain, S. (1993). Thucydides 1.22.1 and 3.82.4. Mnemosyne, 
Fourth Series, 46 (1), 33-45.

31.	 Tucídides (1992). Historia de la guerra del Peloponeso 
(Trad., introd. y notas J. J. Torres Esbarranch). Madrid: 
Editorial Gredos.

32.	 Untersteiner, M. (1967). Sofisti. Testimonianze e frammenti 
(4 Fasc). Firenze: La Nuova Italia Editrice.

33.	 Vimercati, E. (2008). La legge del più forte. Il dibatti-
to su utilità e giustizia in Tucidide V, 84-116 e Platone, 
Repubblica I-II: Un confronto. Rivista di Filosofia 
Neoscolastica, 100, 463-503.

34.	 Williams, M. F. (1985). Two Traditional Elements in 
Thucydides’ Corcyrean Excursus. The Classical World, 79 
(1), 1-3.

35.	 Zatta, C. (2011). Conflict, People, and City-Space: Some 
Exempla from Thucydides’ History. Classical Antiquity, 30 
(2), 318-350.


