
CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia ISSN 2011– 0324

Osmo Kivinen
Universidad de Turku, Finlandia

Osmo.kivinen@utu.fi

Tero Piiroinen
Universidad de Turku, Finlandia

Hacia un relacionalismo metodológico 
pragmático. De la filosofización de la sociología 

a la sociologización de la filosofía1

Toward pragmatist methodological relationalism. From 
philosophizing sociology to sociologizing philosophy

Para um relacionismo metodológico pragmático. Da 
filosofização da sociologia à sociologização da filosofia

 Artículo de investigación científica recibido el 02/03/2010 y aprobado el 31/05/2010

1   Nota del editor: este artículo de los profesores Osmo Kivinen y Tero Piiroinen de la Universidad de 
Turu, en Finlandia, apareció publicado por la revista CS en su número anterior (No. 5, enero –julio de 2010). 
En esa oportunidad el artículo se publicó con algunos problemas de edición y corrección de estilo, ajenos a la 
voluntad de los autores, que entorpecían su lectura y fácil comprensión, Por esta razón la revista CS se disculpa 
con los autores y vuelve a publicar, con los ajustes pertinentes, este valioso trabajo que ellos amablemente nos 
cedieron para difundirlo en español.





365

Hacia un relacionalismo metodológico pragmático. 
De la filosofización de la sociología a la sociologización de la filosofía

ISSN 2011– 0324CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia

Resumen

En el presente artículo se analizan los enfoques relacionalistas de las ciencias sociales en 
términos de una distinción conceptual entre la “filosofización de la sociología” y la “socio-
logización de la filosofía”. Estos marcan dos actitudes diferentes con respecto a la metafísica 
filosófica y sus compromisos ontológicos. El pragmatismo de los autores tiene su origen 
en el relacionalismo metodológico de Dewey, el cual se compara con los enfoques realistas 
con un compromiso ontológico, así como con el relacionalismo metodológico de Bour-
dieu. Se argumenta que la filosofía pragmática de las ciencias sociales es una herramienta 
adecuada para ayudar a los científicos sociales en su labor metodológica, en particular en 
lo que respecta a los estudios de casos basados en problemas. 

Palabras clave: Metafísica, Pragmatismo, Realismo, Relacionalismo

Abstract

In this article, relationalist approaches to social sciences are analyzed in terms of a con-
ceptual distinction between “philosophizing sociology” and “sociologizing philosophy”. 
These mark two different attitudes toward philosophical metaphysics and ontological com-
mitments. The authors’ own pragmatist methodological relationalism of Deweyan origin 
is compared with ontologically committed realist approaches, as well as with Bourdieuan 
methodological relationalism. It is argued that pragmatist philosophy of social sciences is 
an appropriate tool for assisting social scientists in their methodological work, especially 
as regards problem-driven case studies.

Key words: Metaphysics, Pragmatism, Realism, Relationalism

Resumo

No presente artigo são analisadas as abordagens relacionistas das ciências sociais em termos 
de uma distinção conceitual entre a “filosofização da sociologia” e a “sociologização da 
filosofia”. Estes marcam duas atitudes diferentes no que diz respeito à metafísica filosófica 
e a seus compromissos ontológicos. O pragmatismo dos autores tem suas origens no re-
lacionismo metodológico de Dewey, o qual é comparado com abordagens realistas a um 
compromisso ontológico, assim como com o relacionismo metodológico de Bourdieu. Aqui 
se argumenta que a filosofia pragmática das ciências sociais é uma ferramenta adequada 
para ajudar os cientistas sociais em seu trabalho metodológico, em particular no que diz 
respeito a estudos de casos baseados em problemas. 

Palavras-chave: Metafísica, Pragmatismo, Realismo, Relacionismo





367

Hacia un relacionalismo metodológico pragmático. 
De la filosofización de la sociología a la sociologización de la filosofía

ISSN 2011– 0324

Introducción2

En la actualidad, un número considerable de científicos sociales se identifican 
a sí mismos como relacionalistas, en un sentido u otro. Para citar algunos ejem-
plos, Mustafá Emirbayer (1997) escribió un manifiesto a favor de una sociología 
relacional; Margaret Somers (1998)  reseñó un enfoque pragmático-realista a la 
relacionalidad en las ciencias sociales; y Stephan Fuchs (2001) planteó una teoría 
relacionalista de redes para la cultura y la sociedad. Por otra parte, el enfoque 
realista morfogenético de Margaret Archer (1995, 9ss., 165ss.) se fundamenta 
en una idea de propiedades emergentes relacionales y, por supuesto, el concepto 
central de campo social de Pierre Bourdieu quiere decir “una red, o configuración, 
de relaciones objetivas entre posiciones” (Bourdieu y Wacquant de 1992, 97). Por 
último, los autores de este artículo han denominado su propio punto de vista, 
de origen pragmático, como relacionalismo metodológico (Kivinen y Piiroinen 
2004; Kivinen y Ristelä 2001).3

 Entre los enfoques relacionalistas existen diferencias considerables que po-
drían ser analizadas de maneras muy diversas. En este artículo, se analizan en 
términos de dos actitudes opuestas que una investigación puede adoptar con 
relación a la metafísica –o sea, con respecto a “preguntas sobre la realidad que van 
más allá o detrás de lo que es capaz de ser abordado por los métodos científicos” 
(véase: Diccionario Oxford de Filosofía de 1996, 240; Diccionario Cambridge de 
Filosofía de 1999, 563). 

Este par de actitudes opuestas es conceptualizado como la “filosofización de la 
sociología” y la “sociologización de la filosofía”. En este caso, nuestra intención no 
es sólo jugar con las palabras sino, más bien, contrastar dos maneras diferentes de 
comprender la importancia de la ontología filosófica en la investigación científica 
social. Mientras que los que filosofizan la sociología asumen que el conocimiento 
de la realidad se debe basar en ciertos compromisos ontológicos de un tipo de 
metafísica tradicional, quienes sociologizan la filosofía establecen el hecho de que 
toda investigación es en el fondo una actividad social y concluyen que se puede 
hacer investigación sin ningún compromiso a priori con una ontología metafí-
sica. La dicotomía existente entre pensadores sin y con compromiso ontológico 

2   Nota del editor: CS agradece a los profesores Osmo Kivinen y Tero Piiroinen de la Universidad de Turu, 
en Finlandia, por conceder el permiso para la traducción y publicación de este artículo en nuestra revista. Este 
trabajo de los profesores Kivinen y Piiroinen apareció publicado originalmente en la revista Philosofy of the 
Social Sciences Volumen 36, Número 3, Septiembre 2006 1-27. Sage Publications. Traducción y revisión final 
de Enrique Rodriguez Caporali. 

3   Este no es de ninguna manera un listado completo. Uno se encuentra con diferentes tipos de “relacional-
ismo” en diferentes ámbitos en las ciencias sociales, por ejemplo, en el campo de la política internacional (Jackson 
y Nexon, 1999), la economía (Bello, Chelariu y Zhang ,2003), y la antropología social historicista (Tilly, 2001).

CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia



368

Osmo Kivinen y Tero Piiroinen

CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia

refleja la distinción entre realistas y pragmatistas en la filosofía. Mientras realistas 
como Margaret Archer (1995, 22), por ejemplo, están convencidos de que las 
investigaciones científicas sociales deben basarse en una ontología realista que 
“actúa tanto como portero y defensa de la metodología”, el relacionalismo prag-
mático detallado en el presente documento, que en su esencia está centrado en 
las acciones, es funcional y metodológico, renuncia por completo a la necesidad 
de un juego de lenguaje ontológico de tipo metafísico tradicional (véase Kivinen 
y Piiroinen, 2004, 2006). 

Roy Bhaskar (1979, 1986) y John Searle (1995, 2001) son arquetipos de filó-
sofos realistas que sugieren firmes compromisos ontológicos para los científicos 
sociales. Bhaskar (1986 : 6) propone un realismo metafísico, “[que]... depende 
de la factibilidad de una filosofía, a diferencia de la sociología o la historia de la 
ciencia; y, dentro de la filosofía, de una ontología, así como de una epistemología”. 
Es en este sentido que Bhaskar (1979 : 17), fiel a su “perspectiva ontológica”, 
la cual sienta unas bases ontológicas antes de cualquier trabajo metodológico, 
sugiere que el fundamento de las ciencias sociales se debe buscar  respondiendo 
a la pregunta: “¿qué propiedades tienen las sociedades y las personas que podrían 
convertirlas en objetos de conocimiento para nosotros?” Y Searle (2001 : 15) 
quiere establecer una rama de la filosofía que denomina “filosofía de la sociedad” 
–una minuciosa investigación ontológica de la naturaleza de la realidad social, 
destinada a captar “cómo la realidad social encaja en nuestra ontología global, es 
decir, cómo la existencia de hechos sociales se relaciona con otras cosas existentes” 
(Searle, 1995 : 5-6). Por el contrario, nuestro relacionalismo metodológico extrae 
sus experiencias de pensadores pragmáticos, especialmente de John Dewey (1982 
[1920], [1922] 1983, 1984 [1929]), cuyos intereses filosóficos giraban, en una 
palabra, en torno a la comunidad, la fuente angular del idioma, las costumbres 
y los hábitos (Dewey [1922] 1983, 15-16, 31, 84). De acuerdo con Dewey 
(1982 [1920], 94), todo en la cultura humana (o toda “experiencia”),  incluida 
la filosofía, debe ser contextualizado.

Además de la comparación entre pragmatismo y realismo, contrastamos nues-
tro relacionalismo metodológico inspirado por Dewey con el enfoque similar de 
Pierre Bourdieu (Bourdieu y Wacquant 1992, 15), argumentando que a pesar 
de que las teorías de Bourdieu sean sobre la práctica (Bourdieu 1977), siguen 
siendo poco prácticas para los trabajos de investigación real.

Ontología relacional

“En la actualidad, los sociólogos enfrentan un dilema fundamental: si se debe 
concebir el mundo social como algo conformado principalmente por sustancias 



369

Hacia un relacionalismo metodológico pragmático. 
De la filosofización de la sociología a la sociologización de la filosofía

ISSN 2011– 0324

o procesos, por “cosas” estáticas o por relaciones dinámicas y en desarrollo”. 
Así comienza Mustafá Emirbayer (1997 : 281) su “Manifiesto a favor de una 
sociología relacional”. Emirbayer, al igual que muchos otros relacionalistas 
(Bourdieu y Wacquant de 1992 : 228-30; Fuchs  2001 : 1; Somers, 1998 : 743-
44), yuxtapone así el relacionalismo con el tipo de sustancialismo que busca las 
naturalezas intrínsecas de las cosas como “realmente son”, independientemente 
de nuestras acciones y descripciones. En la crítica al substancialismo, Emirbayer 
se basa en las ideas de John Dewey, entre otros, para señalar que es totalmente 
inverosímil suponer que las investigaciones sociales van a revelar algunas entidades 
fijas o esencias verdaderas. En cambio, insta a renunciar a la idea de “unidades 
discretas pre-concebidas, tales como la persona o la sociedad, como puntos de 
partida para un análisis sociológico final” (Emirbayer, 1997 : 287; Elias, 1976, 
1982; Tilly 1984, 2001).

Si existe una lección metodológica por aprender de la biología evolutiva es 
que sería  infructífero aferrarse a la doctrina filosófica que afirma que hay alguna 
esencia característica distintiva en la naturaleza (Dennett 2003 : 127; Mayr 1982 
: 38-39). De esta manera, estamos de acuerdo que desde una perspectiva evolutiva 
no existe ninguna alternativa al relacionalismo. Sin embargo, a diferencia de 
Emirbayer (1997 : 282ff.) que se enfoca en “la ontología, en gran medida […] 
agrupando cuestiones relacionadas con la epistemología,” nos parece infructuoso 
pensar en el relacionalismo como algún tipo de doctrina ontológica. A menudo, 
los científicos sociales dan por sentada la idea que cualquier serie de descripcio-
nes implica algún tipo de ontología –y se comprometen con las descripciones 
que se infieren a partir de las que consideran las  mejores teorías (Sheehy 2003 : 
198-99). Incluso pensadores con una conciencia histórica, como Charles Tilly, 
anhelan ocasionalmente modelos científicos sociales que “se basen en ontologías 
plausibles”, es decir, en recuentos plausibles de “la naturaleza de lo que se va a 
conocer” (Tilly, 1995 : 1594-1602). Desde un punto de vista pragmático, es 
difícil comprender por qué un científico social debe construir sus investigaciones 
sobre estos supuestos metafísicos que por definición están “más allá [...] de ser 
abordados por los métodos científicos” (Diccionario Oxford de Filosofía 1996 
: 240). Para ser verdaderamente autorreflexivos, las funciones inquisitivas de 
la investigación científica no se pueden desarrollar razonablemente a partir de 
misterios metafísicos que no se pueden resolver.

Mientras que la construcción de teorías con un alcance general, sugerida por 
Emirbayer (1997 : 311), requiere una ontología global a priori –relacional– como 
base de las prácticas de investigación, otra relacionalista, Margaret Somers (1998), 
critica estos enfoques “orientados en la teoría” y sugiere más un punto de vista 



370

Osmo Kivinen y Tero Piiroinen

CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia

“orientado en el problema”, a partir del cual la investigación científica social se 
entiende como estudios de casos encaminados a resolver problemas de investi-
gación específicos y bien definidos que surgen a partir de problemas concretos 
que las personas enfrentan en su vida cotidiana.4 Todo nuestro conocimiento y 
razonamiento está siempre marcado por el impacto de nuestro época –es sólo 
en respuesta a cuestiones particulares en determinados momentos históricos que 
se interpretan los datos como evidencia de uno o otro punto de vista (Somers, 
1998 : 730-39).

Según Somers (1998 : 758), los investigadores siempre trabajan dentro de los 
límites de los problemas que se han propuesto explicar; el modo pragmático de 
expresar nuestra propia idea sostiene que todo lo que se puede tener es el punto 
de vista de un actor –que nadie puede alejarse de sus propias acciones (Kivinen y 
Piiroinen 2004 : 233-34, 239, 241-42). Desafortunadamente, Somers adhiere a lo 
que denomina “realismo minimalista”, una posición que depende de la ontología 
relacional realista. Para Somers (1998 : 766-67), esto significa sencillamente ser 
fiel a la idea de que existe un mundo social relacional  independientemente de las 
creencias que se pudieran tener al respecto. En este sentido, las ideas de Somers 
son similares a las de otros pensadores que se pueden identificar como realistas 
pragmáticos, tales como Susan Haack (1993, 1998), Rom Harré (1986, 1997), 
Hilary Putnam (1987, 1990), Nicholas Rescher (1996, 2000) y Sandra Rosen-
thal (2000, 2003). Todos estos autores se encuentran en una línea pragmática 
convencidos de que la naturaleza del conocimiento está cargada de historia y está 
ligada a conceptos; sin embargo, como realistas, se comprometen con el  juego 
del lenguaje metafísico de la ontología y con lo que podría denominarse una 
concepción “referencialista” del conocimiento (Kivinen y Piiroinen 2004 : 236).

Las actitudes ambivalentes de los realistas pragmáticos hacia la metafísica 
son captadas por Sandra Rosenthal (2003 : 50) quien afirma que al regalar los 
estáticos muebles ontológicos, uno debe rehusarse a “botar al bebe metafísico 
junto con la  objetable agua de baño”. La solución de Rosenthal es una versión 
de la “metafísica pragmática de procesos”  que, en ciertos aspectos, es similar a 
la desarrollada en más detalle por Nicholas Rescher (1996) quien, por cierto, 
también es muy explícito al afirmar que la metafísica de procesos no es sino una 
variación del concepto de los “metafísicos tradicionales” de la “realidad como 
tal” –es decir, “el reino de lo que realmente es como verdaderamente es”– lo cual 
se debe contrastar con la mera “imagen de la realidad” que los seres humanos 

4   El objetivo principal de la crítica de Somers es la metodología orientada en la teoría de los teóricos de la 
elección racional, como Edgar Kiser y Michael Hechter (1991), quienes acogen lo que Somers denomina una 
“empresa militantemente anti-positivista” de planteamientos tanto teóricos como ontológicos a priori (Somers, 
1998 : 723-26).



371

Hacia un relacionalismo metodológico pragmático. 
De la filosofización de la sociología a la sociologización de la filosofía

ISSN 2011– 0324

podemos tener (Rescher 2000 : 133). Susan Haack (1998 : 149-66) opta por 
una selección más prudente de palabras, tratando de evitar los excesos del cru-
do realismo metafísico pero, también, rechazando, por ejemplo, el relativismo 
conceptual de Hilary Putnam como una tautología poco interesante o una 
absoluta contradicción. Y Putnam, por supuesto, es incluso más prudente que 
Haack al evitar el realismo metafísico, pero aún así parece aferrarse a la idea de 
algún tipo de ontología “pluralista” (Putnam, 1990 : 95). En cuanto a Somers 
y su relacionalismo orientado en los problemas, en el tema de la ontología, su 
posición es bastante cercana al realismo pragmático convencional de, por ejem-
plo, Rom Harré. Tanto Harré (1998 : 41) como Somers (1998 : 750) asumen 
que cualquier teoría del conocimiento presupone una elección más o menos 
explícita de alguna ontología.

No encontramos fructífero seguir a los pragmáticos realistas en sus inten-
tos por reemplazar el mobiliario ontológico a priori orientado en la teoría por 
alguna ontología de procesos, ontología pragmática u ontología relacional con una 
denominación híbrida, pues los enfoques en este sentido continúan manteniendo 
muchas de las peculiaridades de los realismos relacionales orientados en la teoría, 
los cuales consideran que los objetos de investigación son las relaciones ontológi-
cas independientes de las descripciones o las esencias relacionales de los objetos 
existentes.5 Margaret Archer (1995) es un buen ejemplo de una realista con un 
fuerte compromiso ontológico,  dispuesta a ahondar en descripciones minuciosas 
sobre las diversas relaciones ontológicamente verdaderas que ve en el mundo 
social. De hecho, ella sostiene que cualquier teoría social viable debe   basarse 
en una ontología social realista –de lo contrario “caer en el instrumentalismo 
es fatal” (Archer, 1995 : 161). Como realista ontológica (relacionalista), Archer 
(1995 : 136) se trepa “sobre los hombros teóricos” de Roy Bhaskar, filósofo que 
afirma que existen relaciones reales, no analíticas, interiores entre las cosas en el 
mundo en las que “A no sería lo que es esencialmente a menos que B estuviera 
relacionado con A de la manera en que lo está” (Bhaskar, 1979 : 54).6 Lo que 
encaja para Archer –o sea, que las ontologías relacionales se basan en un postu-
lado a priori totalmente filosófico– debe ser vergonzoso para Somers, quien se 
opone convincentemente a una teorización ontológica a priori. De hecho, existe 
un cierto aire de incomodidad cuando Somers trata de separarse, a sí misma, 
del realismo crítico de Bhaskar, siguiéndolo al mismo tiempo al distinguir los 

5   De hecho, incluso algunos de los realistas relacionales con una orientación ante todo pragmática se aferran 
a este tipo de pensamiento, afirmando que algunas cosas son definidas no por las personas, “sino por la naturaleza, 
por  las relaciones en que se encuentran independientemente de nosotros”(Ryder, 2003 : 72).

6   En otros documentos hemos abordado la ontología realista crítica de Bhaskar (Kivinen y Piiroinen, 
2004) y las diferentes distinciones ontologizadas de Archer (Kivinen y Piiroinen, 2006) más detalladamente.



372

Osmo Kivinen y Tero Piiroinen

CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia

objetos teóricos, transitivos –producidos dentro de la ciencia– de los objetos 
reales e intransitivos de la ciencia. En cuanto a la relación entre estos objetos, 
Somers incluso reconoce que cree en el dogma representacionalista crucial –”en 
la importancia de establecer qué teorías representan más cercanamente la rea-
lidad” (Somers, 1998 : 743-45 y n. 16; Bhaskar, 1979 : 73-74; 1986 : 51-52).

En contraste, argumentamos a favor de un enfoque pragmático, anti-repre-
sentacionalista y anti-referencialista que no se suscriba al dualismo sujeto-objeto 
cartesiano y que, por consiguiente, no necesita plantear conexiones referenciales 
ni representacionales entre sujeto y objeto. En su lugar, el punto de partida para 
nosotros los pragmáticos es la acción humana. Los conceptos pueden entenderse 
sencillamente como herramientas utilizadas por personas que actúan en sus 
intentos por lidiar con los problemas que enfrentan (Kivinen y Ristelä, 2002, 
2003; Kivinen y Piiroinen 2004, 2006). No tiene sentido especular, como lo hace 
Bhaskar, entre una descripción independiente de las relaciones y una descripción 
independiente de lo que los objetos son esencialmente.  Se debería abandonar la 
idea de que la ciencia revela la verdadera esencia de los objetos existentes. Como 
lo enseñó el pragmático John Dewey, hablar de esencias y accidentes como cosas 
inherentemente diferentes entre sí es simplemente repetir una antigua distinción 
ontológica que ha perdido su significado; decir que algo es “esencial” debe enten-
derse sencillamente como una afirmación sobre su “naturaleza indispensable en 
una investigación dada” (Dewey [1938] 1991, 141). Louis Menand ha captado 
bastante bien el enfoque de Dewey en términos de una analogía en la que, para 
Dewey, “las ideas y las creencias son lo mismo que las manos: instrumentos para 
hacerle frente a algo”. Este es el motivo por el cual no tiene sentido suscitar dudas 
filosóficas sobre si el mundo puede ser conocido “correctamente”, en el sentido 
de cruzar la división entre la mente y el mundo para  representar las cosas de la 
realidad como realmente son. “Tiene tan poco sentido hablar de una “división” 
que se debe superar entre la mente y el mundo, como hablar de una “división’ 
entre la mano y el medio ambiente” (Menand, 2001 : 361; Rorty, 1999 : xxiii). 
La superioridad de algunas descripciones en comparación con otras se debe a 
que son más adecuadas –mejores herramientas para resolver algunos problemas 
específicos (Rorty, 1999 : 47-71;  Wittgenstein, 1953 : §§ 21-23, 43) y esta 
concepción de las descripciones es compatible con la percepción de que no hay 
forma de decidir cuáles de las muchas descripciones de un objeto captan sus 
“características intrínsecas” (Rorty, 1998 : 86).

Así, los objetos de investigación científica pueden entenderse como descrip-
ciones intencionales y connotativas en un campo de investigación científica, en 
términos de un juego de lenguaje científico. Los juegos de lenguaje, a su vez, están 



373

Hacia un relacionalismo metodológico pragmático. 
De la filosofización de la sociología a la sociologización de la filosofía

ISSN 2011– 0324

íntimamente relacionados con las prácticas. El lenguaje es una herramienta de 
comunicación y coordinación de acciones mediante el cual la gente puede hacer 
más predecibles el  comportamiento y los resultados de las acciones propias y 
de los demás; el uso del lenguaje tiene lugar dentro de un contexto de prácticas 
compartidas. Todos los objetos de investigación son concebibles sólo cuando se 
describen lingüísticamente en términos de un juego de lenguaje, desde el punto 
de vista del actor, con respecto al ámbito del  problema del investigador. Estamos 
de acuerdo con los realistas pragmáticos en que el valor de los conceptos y las 
teorías científicas (cargadas de historia) debe ser ponderado  por su capacidad 
práctica para ayudar a solucionar problemas, pero a diferencia de ellos, no ligamos 
esta capacidad de los conceptos y las teorías, para la solución de problemas, con  
la idea de que son representaciones correctas de una realidad independiente de 
las descripciones. Al igual que Dewey ([1925] 1981, 173-225),  abandonamos 
todo el dualismo sujeto-objeto, el cual primero presupone al sujeto cognoscente 
como una entidad distinta de los objetos de su conocimiento y, luego, se dedica 
a tratar de comprender cómo el sujeto podría formar representaciones correctas 
del mundo. Otros dualismos inquietantes que acompañan la distinción sujeto-
objeto incluyen la dicotomía entre la materia prima de “contenido” empírico y 
el “esquema” conceptual que, supuestamente, divide la materia en rebanadas –lo 
cual es básicamente otra forma de expresarlo–, y el dualismo del mundo real de 
los hechos independientes del lenguaje y la mente que lo representa (Davidson, 
especialmente 1984, 189; 1990, 304). Abandonando estos dualismos, nos des-
hacemos de las disciplinas filosóficas conocidas como ontología y epistemología, 
pues la ontología es sólo una versión del objeto, del contenido, del mundo real 
independiente del lenguaje, y la epistemología es sólo una versión de la relación 
entre sujeto y objeto, esquema y contenido, mente y mundo (Rorty, 1997 : 149). 

Perfectamente se puede argumentar a favor de la relacionalidad de los objetos 
de investigación a partir de una base que no sea ontológica. “En la ciencia, ya 
que los significados son determinados con base en su relación como significados 
para otro, las relaciones se convierten en objetos de investigación”, señala Dewey 
(1991 [1938] :  119). Según el relacionalismo de redes de Stephan Fuchs (2001 
: 2-3, 12-23), todo debería  verse  como relativo a los “observadores”, los cuales 
a su vez son redes de distinciones relacionadas; tanto los observadores como las 
culturas son redes de comunicación y significado. A diferencia de aquellos que 
buscan fundamentos filosóficos para prácticas científicas, Fuchs (2001 : 5) hace 
hincapié en que si seguimos a Wittgenstein y a los pragmáticos, no quedarán 
problemas que sean específicamente “filosóficos”, sólo los problemas que surgen 
en momentos particulares, en culturas particulares. La filosofía no es más que 



374

Osmo Kivinen y Tero Piiroinen

CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia

una de esas culturas. De manera similar, la sociología de las ideas de Randall 
Collins (1998 : xviii, 1-2) parte de la comprensión relacional de que cualquier 
concepción intelectual puede explicarse como resultado de la dinámica de una 
red intelectual y que “el proceso comunicativo crea a los pensadores como nodos 
del proceso”.7

Tan pronto entendamos que ni la verdad ni la objetividad pueden escapar 
de los límites de las costumbres que utilizan el lenguaje de nuestra comunidad 
–que estos conceptos adquieren un significado inteligible sólo después de ser 
comprendidos dentro del contexto de la discusión y el debate de la comunidad 
sobre los problemas y del logro de acuerdos intersubjetivos sobre algunos de 
ellos– veremos que todas las ontologías realistas, tanto relacionales como sus-
tancialistas, no deben ser más que los resultados de diálogos entre filósofos en 
el ámbito de la metafísica, en términos de un juego de lenguaje filosófico. En 
lugar de revelar la estructura de la realidad o las condiciones necesarias de las 
investigaciones científicas, solamente revelan las posiciones metafísicas a priori de 
quienes las sostienen. Pretender que esas posiciones ofrecen, de alguna manera, 
las bases necesarias para la investigación lleva, a menudo, a círculos viciosos, a 
batallas interminables de intuiciones a expensas de debates metodológicamente 
fructíferos que podrían dar como resultado el mejoramiento de nuestras prácticas 
científicas sociales (Van Bouwel 2004 : 304-5; Fuchs, 2001 : 6). 

 
Sociologización de la Filosofía 

Por definición, la filosofización de la sociología está ligada a la búsqueda de 
puntos de partida filosóficos a priori y de los fundamentos metafísicos de la 
sociología. Esto se debe contrastar con la sociologización de la filosofía –vincular 
cualquier actividad humana, incluida la filosofía, al contexto de una comunidad, 
una época y un lugar. Con esto  no sugerimos que se deba intentar “resolver” los 
problemas filosóficos mediante los métodos de la sociología. De hecho, si algo 
ha establecido la filosofía en sus aproximadamente 2.500 años de existencia es el 
hecho de que cualesquiera que sean los problemas centrales en la filosofía, éstos 

7   Sin embargo, para mayor claridad, se debe anotar que tanto Collins como Fuchs difieren del pragma-
tismo anti-representacionalista específico que estamos promoviendo aquí. Collins (1998 : 858-62) defiende un 
tipo de “realismo constructivista”, argumentando que el constructivismo es realmente una forma de realismo. 
Fuchs (2001 : 18-23), por su parte, enfatiza demasiado en la idea de un “observador”, en vez de afirmar, como 
lo hacemos nosotros, que las descripciones son lo que son con relación a otras descripciones, Fuchs utiliza la 
antigua terminología empiricista y afirma que las observaciones son lo que son con relación a otras observa-
ciones. Para Fuchs, son las observaciones lo que importa, y cualquier red de distinciones relacionadas es un 
posible observador, incluyendo, por ejemplo, especies de animales, bacterias, amantes y la disciplina de la física. 
Además, Collins (1998, 7, 14-15, 20) al igual que Fuchs (2001, 37, 63-66) habla sobre “estructuras sociales” 
de una manera demasiado concreta que, consideramos, los pragmáticos prefieren evitar a fin de concentrarse en 
las actividades humanas reales.



375

Hacia un relacionalismo metodológico pragmático. 
De la filosofización de la sociología a la sociologización de la filosofía

ISSN 2011– 0324

no pueden resolverse: ser irresoluble es un prerrequisito para que un problema 
sea verdaderamente “filosófico”. Sin embargo, estos eternos problemas pueden 
elucidarse notablemente mediante explicaciones que los colocan en un contexto 
social adecuado y prestan atención al hecho de que los filósofos profesionales 
necesitan enfocarse en un sinnúmero de problemas que sólo pueden ser plan-
teados y tratados en términos de los juegos de lenguaje a los que tienen acceso, 
si quieren asegurar la continuidad de su profesión como disciplina académica. 

Nuestra tesis es que cuando se dedican al underlabouring metafísico los rea-
listas, con un compromiso ontológico, están filosofizando la sociología; mientras 
que lo más probable es que los pragmáticos, con una orientación metodológica, 
estén sociologizando la filosofía. Los extremos de la filosofización de la sociología 
y la sociologización de la filosofía pueden ilustrarse mediante el debate entre 
el realista-racionalista John Searle y el neo-pragmatista Richard Rorty. Searle 
(1995 : 155) defiende el realismo como “una teoría ontológica” que, a pesar de 
no decirnos cómo son las cosas, nos dice que hay una manera en que son –in-
dependientemente del modo en que las describimos. Además, Searle (1993 : 57, 
60-61) cree que el tipo de realismo que defiende está en la esencia de lo que él 
denomina “tradición racionalista occidental “, la cual, entre otras cosas, subyace 
a “la concepción occidental de la ciencia”. Rorty (1998 : 64), a su vez, duda que 
las prácticas sociales tengan en realidad un fundamento filosófico. Se niega a 
tener una teoría ontológica, pues considera que no tiene caso tratar de responder 
preguntas filosóficas como: “¿es X verdaderamente real?”. Más allá de preguntas 
concretas y reconocibles como: “¿tiene X poder de predicción?”. Mientras que 
el primer tipo de preguntas es siempre objeto de debates interminables dentro 
de las comunidades de filósofos, el segundo tipo de preguntas es efectivamente 
decidible dentro de la comunidad científica pertinente (Rorty, 1997 : 149-51). 
Así que cuando Searle insiste en que “el sentido de la epistemología es facilitar 
una ontología que exista de forma independiente” y que, por consiguiente, se 
debe tener cuidado para no “confundir la epistemología con la ontología”, Rorty 
responde que “los pragmatistas no tienen una epistemología ni una ontología, 
por eso no podemos confundirlas” (Rorty y Searle, 1999 : 45, 50).

Una ilustración idónea de la forma de pensar que llamamos filosofización de 
la sociología es el artículo de Searle titulado “Ontología social y filosofía de la 
sociedad” (2001), en el que exige una nueva rama de la filosofía, la filosofía de 
la sociedad. Searle se queja de que a menudo la filosofía de las ciencias sociales 
gira en torno sólo a preguntas sobre la metodología y ofrece su filosofía social 
como algo que “se centra esencialmente en preguntas de la ontología social”. 
Según Searle, la filosofía de las ciencias sociales sería una instancia especial de esta 



376

Osmo Kivinen y Tero Piiroinen

CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia

nueva filosofía de la sociedad o realidad social con una orientación ontológica 
(Searle, 2001 : 15-16). Esta es una forma de pensar contraria a la que estamos 
sugiriendo –de concentrarse más exclusivamente en cuestiones metodológicas, 
dejando a un lado por completo las conjeturas metafísicas y reemplazándolas 
con preguntas de investigación operacionalizables (Fuchs, 2001 : 6). Lo que 
necesitan los científicos sociales que están realizando una investigación no es 
ontología filosófica sino, sencillamente, un acuerdo dentro de la comunidad 
pertinente acerca de cuál es el caso y  qué hacer al respecto. 

La interpretación siempre tiene lugar en una comunidad. Existe un argu-
mento contextualista wittgensteiniano sobre la inteligibilidad: lo que hacemos 
y lo que decimos adquiere importancia sólo en un contexto proporcionado por 
una práctica, una forma de hacer las cosas que compartimos (Medina, 2003 : 
300). Esta comprensión es lo que la posición de Wittgenstein tiene en común 
con la de Bourdieu (Medina : 2003), por una parte, y con de Dewey, por la otra 
(Medina : 2004). Como afirma Dewey:

 
Todo grupo cultural posee una serie de significados que están 
tan profundamente arraigados en sus costumbres, ocupaciones, 
tradiciones y formas de interpretar su entorno físico y la vida en 
grupo, que forman las categorías básicas del sistema del lenguaje 
mediante el cual se interpretan los detalles (1991 [1938] 68). 

 
Las comunidades científicas no son la excepción a este aspecto; todo campo 

de la ciencia es un espacio de oportunidades que guía las indagaciones y separa 
a los  profesionales de los aficionados. De la misma manera en que no existiría 
ninguna obra de arte independientemente de un campo del arte, una comunidad 
artística legimitizada (Bourdieu : 1993), tampoco habría hallazgos científicos 
sin una comunidad de usuarios del lenguaje reconocidos como legítimos cien-
tíficamente. De hecho, en un campo científico tenemos las familiares prácticas 
y normas sociales que Joseph Rouse (1987 : 120) nos recuerda: los criterios de 
admisibilidad racional que están incorporados en las prácticas sociales institu-
cionales en las que la investigación es arbitrada, revisada, citada, y canonizada 
en obras de referencia.

Mucho antes de Bourdieu y Rouse, e incluso antes de Wittgenstein, Dewey 
(1982 [1920] : 26-27) expresó la idea de sociologizar la filosofía, la naturaleza 
socialmente condicionada de toda investigación, incluida la filosofía. Hizo esto 
simplemente afirmando  que toda investigación se desarrolla a partir de un 
trasfondo cultural. Para Dewey, las doctrinas filosóficas no indican realidades 
trascendentes, pues “la filosofía no se originó a partir de material intelectual, 



377

Hacia un relacionalismo metodológico pragmático. 
De la filosofización de la sociología a la sociologización de la filosofía

ISSN 2011– 0324

sino a partir de material social y emocional”, y, por lo tanto, para entenderla, 
uno debe “ligar la historia de la filosofía con un estudio de la antropología, de 
la vida primitiva, de la historia de la religión, la literatura y las instituciones 
sociales” (Dewey [1920] 1982 : 93).

La perspectiva de Dewey sobre la ciencia y su supuesta “fundamentación” 
filosófica, entonces, consistió en destacar su naturaleza como actividad huma-
na, como prácticas que son colectivas por naturaleza y que siempre dependen 
de ciertos antecedentes históricos. Aunque existen muchos, por ejemplo, entre 
los realistas pragmáticos relacionales que quisieran concebir a Dewey como un 
filósofo por excelencia, en el sentido de los metafísicos tradicionales, explicando 
las tendencias anti-representacionalistas de Dewey como señales solamente de la 
promoción de una especie de metafísica de procesos o un intento por sintetizar 
lo objetivo con lo subjetivo (Emirbayer, 1997; Margolis, 2003; Rescher, 1996; 
Rosenthal, 2003), nos parece que su verdadera innovación consistió en  despejar 
el camino hacia la sociologización de la filosofía en vez de la filosofización de la 
sociología. Joseph Margolis (2002), por ejemplo, indica que a menudo Dewey 
expresó una actitud juguetona, bastante rortiana, hacia toda la práctica de la 
metafísica. Por ejemplo, Brand Blanshard (1980 : 45-46), alumno de Dewey al 
final de la década de los años veinte, describe vívidamente cómo Dewey utilizó 
una vez una metáfora del fútbol cuando discutían la naturaleza de la metafísica 
filosófica. Al ser confrontado por un estudiante que sostenía que metafísicos 
serios, como Enmanuel Kant, debieron seguramente haber tenido motivos 
puramente teóricos, de ninguna manera prácticos, para realizar sus estudios 
metafísicos, Dewey respondió que al igual que en el fútbol, el interés real de 
un jugador no es simplemente entregar el balón en un lugar determinado, sino 
hacerlo siguiendo las reglas del juego; en contra de la respectiva oposición, Kant, 
también, trató de ser tan exitoso como le fuera posible en el juego de la metafí-
sica, en el que uno debe superar a sus oponentes de acuerdo con las normas del 
análisis lógico –siendo más sutil y congruente que sus rivales.8

¿De dónde provienen entonces las reglas de estos juegos? Aquí se rompe la 
analogía con el fútbol, pues en el caso de los juegos oficiales y deportes como el 
fútbol, las reglas no se crean y se mantienen en el proceso de la práctica del juego 
en sí –en lugar de eso, ha existo un grupo de personas que establecen las reglas 
y las legitimizan como  oficiales. Esto no es el caso de las prácticas científicas, 
filosóficas y otras actividades académicas. Con relación a la reciente discusión 
sobre los méritos de las ideas de Steve Fuller y Joseph Rouse (Remedios, 2003; 

8   Blanshard (1980 : 46), comprometido con el racionalismo toda su vida, concluye, “No me convenció, 
pero la analogía es lo suficientemente fuerte como para hacer una pausa”.



378

Osmo Kivinen y Tero Piiroinen

CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia

Rouse 2003; Fuller, 2003), estamos más en consonancia con las ideas de Rouse 
(2003, 467) quien afirma que es son las prácticas científicas continuas en sí las 
que interpretan lo que son las prácticas y quién o qué les pertenece. Fuller quiere 
más. Aunque es suficientemente cuidadoso al plantear que su “concepción uni-
versalista de la ciencia” de ninguna manera se compromete con “alguna ofensa 
metafísica cerrada” –también conocida como “realismo” o “esencialismo”–, 
y afirma ser “incluso más no representacionalista que Rouse”, continúa, sin 
embargo, en la búsqueda de algún “ideal científico” (Fuller, 2003 : 472, 476). 
Fuller rechaza la definición de ciencia de Rouse en términos de una comunidad 
de personas que interactúan para producir conocimientos, pues “esto hace de la 
ciencia un gremio, cuyos fallos no tienen un tribunal de apelaciones más alto” 
(Fuller, 2003 : 475). Fuller cree, evidentemente, haber encontrado dicho tribunal 
de apelaciones en su epistemología social filosófica, cuyo objetivo es “la división 
óptima del trabajo cognitivo” (Fuller, 1988 : 3).

La sociologización de la filosofía significa, entre otras cosas, que no puede 
haber ningún otro “tribunal” para lo que es científicamente correcto que la 
comunidad científica pertinente. De hecho, “una ciencia crea y destruye sus 
propios criterios como resultado de sus propias operaciones, no las de la filoso-
fía” (Fuchs, 2001 : 85). Tampoco existe ningún otro criterio para la grandeza 
o la creatividad de un filósofo que el respeto de sus pares. Ser un gran filósofo 
simplemente debe ser discutido por la comunidad intelectual, debe ser citado 
por generación tras generación de pensadores y ser mencionado en los libros de 
historia (Collins, 1998 : 30-31, 58-61).9 De hecho, para los pragmáticos saber 
significa sencillamente hacer y los hechos pertinentes para los intelectuales en la 
fase de  informar o articular el conocimiento proposicional están relacionados 
con el logro en la publicación de artículos, la argumentación, la consecución 
de posiciones y confianza entre colegas, etc. Esto es más evidente en el caso de 
los filósofos quienes, a diferencia de los científicos, no pasan por una fase de 
actividades de indagación no lingüística antes de la fase de articulación de las 
propuestas. Wilfrid Sellars, cuyo nominalismo psicológico “según el cual toda 
conciencia [...] es un asunto lingüístico”, lo expresa bien: “en la caracterización 
de un episodio o un estado como el del conocimiento [...] estamos colocándolo 
en el espacio lógico de las razones, de justificar y poder justificar lo que uno 
dice” (Sellars 1956 : §§ 29, 36).

9   Evaluar el estatus histórico de un intelectual y, por lo tanto, es claro que predecir además qué predicciones 
sobre dicho  estatus resultaron ser correctas requiere una cantidad de tiempo considerable.  Se necesitan por lo 
menos dos o tres generaciones de investigadores para empezar a obtener respuestas confiables a la cuestión de 
cuáles de los pensadores actuales pasarán a la historia como líderes intelectuales (Collins, 1998 : 58-61, 620-21).



379

Hacia un relacionalismo metodológico pragmático. 
De la filosofización de la sociología a la sociologización de la filosofía

ISSN 2011– 0324

Las ideas son completamente sociales, lo cual es más transparente precisamente 
en las comunidades de intelectuales, pues para que sus ideas sean reconocidas 
como buenas –o quizás verdaderamente como “ideas”– deben reconocerse en la 
conversación constante de la comunidad respectiva –para ser importantes, para 
lograr cierto éxito (Collins, 1998 : 31). Esto está estrechamente relacionado con 
un interesante campo de investigación denominado sociología de la mente (Collins 
1989; Coulter 1979; Mead, [1913] 2005), en el cual no podemos profundizar 
debido al poco espacio de este artículo, pero que consideramos es perfectamente 
acorde con las directrices metodológicas que desarrollamos con el nombre de 
sociologización de la filosofía. La idea básica es que uno sólo tiene conciencia 
sobre sus pensamientos cuando se los comunica a uno mismo o a otros, en un 
sentido fuerte, no se puede pensar independientemente de una comunidad que 
utiliza el lenguaje.

  La sociología relacional de Bourdieu

 A nuestro enfoque Deweyano de sociologización lo hemos denominado  
relacionalismo metodológico. El mismo término fue utilizado por Pierre Bour-
dieu para describir su posición (Bourdieu y Wacquant, 1992 : 15). Además, “el 
cuerpo socializado” y los conceptos relacionados de Bourdieu (1992) podrían 
recordarnos el pragmatismo de Dewey y la evasión del dualismo sujeto-objeto 
(Kauppi, 2000 : 52). Por otra parte, Bourdieu (1988 : xi) es conocido por intentar 
“atrapar al Homo Academicus, clasificador supremo entre los clasificadores, en la 
red de sus propias clasificaciones”, es decir, por intentar sociologizar una variedad 
de campos académicos, incluyendo la filosofía (Bourdieu, 2000). Sin embargo, 
también existen ciertos factores cruciales que el pensamiento de Bourdieu com-
parte con la filosofización de la sociología, por ejemplo: sus intentos por esbozar 
una teoría de la práctica (Bourdieu, 1977). 

Debido a la influencia de la tradición estructuralista, el relacionalismo de 
Bourdieu (1998 : 3) culmina en afirmaciones como “lo real es relacional” –toda 
distinción, toda diferencia es “una propiedad relacional existente solamente a 
través de su relación con otras propiedades”. A pesar de que Bourdieu (1998 : 
3) advierte contra una interpretación sustancialista, esencialista e “ingenuamen-
te realista” de su análisis, también está dispuesto a identificarse como realista, 
sosteniendo incluso que “la representación realista de la acción humana […] es 
la primera condición para el conocimiento científico del mundo social” (Bour-
dieu, 1998 : viii-ix). De hecho, en la esencia del relacionalismo metodológico 
de Bourdieu está la idea de que “el centro de la realidad social [...] radica en las 
relaciones” (Bourdieu y Wacquant, 1992 : 15). Bourdieu es suficientemente 



380

Osmo Kivinen y Tero Piiroinen

CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia

anti-representacionalista para evitar los problemas de una sencilla teoría de 
correspondencia de la verdad, pero, como señala Jeffrey Alexander (1995), 
meta-teóricamente Bourdieu sigue siendo un realista en búsqueda de la “verdad 
verdadera”. Por consiguiente, afín a los realistas pragmáticos, Bourdieu evita los 
errores de las formas más ingenuas del esencialismo, pero aún así se une a la tarea 
de revelar la realidad. Aunque Bourdieu también ha hecho algunas referencias 
favorables al pragmatismo de Dewey (Bourdieu y Wacquant, 1992 : 122), de un 
modo completamente no pragmatista fortalece repetidamente sus descripciones 
sociológicas con expresiones como “relaciones objetivas”, “estructuras objetivas”, 
y “orden objetivo”, mientras curiosamente deja abierto lo que quiere decir exac-
tamente con el término objetivo (Bourdieu, 1998 : vii, 12, 26). 

Adoptar el relacionalismo metodológico pragmático desarrollado en este  do-
cumento significa reemplazar la idea de la investigación, en la que se revelan las 
estructuras de la realidad, por una noción de investigación en la que simplemente 
se organizan datos en redes coherentes de descripciones útiles. El conocimiento 
científico no se desarrolla mediante una profundización vertical, sino mediante 
una expansión  horizontal (Rorty  1999 : 82-83; Kivinen y Ristelä, 2002 : 424). 
Mientras que Bourdieu, por ejemplo, afirma que sus conceptos claves, “habitus” y 
“campo”, son relacionales (Bourdieu y Wacquant 1992 : 16), nos gustaría anotar 
que en realidad todo concepto y, por lo tanto, también todo conocimiento es 
relacional: es imposible comprender algo que sea “no relacional”. Los atributos 
–descritos de alguna manera– son lo que son a través de las relaciones que tienen 
que otros atributos –descritos de alguna manera–, pero ni los atributos, ni sus 
interrelaciones, pueden ser tratados cognitivamente hasta que se describan por 
medio de símbolos en algún juego de lenguaje.

El mismo Bourdieu ha observado algún paralelo cercano entre su concepto 
de habitus y el concepto de “hábito” de Dewey (Bourdieu y  Wacquant, 1992 
: 122-23 y n. 77). Existen, de hecho, algunas similitudes entre las posiciones de 
Bourdieu y de Dewey ilustradas por estos conceptos, pero también existen algunas 
diferencias importantes. Las similitudes tienen que ver con el reconocimiento 
compartido por parte de Bourdieu y Dewey de las actividades humanas corpo-
reizadas, no conscientes, mientras las diferencias giran en torno a las tendencias 
estructuralistas filosofizantes de Bourdieu, que, debido a su tono cosificante, van 
en contra del enfoque totalmente pragmático de Dewey.

A diferencia de Jeffrey Alexander (1995 : 152), quien ironiza la actividad 
no consciente  presente en el concepto de habitus de Bourdieu con el título 
de “El oxímoron de la ‘Estrategia inconsciente’”, encontramos que las ideas 
de Bourdieu sobre “la sensación del de juego” y “el sentido práctico”, que se 



381

Hacia un relacionalismo metodológico pragmático. 
De la filosofización de la sociología a la sociologización de la filosofía

ISSN 2011– 0324

originaron en el pensamiento de Maurice Merleau- Ponty, son muy oportunas 
en muchos casos. Estos conceptos son herramientas útiles para describir a los 
actores de un campo académico, en el mismo sentido que se pueden utilizar 
para describir, digamos, a los buenos jugadores de baloncesto, quienes inclu-
so en el momento más apasionado del juego intuyen los movimientos de sus 
compañeros de equipo y sus oponentes. La variedad de situaciones pertinentes 
se convierte en un sedimento, por decirlo así, en el cuerpo, de tal manera que  
formas pre-programadas de actuar estarán a la espera de ser reactivadas (Bour-
dieu y Wacquant, 1992 : 20-22). Considerando que un mal jugador –tanto 
en un campo académico como en un juego de baloncesto– se mueve de forma 
asincrónica demasiado pronto o demasiado tarde, un buen jugador se adelanta 
al juego. Sólo un jugador habilidoso que ha interiorizado la dirección del juego, 
puede integrarse con el juego. Un buen sentido del juego hace posible adaptarse 
a las necesidades del mundo académico y, por lo tanto, tener una exitosa carrera 
académica, sin fijárselo conscientemente como una meta –habiéndose propuesto 
jugar juegos académicos. El sentido del juego científico permite hacer las cosas 
correctas en el momento oportuno sin plantearse conscientemente qué hacer 
(Bourdieu, 1998 : 25, 79-88; Collins, 1998 : 33, 38-40, 48 y 49). De hecho, 
al igual que la investigación científica se asemeja de muchas formas a ejercer un 
oficio, los investigadores son como cualquier otro trabajador, en el sentido que 
hacen lo que hacen en gran medida por la fuerza corporeizada de cómo hacerlo. 
Las habilidades que hacen posible la investigación “no provienen de libros de 
texto o teorías, sino de la socialización en una práctica transmitida a través de 
lazos generacionales entre maestros y aprendices” (Fuchs, 2001 : 68). Esta es la 
primera superficie de  contacto entre Bourdieu y el pragmatismo: ambos están 
centrados profundamente en la acción en su concepción de los seres humanos.

Si el concepto de habitus siguiere uniformemente estas líneas de pensamien-
to, a fin de ser concebido como una forma centrada en la acción de describir el 
sentido práctico, corporeizado de lo que hay que hacer en una situación dada, 
manifestaría las ideas pragmáticas más recomendables en el trabajo de Bourdieu. 
Lamentablemente, sin embargo, el uso que Bourdieu hace del término es bastante 
ambiguo. Como primera medida, normalmente deja abierta la posibilidad de si el 
habitus es algún tipo de sujeto actuante en sí o un principio clasificatorio con el 
que los investigadores explican las acciones (Bourdieu, 1998 : 8). Por otra parte, 
aunque Dewey considera que los hábitos son características de los individuos, 
las cuales se diferencian lacónicamente de las costumbres colectivas, el habitus 
de Bourdieu también es ambiguo con respecto a si es una característica de las 
personas o de los colectivos. Algunas veces la terminología de Bourdieu parece 



382

Osmo Kivinen y Tero Piiroinen

CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia

ser casi intencionalmente críptica y mistificante, pues describe el habitus como 
lo “colectivo individualizado” y lo “individual colectivizado” –como algo que es 
“un operador [...] de racionalidad práctica inmanente en un sistema histórico 
de relaciones social y que, por lo tanto, es trascendental para el individuo” y 
“un mecanismo de estructuración que funciona desde dentro de los agentes”– 
que, aún así, no es “ni estrictamente individual ni plenamente determinante 
de la conducta” (Bourdieu y Wacquant, 1992 : 18-19). En vista de esto, parece 
que hay mucho por ganar si se reemplazan estos laberintos conceptuales con el 
concepto de “hábito” de Dewey. En lugar de un habitus integrador, podemos 
hablar de muchos hábitos diferentes, algunos de los cuales se concretan en un 
tipo de acciones, en un tipo de circunstancias, y otros en otros tipos.

El concepto de hábito de Dewey no requiere explicaciones estructurales 
profundas; un hábito es simplemente un hábito (Valverde, 1998 : 220-21; Hodg-
son, 2004 : 187, n. 8). El equivalente más cercano del concepto de habitus de 
Bourdieu en el pensamiento de Dewey es probablemente el concepto de carácter, 
que nuevamente no es nada más que una “interpenetración de hábitos” (Dewey, 
[1922] 1983 : 29 y 30; Kivinen, 2002 :198; Kivinen y Ristelä, 2002 : 421-23). 
Desde la perspectiva de  Dewey, los hábitos son exigencias de la actividad que 
constituyen al ser y la voluntad humana. “En cualquier sentido inteligible de 
la palabra voluntad, ellos son voluntad” (Dewey, [1922] 1983 :  21; Dennett, 
2003). En consecuencia, no hay necesidad de plantear el concepto de habitus 
con algún poder integrado específico, no mayor que el  alma o su equivalente 
moderno, el centro cognitivo o los niveles de cognición o meta-cognición. Basta 
con comprender toda la gama de actividades humanas como hábito dependiente 
(Kivinen y Ristelä, 2003). Así, evitamos complicaciones innecesarias tales como 
la idea de reglas inmanentes e inconscientes que las personas necesitan seguir en 
sus prácticas cotidianas: 

 
Las reglas inmanentes son simplemente una metáfora para todo 
tipo de formas de hacer las cosas. Luego, aparece el psicólogo o 
el sociólogo y escribe las normas como reglas. No existen reglas 
inconscientes, los hábitos son sólo hábitos (Harré 2002, 117; 
Pleasants, 1996).

 
Reconocer que nuestras actividades dependientes de los hábitos a menudo 

son también institucionalizadas como costumbres sociales, de ninguna manera 
requiere plantear “lazos” específicos entre los individuos y las estructuras. El con-
cepto de hábito cumple todas las tareas necesarias que el concepto súperindividual 
de habitus de Bourdieu, sin sus problemas; los únicos lazos necesarios son los 



383

Hacia un relacionalismo metodológico pragmático. 
De la filosofización de la sociología a la sociologización de la filosofía

ISSN 2011– 0324

hábitos de las personas que se conectan con los hábitos de los demás. Como lo 
expresa Dewey (1983 [1922] : 19), “nuestros hábitos individuales son lazos en 
la formación de la cadena sin fin de la humanidad”. En contraste, el habitus de 
Bourdieu (2000 : 157) como una especie de centro neurálgico colectivo/personal 
capaz de hacer que las cosas ocurran en el mundo social, tiene aparentemente 
como fin ser un enlace entre las personas y las estructuras. Por ejemplo, Garry 
Potter (2000 : 237), un declarado realista crítico y alma gemela de Bhaskar, 
considera que el habitus de Bourdieu puede perfectamente ser planteado para 
ligar la teoría de la estructura y una teoría de la acción. En su ensayo “A favor de 
Bourdieu, en contra de Alexander”, Potter (2000) interpreta las perspectivas de 
Bourdieu como compatibles con su propia ontología social, la cual abarca muchos 
niveles diferentes de la realidad social.10 De acuerdo con esta interpretación, en 
principio no existe ninguna contradicción entre la propuesta de realismo crítico 
de Bhaskar y los análisis de Bourdieu. Como sugiere Potter, la concepción de la 
estructura social de Bourdieu podría en realidad ser metafísico realista (Potter, 
2000 : 245-46; Vandenberghe, 1999); y, de hecho, esto toma un inconfundible 
tono realista cuando Bourdieu define como tarea de la sociología “descubrir las 
estructuras más profundamente enterradas de los diferentes mundos sociales” 
(Bourdieu, 1996 : 1; Bourdieu y Wacquant, 1992 : 7).

Existen indicios de afinidad entre la idea realista de estructuras metafísicas 
con el concepto de campo de Bourdieu, pues éste afirma que un campo está 
compuesto por relaciones objetivas entre posiciones definidas objetivamente, 
siendo “un sistema con patrones de  fuerzas objetivas –de igual manera que un 
campo magnético–” (Bourdieu y Wacquant, 1992 : 16-17, 97; Martin, 2003). 
No es difícil encontrar en este caso otro punto de contacto con Bhaskar (1979 
: 15-16; 2002 : 97), quien ha explotado la analogía del campo magnético para 
abogar por una ontología de las estructuras sociales como entidades.  Después 
de todo, parece que Bhaskar opinara que el acuerdo intuitivo sobre la realidad 
de los campos magnéticos podría convencer a su audiencia a que admitiera la 
realidad de las estructuras sociales. Sin embargo, aun cuando  el concepto de 
campo pueda ser una herramienta viable para comprender y explicar las acciones 
sociales, la analogía entre el campo social y el campo magnético es extremada-
mente engañosa. Mientras que los efectos de los campos magnéticos son bastante 
predecibles –el concepto de campo magnético es útil en los juegos de lenguajes 
cotidianos, en el pensamiento cotidiano y también en la “ física popular”– los 
efectos de los campos sociales no lo son, y se debe tener cuidado con la equi-

10   Si esto es cierto, entonces Bourdieu está entre quienes John Heil (2003 : 205) descaradamente caracteriza 
como “enamorados de los niveles”.



384

Osmo Kivinen y Tero Piiroinen

CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia

vocación latente con este término, tanto cuando se utilizan juegos de lenguaje 
científico social como cuando se presentan los resultados de una investigación 
científica social ante un público no especializado más amplio.

Si bien Bourdieu es evidentemente un pensador con una orientación 
pragmática, en el sentido que aprecia las ideas como sentido del juego y saber 
corporeizado, también es un ejemplo de la filosofización de la sociología o teori-
zador de la práctica (Bourdieu, 1977 : 2000). Compartimos la visión de que la 
práctica es fundamental, pero desde nuestro punto de vista pragmático no tiene 
sentido tratar de construir una teoría de la práctica. Es precisamente debido a 
lo fundamental de la práctica –debido al hecho de que todo es práctico y sólo 
puede ser sopesado en la acción– que todas las teorías deben ser concebidas 
como herramientas para la acción. Como herramientas de un investigador, las 
teorías son instrumentos que sólo se pueden probar en las prácticas del trabajo 
de investigación, en los estudios de casos rigurosamente limitados que tienen 
como fin  resolver algunos problemas de investigación específicos –y que al final 
se espera que contribuyan a la solución de algunos de los problemas reales que las 
personas enfrentan. Las teorías son buenas siempre y cuando sean herramientas 
útiles para resolver los problemas de investigación que los investigadores se han 
planteado. Desde el punto de vista pragmático, tenemos que adoptar la estricta 
demanda de operacionalización –comprender las teorías  en términos de acciones 
a realizar– y esto significa, entre otras cosas, abandonar la idea de que la creciente 
complejidad de una teoría y el uso del léxico doctrinal peculiar se pueden justi-
ficarse afirmando que son necesarios al captar la complejidad y la indefinición 
del mundo real (Bourdieu y Wacquant, 1992 : 22-23 y n. 40 y 41). En su lugar, 
necesitamos un marco de referencias inequívocamente operacionalizable –es decir, 
una teoría sencilla con t minúscula– que nos sirva como un posible conjunto de 
herramientas para resolver problemas específicos de investigación. 

 
El relacionalismo metodológico en las ciencias sociales: hacia la investigación 
operacionalista enfocada en los problemas 

Como lo señaló C. S. Peirce, una creencia es un hábito de acción, y por lo 
tanto, una verdadera creencia puede ser entendida, sencillamente, como un 
hábito de acción funcional en la práctica (Peirce, [1878] 1986 : 263-66). Así, 
el objetivo de cualquier investigación es el acuerdo sobre una opinión, que en 
el caso de los conocimientos científicos también es una cuestión de lograr la 
justificación o legitimación de una opinión de parte de la comunidad científica. 
“Puede parecernos que esto no es suficiente, y que buscamos, no simplemente 
una opinión, sino una opinión verdadera”, Peirce resalta el antiguo argumento 



385

Hacia un relacionalismo metodológico pragmático. 
De la filosofización de la sociología a la sociologización de la filosofía

ISSN 2011– 0324

realista, derivado al menos a partir de Platón, sólo para hacer hincapié en que, 
de hecho:

[…] tan pronto como se logra una creencia firme, quedamos 
completamente satisfechos [...] Lo más que puede sostenerse es que 
buscamos una creencia que pensamos que es cierta, pero creemos que 
cada una de nuestras creencias es verdadera y, de hecho, afirmarlo 
es una mera tautología ([1877] 1986 : 248).

 
Por lo tanto, aunque Peirce se asemeja a los filósofos realistas más que los 

otros clásicos del pragmatismo, el punto de vista del actor humano se plantea 
como inevitable en su perspectiva, al igual que en la de James y Dewey.

Cuando las creencias son entendidas como hábitos de acción, se concreta 
que se puede pensar en cualquier cosa sólo desde el punto de vista del actor, que 
nadie puede salirse de sus propias acciones. Por consiguiente, todos los hechos 
son operativos en el sentido en que están ligados inextricablemente a la acción; 
los hechos son lo que son con respecto a una u otra operación, desde el punto de 
vista de uno u otro actor (Peirce, [1877] 1986, 1986 [1878]; James, [1881] 1979 
: 99; 1981 : 27ff.; Dewey, [1929] 1984 : 89-92; [1938] 1991, 116-17). Como 
investigadores humanos, sólo nos interesan las causas relevantes para nuestras 
actividades –causas lo suficientemente específicas para ser útiles para nuestros 
propósitos (James, [1880] 1979 : 163-66; Dewey, [1938] 1991 : 52-57). “Esto 
es […] la necesidad de imponernos, como seres humanos, limites para nuestra 
opinión”, señala James:

 
Al igual que un astrónomo quien al estudiar los movimientos de las 
mareas en el océano, no tiene en cuenta las olas hechas por el viento 
[...] Al igual que el francotirador quien, en al cuadrar la mira de su 
rifle, considera el movimiento del viento, más no [...] el movimiento 
de la tierra y el sistema solar  ([1880] 1979 : 166).

 
Las consultas científicas también deben limitarse a estudios de casos específicos 

que apunten a responder preguntas de investigación planteadas desde el punto 
de vista de los propios investigadores.

El conocimiento se adquiere haciendo las cosas, y “las ideas son enunciados 
no de lo que es o ha sido sino de actos por realizar” (Dewey, [1929] 1984 : 111) 
y, por lo tanto, cada vez que se selecciona algo como la causa de algo en una in-
vestigación, se hace desde el punto de vista del actor de una investigación. Se trata 
de una selección que implica distinguir la causa de las condiciones del trasfondo 
y depende del conocimiento que uno tiene y puede utilizar en las predicciones. 



386

Osmo Kivinen y Tero Piiroinen

CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia

Por consiguiente, no tiene sentido suponer que las descripciones que utilizamos 
de alguna manera representan “las causas verdaderas” sin ningún punto de vista 
(Putnam, 1990 : 87; Rorty, 1999 : 32-33). Entendido de esta manera, dentro 
del proceso de investigación científica social real no hay espacio para contemplar 
los elementos que son independientes y preceden a la investigación en el sentido 
de un metafísico. El avance de la ciencia no se debe entender en términos de 
la ciencia que se aproxima, cada vez más, a las verdades reales que se pueden 
determinar metafísicamente, sino, como anota Rorty (1998 : 5), en términos 
de la facultad creciente de hacer predicciones y ayudar a las personas a controlar 
una diversidad de situaciones de una mejor manera que antes.

No obstante, en lo que Rorty no enfatiza suficientemente es en que el creciente 
poder de hacer predicciones requiere un trabajo metodológico notable. Cuando 
pensamos en el saber en términos de acciones y concebimos toda la conceptuali-
zación científica como herramientas para las acciones, vemos claramente que, al 
igual que cualquier otra herramienta que un científico podría utilizar –hojas de 
cálculo, radiotelescopios o microscopios electrónicos– también las herramientas 
conceptuales, como el “relacionalismo”, necesitan un mantenimiento continuo, 
y eso es lo que tratamos ofrecer en este artículo. Un científico social que quiera 
estar actualizado necesita estudios metodológicos a través de los cuales refine 
constantemente el conjunto de herramientas conceptuales –asegurándose que 
los conceptos continúen siendo fácilmente operacionalizables con relación a la 
solución de los problemas de la investigación científica social más comunes dentro 
del marco de referencia pertinente. Por lo tanto, se puede anotar que aunque el 
contraste entre Rorty y Searle, examinado anteriormente, capta bien la distinción 
entre la sociologización de la filosofía y la filosofización de la sociología, existen 
otros aspectos de nuestro relacionalismo metodológico que nos ubican entre 
las posiciones de Rorty y Searle. En estos aspectos, nos apoyamos directamente 
en los clásicos del pragmatismo, en particular en Dewey, destacando que, al 
ser entendida correctamente, “la filosofía de las ciencias sociales” se concentra 
especialmente en el trabajo metodológico en el ámbito de las ciencias sociales.

Siguiendo el enfoque operacionalista de Dewey, llegamos a una forma práctica, 
de comprender las ciencias sociales orientada en los problemas. Debido a que 
todo  conocimiento humano está relacionado con los objetivos del investigador 
y todas las creencias deben ser sopesadas sólo en la acción intencional y en sus 
consecuencias, también las conceptualizaciones científicas sociales utilizadas por 
los investigadores son herramientas que deben ser operacionalizadas a las cosas por 
hacer. La validez de cualquier creencia sólo se puede probar tratando de actuar 
consecuentemente (Dewey [1929] 1984 : 103, 157, 242-43). Por lo tanto, con 



387

Hacia un relacionalismo metodológico pragmático. 
De la filosofización de la sociología a la sociologización de la filosofía

ISSN 2011– 0324

el objetivo de averiguar qué conflictos y cooperación reales se presentan entre 
las personas en una comunidad específica y qué problemas sociales específicos 
enfrentan estas personas en su vida cotidiana, los científicos pragmáticos sociales 
confrontan la cuestión de cómo operacionalizar los problemas de investigación 
más comunes en formas que sean mesurables para que posteriormente se puedan 
especificar las causas y consecuencias relevantes para las preguntas que nos ocu-
pan (Kivinen y Piiroinen, 2004; Dewey, [1938] 1991 : 481-505; Dewey, [1920] 
1982 : 187-94; James, [1880] 1979 : 164-66, 170-76; [1890] 1979, 193-94).

Tiene el mismo interés estudiar las esencias metafísicas de las herramientas 
conceptuales –por ejemplo “las estructuras sociales” o “las creencias racionales”– 
como estudiar la esencia metafísica de tenedores y cucharas –usando el ejemplo 
de Louis Menand (2001 : 361): 

 
Cuando un tenedor resulta inadecuado para la tarea de tomarse 
la sopa, no tiene sentido discutir acerca de si hay algo inherente a 
la naturaleza de los tenedores o de la sopa que explique el fracaso. 
Simplemente se busca una cuchara. 

 
Los relacionalistas metodológicos evitan todo el juego de lenguaje ontológico 

y, con ello, las dos puntas del debate ontológico sobre el individualismo / colec-
tivismo. Como los conceptos utilizados en las ciencias sociales son entendidos 
simplemente como herramientas más o menos útiles para describir y predecir 
las actividades humanas –operacionalizables para actividades específicas de 
investigación que un investigador puede llevar a cabo– no tenemos necesidad 
de hipostasiar sobre los “referentes” de estos conceptos y mucho menos afirmar 
que algunos de dichos referentes deban ser planteados como un fundamento 
filosófico a priori de la investigación científica social. Ninguno de los mecanismos 
descriptivos para clasificar las actividades debe ser considerado indispensable en 
el sentido que las actividades de investigación científica social no podrían ser 
iniciadas o desarrolladas sin ellos.

Las conceptualizaciones que hemos encontrado más adecuadas para describir 
las actividades humanas se encuentran entre las herramientas más tradicionales 
del pragmatismo que son acordes con lo que podríamos denominar la historia 
darwiniana, la cual describe la vida como transacciones de organismos y medio 
ambiente, como acción e interacción. Como lo expresa Dewey (1983 [1922]), 
los seres humanos se pueden describir como organismos que operan simplemente 
sobre la fortaleza de sus hábitos. Un organismo viviente, como un ser humano, 
continuamente actúa en virtud de sus hábitos, lidiando con el medio durante 
toda su vida, sin necesitar razones concretas para ello; no tiene sentido pregun-



388

Osmo Kivinen y Tero Piiroinen

CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia

tarse por qué vivir y actuar, sino cómo. Así podemos entender claramente que 
las personas logran hacer las cosas cotidianas correctamente sin pensar en ellas 
conscientemente –saben cómo hacer las cosas, mucho más que las cosas que 
pueden explicar (Ryle, 1949 : 25-61; Polanyi, 1969).

A medida que las interacciones entre las personas se institucionalizan en el 
tiempo y adquieren formas comunales establecidas, surgen las costumbres y las 
culturas. Las comunidades, entonces, pueden considerarse como conjuntos de 
costumbres institucionalizadas, heredadas de una generación a otra y de un indi-
viduo a otro. En toda  comunidad humana, el lenguaje juega un papel crucial y 
por eso, siempre habrá el saber-“cómo hacer” corporeizado y los conocimientos 
lingüísticos, que se distinguen conceptualmente el uno del otro. De hecho, ya un 
cuarto de siglo antes de Gilbert Ryle, Dewey (1983 [1922] : 124-25) distinguió 
el saber proposicional acerca de algo, de los saberes corporeizados del saber-cómo, 
indicando que sólo el primero es “conocimiento que implica una reflexión y 
un reconocimiento conscientes”, y por lo tanto, debe ser contrastado con toda 
“habilidad práctica adquirida [que] no es conocimiento, excepto por cortesía”.11

El concepto de hábito sigue siendo el concepto clave en la metodología prag-
mática: los filósofos, al igual que los pianistas, carpinteros, médicos y políticos 
son capaces de hacer lo que hacen por llevar los hábitos corporeizados que llevan. 
“El acto debe preceder al pensamiento y un hábito a la capacidad de evocar el 
pensamiento a voluntad” (Dewey [1922] 1983 : 25, 128). Los investigadores 
científicos sociales están interesados en la vida social de una u otra comunidad, 
y debido a que las prácticas humanas dentro de las comunidades son en su 
mayor parte acciones colectivas sobre la fortaleza del saber-cómo, el tema de las 
investigaciones científicas sociales no se puede restringir al lenguaje y a la conver-
sación. Sin embargo, el conocimiento adquirido en cualquier campo científico, 
el conocimiento valorado en las conversaciones de expertos y registrado en libros 
y bases de datos, es sólo saber lingüístico acerca de algo –que, por supuesto, si-
gue estando ligado y orientado en hacer las cosas.  El conocimiento lingüístico 
acerca de algo es la única forma de conocimiento que podemos explicar, discutir 
y debatir y la única con la que podemos esperar mejorar nuestra comunicación 
y coordinación de acciones en cualquier comunidad. Por lo tanto, el desarrollo 
de la metodología en un campo de investigación se fortalecerá significativamente 
si se tiene en cuenta la sociología de dicho campo.

11   Es precisamente debido a esta distinción conceptual entre conocimiento proposicional y destrezas para el 
saber-cómo, y enfatizando (Archer, 2000 : 164) que sólo el primero es denominado correctamente conocimiento, 
que podemos evitar las confusiones involucradas al hablar acerca de un conocimiento no lingüístico comprendido 
directamente (Kivinen y Piiroinen, 2006).



389

Hacia un relacionalismo metodológico pragmático. 
De la filosofización de la sociología a la sociologización de la filosofía

ISSN 2011– 0324

Como lo entiende Dewey, el razonamiento científico se constituye en gran 
medida en las conversaciones que desarrollan y definen creencias –como hábi-
tos de acción– con relación a otras creencias. Dentro de esta conversación, los 
conceptos se transforman en algo cada más relevante para el problema que se 
estudia, esperando que termine sugiriendo operaciones de investigación reales 
para probar la aplicabilidad de dichas  creencias (Dewey [1938] 1991 : 115). 
De acuerdo a este planteamiento de Dewey sobre la conclusión de que la inves-
tigación científica social debe ser vista como una forma de tratar de responder 
cuestiones de investigación importantes de manera práctica, que ayuden a la 
solución de problemas reales de las personas en su vida social, los científicos 
sociales pragmáticos consideran que no tiene ningún sentido teorizar sobre la 
“verdadera naturaleza de la realidad social”. 

 
Palabras finales

Hemos contrastado dos formas opuestas de comprender el relacionalismo y 
la investigación en las ciencias sociales –la filosofización de la sociología y la socio-
logización de la filosofía. Como pragmáticos, preferimos sociologizar la filosofía, 
comprendiendo todas las teorías y las doctrinas en contextos sociales e históricos 
adecuados. A diferencia de quienes consideran que las revelaciones filosóficas 
de la realidad constituyen la base adecuada para las prácticas de la investigación 
científica, nosotros preferimos enfocar las ciencias sociales desde la dirección 
contraria –desde la perspectiva de la metodología basada en el problema, en vez 
de la teorización metafísica. Abandonamos el dualismo filosófico entre sujeto 
cognoscente y objetos por conocer, un dualismo que lleva a los realistas a pensar 
que es necesario fundamentar las investigaciones científicas en la teorización, en 
primer lugar, sobre la naturaleza final de los objetos a conocer –ontología– y, en 
segundo lugar, sobre de la relación entre el sujeto y los objetos –epistemología. 
Nuestro propio enfoque, denominado relacionalismo metodológico, toma de los 
clásicos del pragmatismo la enseñanza que la filosofía de las ciencias sociales es 
más adecuada para la labor metodológica dentro del campo de ciencias sociales. 
Así, nos diferenciamos  tanto de los realistas que hacen énfasis en el papel de la 
fundamentación ontológica a expensas de la metodología y de los relativistas 
extremos que no ven qué caso tiene la labor metodológica que sugerimos. Además, 
nuestro relacionalismo metodológico difiere del enfoque de Pierre Bourdieu –con 
el mismo nombre– por ser más fiel a la idea de que la práctica es fundamental, 
pero evitando el atractivo de construir una teoría de la práctica.

Durante su larga carrera, Dewey criticó a los letrados que pensaban que el 
conocimiento es válido científicamente sólo en la medida en que revele la reali-



390

Osmo Kivinen y Tero Piiroinen

CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia

dad como tal. Le pareció más importante preguntarse cómo diferentes tipos de 
concepciones podrían ayudar a las personas a solucionar los problemas prácticos 
que enfrentan. La certidumbre cognitiva está integrada a la necesidad de garan-
tizar los resultados de las acciones, no con eternas verdades metafísicas (Dewey, 
[1929] 1984 : 30-31, 36). Abandonar  inalcanzables requisitos metafísicos pre-
vios ayudará a avanzar hacia enfoques totalmente operacionalistas pragmáticos 
centrados en la acción, los cuales apoyan los intentos de los científicos sociales 
por ayudar a resolver problemas de la vida social a través de estudios de casos 
orientados en los problemas. 

 
Referencias

Alexander, J. 1995. Fin de siècle social theory: Relativism, reduction, and the problem 
of reason. London: Verso.

Archer, M. S. 1995. Realist social theory: The morphogenetic approach. Cambridge: 
Cambridge University Press.

____________. 2000. Being human: The problem of agency. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Bello, D. C., and C. Chelariu, and L. Zhang. 2003. The antecedents and perfor-
mance consequences of relacionalismo in export distribution channels. Journal 
of Business Research 56 (1): 1-16.

Bhaskar, R. 1979. The possibility of naturalism: A philosophical critique of the 
contemporary human sciences. Brighton: Harvester.

____________. 1986. Scientific realism and human emancipation. London: Verso.

____________. 2002. From science to emancipation: Alienation and the actuality 
of enlightenment. New Delhi: Sage.

Blanshard, B. 1980. Autobiography. In The library of living philosophers, vol. 15, 
edited by P. A. Schilpp. La Salle, IL: Open Court.

Bourdieu, P. 1977. Outline of a theory of practice. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

____________. 1988. Homo academicus. Cambridge: Polity.

____________. 1992. The logic of practice. Cambridge: Polity.

____________. 1993. The field of cultural production: Essays on art and literature. 
Cambridge: Polity.



391

Hacia un relacionalismo metodológico pragmático. 
De la filosofización de la sociología a la sociologización de la filosofía

ISSN 2011– 0324

____________. 1996. The state nobility: Elite schools in the field of power. Cam-
bridge: Polity.

____________. 1998. Practical reason: On the theory of action. Cambridge: Polity.

____________. 2000. Pascalian meditations. Cambridge: Polity.

Bourdieu, P., and L. Wacquant. 1992. An invitation to reflexive sociology. Chicago: 
University of Chicago Press.

Cambridge Dictionary of Philosophy. 1999. General editor R. Audi. 2nd ed. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Collins, R. 1989. Toward a neo-Meadian sociology of mind. Symbolic Interac-
tion 12 (1): 1-32.

____________. 1998. The sociology of philosophies: A global theory of intellectual 
change. Cambridge, MA: Belknap Press of Harvard University Press.

Coulter, J. 1979. The social construction of mind: Studies in ethnomethodology and 
linguistic philosophy. London: Macmillan.

Kivinen, Piiroinen / Toward Pragmatist Methodological Relacionalismo 23

Davidson, D. 1984. On the very idea of a conceptual scheme. In his Inquiries 
into truth and interpretation. Oxford: Clarendon.

____________. 1990. The structure and content of truth. Journal of Philosophy 
87 (6): 279-328.

Dennett, D. C. 2003. Freedom evolves. New York: Penguin.

Dewey, J. [1920] 1982. Reconstruction in philosophy and essays. In The middle 
works of John

Dewey, vol. 12, edited by J. A. Boydston. Carbondale: Southern Illinois Uni-
versity Press.

____________. [1922] 1983. Human nature and conduct. In The middle works 
of John Dewey, vol. 14, edited by J. A. Boydston. Carbondale: Southern Illinois 
University Press.

____________. [1925] 1981. Experience and nature. In The later works of 
John Dewey, vol. 1, edited by J. A. Boydston. Carbondale: Southern Illinois 
University Press.

____________. [1929] 1984. The quest for certainty. In The later works of 
John Dewey, vol. 4, edited by J. A. Boydston. Carbondale: Southern Illinois 
University Press.



392

Osmo Kivinen y Tero Piiroinen

CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia

____________. [1938] 1991. Logic: The theory of inquiry. In The later works 
of John Dewey, vol. 12, edited by J. A. Boydston. Carbondale: Southern Illinois 
University Press.

Elias, N. 1976. Über den prozeß der zivilisation: Soziogenetische und psychogene-
tische untersuchungen.

Erster Band: Wandlungen des verhaltens in den weltlichen oberschichten des abend-
landes. Taschenbuch. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

____________. 1982. Über den prozeß der zivilisation: Soziogenetische und psy-
chogenetische untersuchungen. Zweiter Band: Wandlungen der gesellschaft entwurf 
zu einer theorie der zivilisation. Taschenbuch. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Emirbayer, M. 1997. Manifesto for a relational sociology. American Journal of 
Sociology 103 (2): 281-317.

Fuchs, S. 2001. Against essentialism: A theory of culture and society. Cambridge, 
MA: Harvard University Press.

Fuller, S. 1988. Social epistemology. Bloomington: Indiana University Press.

____________. 2003. The unended quest for legitimacy in science. Philosophy 
of the Social Sciences 33 (4): 472-78.

Haack, S. 1993. Evidence and inquiry: Towards reconstruction in epistemology. 
Oxford: Blackwell.

____________. 1998. Manifesto of a passionate moderate: Unfashionable essays. 
Chicago: University of Chicago Press.

Harré, R. 1986. Varieties of realism: A rationale for the natural sciences. Oxford: 
Blackwell.

____________. 1997. Forward to Aristotle: The case for a hybrid ontology. 
Journal for the Theory of Social Behaviour 27 (2/3): 173-91.

____________. 1998. When the knower is also the known. In Knowing the 
social world, edited by T. May and M. Williams. Buckingham, UK: Open Uni-
versity Press.

____________. 2002. [Harré’s contribution to the discussion in Bhaskar 2002, 
on pp. 96-124.]

Heil, J. 2003. Levels of reality. Ratio 16 (3): 205-21.

Hodgson, G. M. 2004. The evolution of institutional economics: Agency, structure 
and Darwinism in American institutionalism. London: Routledge.



393

Hacia un relacionalismo metodológico pragmático. 
De la filosofización de la sociología a la sociologización de la filosofía

ISSN 2011– 0324

Jackson, P., and D. Nexon. 1999. Relations before states: Substance, process 
and the study of world politics. European Journal of International Relations 5 
(3): 291-332.

James, W. [1880] 1979a. Great men and their environment. In The will to believe 
and other essays in popular philosophy: The works of William James, edited by F. 
H. Burkhardt. Cambridge, MA: Harvard University Press.

____________. [1881] 1979b. Reflex action and theism. In The will to believe 
and other essays in popular philosophy: The works of William James, edited by F. 
H. Burkhardt. Cambridge, MA: Harvard University Press. 24 Philosophy of 
the Social Sciences

____________. [1890] 1979c. The importance of individuals. In The will to 
believe and other essays in popular philosophy: The works of William James, edited 
by F. H. Burkhardt. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Kauppi, N. 2000. The politics of embodiment: Habits, power, and Pierre Bourdieu’s 
theory. Frankfurt am Main: Peter Lang.

Kiser, E., and M. Hechter. 1991. The role of general theory in comparative-
historical sociology. American Journal of Sociology 97 (1): 1-30.

Kivinen, O. 2002. Higher learning in an age of uncertainty: From postmodern 
critique to appropriate university practices. In Higher education in a globalising 
world, edited by J. Enders and O. Fulton. Dordrecht: Kluwer Academic.

Kivinen, O., and T. Piiroinen. 2004. The relevance of ontological commitments 
in social sciences: Realist and pragmatist viewpoints. Journal for the Theory of 
Social Behaviour 34 (3): 231-48.

____________. 2006. On the limits of a realist conception of knowledge: A 
pragmatist critique of Archerian realism. Sociological Review 54 (2): 224-41.

Kivinen, O., and P. Ristelä. 2001. Pragmatistisia näkökulmia tiedonhankintaan ja 
toimintaan: Metodologinen relacionalismoi käytännön toiminnassa [Pragmatist 
perspectives on the procurement of information and action: Methodological 
relacionalismo in concrete action].

Sosiologia 38 (4): 249-59.

____________. 2002. Even higher learning takes place by doing: From post-
modern critique to pragmatic action. Studies in Higher Education 27 (4): 419-30.

____________. 2003. From constructivism to a pragmatist conception of learn-
ing. Oxford Review of Education 29 (3): 363-75.



394

Osmo Kivinen y Tero Piiroinen

CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia

Margolis, J. 2002. Dewey’s and Rorty’s opposed pragmatisms. Transactions of 
the Charles S. Peirce Society 38 (1/2): 117-35.

____________. 2003. The benign antinomy of a constructive realism. In Prag-
matic naturalism and realism, edited by J. Shook. Amherst, NY: Prometheus.

Martin, J. L. 2003. What is field theory? American Journal of Sociology 109 (1): 
1-34.

Mayr, E. 1982. The growth of biological thought: Diversity, evolution, and inheri-
tance. Cambridge, MA: Belknap Press of Harvard University Press.

Mead, G. H. [1913] 2005. The social self. In Pragmatism: Critical concepts in 
philosophy vol. 1, edited by R. B. Goodman. New York: Routledge.

Medina, J. 2003. Wittgenstein and nonsense: Psychologism, Kantianism, and 
the habitus. International Journal of Philosophical Studies 11 (3): 293-318.

____________. 2004. In defense of pragmatic contextualism: Wittgenstein 
and Dewey on meaning and agreement. Philosophical Forum 35 (3): 341-69.

Menand, L. 2001. The metaphysical club. London: HarperCollins.

Oxford Dictionary of Philosophy. 1996. Edited by Simon Blackburn. Oxford: 
Oxford University Press.

Peirce, C. S. [1877] 1986a. The fixation of belief. In Writings of Charles S. Peirce: 
A chronological edition, vol. 3, edited by C. J. W. Kloesel. Bloomington: Indiana 
University Press.

____________. [1878] 1986b. How to make our ideas clear. In Writings of 
Charles S. Peirce: A chronological edition, vol. 3, edited by C. J. W. Kloesel. 
Bloomington: Indiana University Press.

Pleasants, N. 1996. Nothing is concealed: De-centring tacit knowledge and rules 
from social theory. Journal for the Theory of Social Behaviour 26 (3): 233-55.

Polanyi, M. 1969. Personal knowledge: Towards a post-critical philosophy. London: 
Routledge.

Kivinen, Piiroinen / Toward Pragmatist Methodological Relacionalismo 25

Potter, G. 2000. For Bourdieu, against Alexander: Reality and reduction. Journal 
for the Theory of Social Behaviour 30 (2): 229-46.

Putnam, H. 1987. The many faces of realism. La Salle, IL: Open Court.

____________. 1990. Realism with a human face. Cambridge, MA: Harvard 
University Press.



395

Hacia un relacionalismo metodológico pragmático. 
De la filosofización de la sociología a la sociologización de la filosofía

ISSN 2011– 0324

Remedios, F. 2003. Fuller and Rouse on the legitimation of scientific knowledge. 
Philosophy of the Social Sciences 33 (4): 444-63.

Rescher, N. 1996. Process metaphysics: An introduction to process philosophy. Al-
bany: State University of New York Press.

____________. 2000. Realistic pragmatism: An introduction to pragmatic phi-
losophy. Albany: State University of New York Press.

Rorty, R. 1997. Realism, antirealism, and pragmatism: Comments on Alston, 
Chisholm, Davidson, Harman, and Searle. In Realism/antirealism and epistemol-
ogy, edited by C. B. Kulp. Lanham, MD: Rowman & Littlefield.

____________. 1998. Truth and progress. In his Philosophical papers, vol. 3. 
Cambridge: Cambridge University Press.

____________. 1999. Philosophy and social hope. Harmondsworth, UK: Penguin.

Rorty, R., and J. Searle. 1999. Rorty v. Searle, at last: A debate. Logos 2 (3): 20-67. 

Rosenthal, S. 2000. Time, continuity, and indeterminacy: A pragmatic engagement 
with contemporary perspectives. Albany: State University of New York Press.

____________. 2003. The pragmatic reconstruction of realism: A pathway for 
the future. In Pragmatic naturalism and realism, edited by J. Shook. Amherst, 
NY: Prometheus.

Rouse, J. 1987. Knowledge and power: Toward a political philosophy of science. 
Ithaca, NY: Cornell University Press.

____________. 2003. Remedios and Fuller on normativity and science. Phi-
losophy of the Social Sciences 33 (4): 464-71.

Ryder, J. 2003. Reconciling pragmatism and naturalism. In Pragmatic naturalism 
and realism, edited by J. Shook. Amherst, NY: Prometheus.

Ryle, G. 1949. The concept of mind. London: Hutchinson.

Searle, J. 1993. Rationality and realism, what is at stake? Daedalus 122 (4): 55-83.

____________. 1995. The construction of social reality. New York: Free Press.

____________. 2001. Social ontology and the philosophy of society. In On the 
nature of social and institutional reality, edited by E. Lagerspetz, H. Ikäheimo, 
and J. Kotkavirta. Jyväskylä: SoPhi.

Sellars, W. 1956. Empiricism and the philosophy of mind. In The foundations 
of science and the concept of psychology and psychoanalysis, vol. 1 of Minnesota 



396

Osmo Kivinen y Tero Piiroinen

CS No. 6, 363 - 396, julio – diciembre 2010. Cali – Colombia

studies in the philosophy of science, edited by Herbert Feigl and Michael Scriven, 
253-329. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Sheehy, P. 2003. Social groups, explanations and ontological holism. Philosophi-
cal Papers 32 (2): 193-224.

Somers, M. 1998. “We’re no angels”: Realism, rational choice, and relationality 
in social science. American Journal of Sociology 104 (3): 722-84.

Tilly, C. 1984. Big structures, large processes, huge comparisons. New York: Rus-
sell Sage.

____________. 1995. To explain political processes. American Journal of Sociology 
100 (6): 1594-610.

____________. 2001. Relational origins of inequality. Anthropological Theory 1 
(3): 355-72.

Valverde, M. 1998. Governing out of habit. Studies in Law, Politics, and Society 
18: 217-42.

Van Bouwel, J. 2004. Explanatory pluralism in economics: Against the main-
stream? Philosophical Explorations 7 (3): 299-315. 26 Philosophy of the Social 
Sciences

Vandenberghe, F. 1999. “The real is relational”: An epistemological analysis of 
Pierre Bourdieu’s generative structuralism. Sociological Theory 17 (1): 32-67.

Wittgenstein, L. 1953. Philosophical investigations. Oxford: Blackwell.


