


101

“¡Eso no nos representa!” Historia, contexto(s) y representación 
en el Monumento Nacional a la Memoria de las Víctimas del 
Holocausto Judío de Buenos Aires, Argentina � ❧

Emmanuel Nicolás Kahan
Universidad Nacional de La Plata, Argentina

https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05
Recepción: 28 de febrero de 2024 / Aceptación: 21 de mayo de 2024 / Modificación: 6 de junio de 2024

Cómo citar: Kahan, Emmanuel Nicolás. “‘¡Eso no nos representa!’ Historia, contexto(s) y representación en el Monumento 
Nacional a la Memoria de las Víctimas del Holocausto Judío de Buenos Aires, Argentina”, Historia Crítica, n.° 93 (2024): 
101-127, doi: https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

Objetivo/Contexto: En el campo de los estudios sobre el Holocausto, la experiencia latinoamericana ha ocu-
pado un espacio liminar. Aun cuando se enuncia el carácter global que asumieron sus formas de recordación, 
resultan poco abordados los casos nacionales de esta región. El presente trabajo aborda un caso nacional 
específico a través del registro de construcción del Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto Judío, 
ubicado en la ciudad de Buenos Aires, Argentina. La presente investigación releva el proceso legal y admi-
nistrativo que acompañó su gestación, el reconocimiento de los actores que fueron interviniendo a lo largo 
del período y, finalmente, el carácter y debates que suscitó la arquitectura del panteón. Este ciclo, que se 
prolongó por poco más de dos décadas, permitió matizar el sentido acerca del carácter global de la memoria 
del Holocausto atendiendo a los modos en que aquella experiencia fue resignificada en un contexto nacional. 
Metodología: Para la realización de esta investigación, se utilizaron técnicas cualitativas en el análisis de los 
expedientes del trámite legislativo y patrimoniales, fuentes periodísticas, entrevistas a actores involucrados 
y un filme documental Monumento, cuyo objetivo fue dar cuenta de la historia de su construcción y la matriz 
representacional de aquel memorial. Originalidad: Si bien ha habido, en los últimos años, algunos trabajos 
que abordaron la memoria del Holocausto en Argentina, los mismos se concentraron en diversos soportes 
culturales: la literatura, el cine, las narrativas testimoniales. Este trabajo se propone abordar un objeto cuya 
materialidad es de otra índole, monumental, y que fue concebida como una política pública de carácter con-
memorativo. El análisis en torno a la construcción de este panteón memorial permitió reconocer cómo se 
entrecruzaron las dimensiones transnacionales del recuerdo del Holocausto con aspectos del proceso político 
argentino de los últimos veinte años. Conclusiones: El análisis del proceso de construcción y la materialidad 
que asumió su arquitectura evidencian, por un lado, los modos en que interactúan las dimensiones globales 
de recordación del Holocausto con los contextos locales y, en segundo término, las tensiones suscitadas entre 
los actores y organizaciones que promueven su memoria y las víctimas de la persecución nazi en Argentina.

Palabras clave: Argentina, arquitectura, Estado argentino, Holocausto, memoria, monumento.

❧	 Este artículo se deriva de la investigación “Recepción, configuraciones y usos de la memoria del Holocausto 
en Argentina durante la segunda mitad del siglo xx” financiada por el Consejo Nacional de Investigaciones 
Científicas y Tecnológicas (conicet).

https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05
https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05


102 “¡Eso no nos representa!” Historia, contexto(s) y representación en el Monumento
Emmanuel Nicolás Kahan

“That does not represent us!” History, context(s), and representation at the 
National Monument to the Memory of the Victims of the Jewish Holocaust in 
Buenos Aires, Argentina

Abstract. Objective/Context: In the field of Holocaust studies, the Latin American experience has occupied 
a liminal space. Even when the global character assumed by its forms of remembrance is widely accepted, 
little attention has been paid to the national cases of this region. This paper deals with a specific national case 
through the construction record of the National Monument to the Victims of the Jewish Holocaust, located 
in the city of Buenos Aires, Argentina. The present research reveals the legal and administrative process 
that accompanied its gestation, the recognition of the actors that intervened throughout the period, and, 
finally, the character and debates that the architecture of the pantheon provoked. This cycle, which lasted a 
little more than two decades, allows us to qualify the meaning of the global character of Holocaust memory 
by considering how this experience was redefined in a national context. Methodology: For this research, 
qualitative techniques are used in the analysis of the legislative and patrimonial records, journalistic sources, 
interviews with involved actors, and a documentary film called “Monument,” which aims to give an account 
of the history of its construction and the representational matrix of that memorial. Originality: Although 
there have been, in recent years, some works that addressed the memory of the Holocaust in Argentina, they 
focused on various cultural media: literature, film, and testimonial narratives. This paper addresses an object 
whose materiality is different—monumental—and which was conceived as a public policy of commemorative 
character. The analysis of the construction of this memorial pantheon allows recognition of how the transna-
tional dimensions of Holocaust remembrance intersected with aspects of the Argentine political process of 
the last twenty years. Conclusions: The analysis of the construction process and the materiality assumed by 
its architecture demonstrate, first, how the global dimensions of Holocaust remembrance interact with local 
contexts and, second, the tensions raised between the actors and organizations that promote its memory and 
the victims of Nazi persecution in Argentina.

Keywords: Architecture, Argentina, Argentine State, Holocaust, memory, monument.

“Isso não nos representa!” História, contexto(s) e representação no Monumento 
Nacional à Memória das Vítimas do Holocausto Judaico em Buenos Aires, Argentina

Resumo. Objetivo/contexto: no campo dos estudos sobre o Holocausto, a experiência latino-americana tem 
ocupado um espaço delimitado. Mesmo quando o caráter global assumido por suas formas de memória é 
mencionado, os casos nacionais dessa região têm sido pouco abordados. Este artigo aborda um caso nacional 
específico por meio da construção do Monumento Nacional às Vítimas do Holocausto Judaico, localizado 
na cidade de Buenos Aires, Argentina. Nesta pesquisa, examina-se o processo legal e administrativo que 
acompanhou sua gestação, o reconhecimento dos atores que intervieram ao longo do período e, finalmente, 
o caráter e os debates que a arquitetura do panteão suscitou. Esse ciclo, que se estendeu por pouco mais 
de duas décadas, permitiu realçar o significado do caráter global da memória do Holocausto ao considerar 
as maneiras pelas quais essa experiência foi ressignificada em um contexto nacional. Metodologia: 
para realizar esta pesquisa, foram utilizadas técnicas qualitativas na análise dos arquivos legislativos e 
patrimoniais, fontes jornalísticas, entrevistas com os atores envolvidos e o filme documentário Monumento, 
cujo objetivo foi dar conta da história de sua construção e da matriz representacional desse memorial. 
Originalidade: embora tenha havido, nos últimos anos, alguns trabalhos que trataram da memória do 
Holocausto na Argentina, eles se concentraram em diferentes suportes culturais: literatura, cinema, 
narrativas testemunhais. Este artigo tem como objetivo abordar um objeto cuja materialidade é de natureza 
diferente, monumental, e que foi concebido como uma política pública de caráter comemorativo. A análise 
em torno da construção desse panteão memorial permite reconhecer como as dimensões transnacionais 
da memória do Holocausto se cruzaram com aspectos do processo político argentino dos últimos 20 anos.   



103Hist. Crít. n.º 93 julio-septiembre · pp. 101-127 · ISSN 0121-1617 · e-ISSN 1900-6152 
https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

Conclusões: a análise do processo de construção e da materialidade que sua arquitetura assumiu, por um 
lado, mostra as maneiras pelas quais as dimensões globais da memória do Holocausto interagem com os 
contextos locais e, por outro, as tensões entre os atores e as organizações que promovem sua memória e as 
vítimas da perseguição nazista na Argentina.

Palavras-chave: Argentina, arquitetura, Estado argentino, Holocausto, memória, monumento.

Introducción 

La memoria del Holocausto ha ocupado un lugar singular en Argentina. Desde un periodo 
temprano, las referencias al exterminio de los judíos de Europa bajo la órbita del régimen nacio-
nalsocialista y sus colaboradores promovieron una serie de prácticas y manifestaciones que fueron 
permeando la sensibilidad pública1. Aunque los sentidos atribuidos a aquella experiencia resul-
taron cambiantes, a lo largo de la segunda mitad del siglo xx2 se puede reconocer que, desde los 
atentados que tuvieron lugar en la década de 1990 contra la Embajada de Israel (1992) y la sede 
de la Asociación Mutual Israelita de Argentina (amia) (1994)3, fueron promovidos una serie de 
dispositivos conmemorativos cuya materialidad resultó de otra envergadura.

Si bien estas iniciativas fueron desarrolladas por diversos actores, uno de los aspectos que 
resultó central desde entonces fue el involucramiento de las agencias y los poderes estatales, tanto 
nacionales, provinciales y municipales como legislativos y del Poder Ejecutivo4. Desde la creación 
de la Comisión de Esclarecimiento de las Actividades Nazis en Argentina (ceana) (1997) y la 
firma de la Declaración de Estocolmo, que promovió la Alianza Internacional para el Recuerdo 
del Holocausto (ihra) (2000), se desarrollaron en el país una serie de políticas públicas tendientes 
a incorporar la memoria del Holocausto en la agenda conmemorativa nacional5. Esta dimensión 
estuvo acompañada por un fenómeno de carácter transnacional, la globalización del recuerdo del 

1	 Darío Brenan y Gustavo Efrón, “Los medios gráficos argentinos durante el nazismo”, Question 1, n.º 11 (2006): 
1-10; Malena Chinski, “Memorias olvidadas: los judíos y la recordación de la Shoá en Buenos Aires” (Tesis 
doctoral, Universidad Nacional de General Sarmiento, 2018).

2	 Emmanuel Kahan, “Usos y narrativas del Holocausto desde la recuperación democrática (1983-2019)”, en 
Novos estudos sobre o Holocausto, ed. por Carlos Reiss e Luzilete Falavinha Karl Schurster (Recife: Edupe, 2022).

3	 El 17 de marzo de 1992 tuvo lugar un primer atentado terrorista, en la ciudad de Buenos Aires, contra la sede de 
la delegación diplomática del Estado de Israel. Tras la explosión de un artefacto, murieron 22 personas y más  
de 200 resultaron heridas. Pocos años después, el 18 de julio de 1994, un segundo ataque tuvo lugar contra la 
sede de la Asociación Mutual Israelita de Argentina (amia), con un saldo de 85 víctimas fatales y alrededor de 
300 heridas. Si bien las investigaciones judiciales no han prosperado en la identificación fehaciente de quiénes 
fueron los responsables de los atentados, las investigaciones periodísticas ponen el foco en la actividad de célu-
las de organizaciones extremistas islámicas. 

4	 El Poder Judicial también fue interpelado en relación con la temática debido a diversos pedidos de extradición 
que se tramitaron en el país desde los años ochenta, pero, con mayor énfasis, durante la década de 1990. Ver 
Leopoldo Schiffrin, “La primacía del derecho internacional sobre el derecho argentino”, en La aplicación de 
tratados sobre derechos humanos por los tribunales locales, ed. por Martín Abregú y Christian Courtis (Buenos 
Aires: CELS, 2004), 115-126. 

5	 Emmanuel Kahan y Celeste Adamoli, “El abordaje del Holocausto desde la trama educativa”, Aletheia 7,  
n.º 14 (2017).



104 “¡Eso no nos representa!” Historia, contexto(s) y representación en el Monumento
Emmanuel Nicolás Kahan

Holocausto6, aunque las formas y los sentidos que adquirió la conmemoración estuvieron marca-
dos por el contexto local.

Si bien la globalización de la memoria del Holocausto comenzó entre fines de la década de 1970 
y comienzos de 1980, tras la emisión internacional de la serie televisiva Holocaust (Marvin, 1979), 
la pretensión de extender y, a su vez, homogeneizar las prácticas conmemorativas en torno al 
exterminio de los judíos de Europa, por medio del involucramiento de los Estados nacionales, se 
propalaron hacia finales del siglo xx y comienzos del xxi7. Como señala Aleida Assman, la creación 
de la ihra comprometió a un amplio conjunto de países europeos, los Estados Unidos de América, 
Israel y Argentina, en el diseño de políticas públicas cuyo objetivo fuera el reconocimiento 
transnacional de aquella experiencia criminal bajo la concepción de una memoria que pusiera el 
foco en el reconocimiento de las víctimas8. 

Si bien esta iniciativa consagró una perspectiva global en torno a las formas de recordación del 
Holocausto, los modos en que su conmemoración se materializó dependieron de los contextos 
políticos, sociales y culturales nacionales en los que aquella memoria fue esgrimida. Por ejemplo, 
la memoria del Holocausto recuperó los crímenes del nazismo con sentidos disímiles, según cada 
país: para destacar el valor de la libertad y la democracia en los Estados Unidos, para cuestionar las 
políticas raciales en el continente africano o justificar la existencia estatal en Israel, así como para 
condenar las violencias sucedidas en el marco del conflicto armado en Colombia9.

En el caso argentino, desde la propuesta de construcción del monumento memorial del 
Holocausto (1994) hasta su inauguración (2016), tuvieron lugar una serie de gobiernos cuyas 
posiciones respecto de la revisión del pasado inmediato y, en particular, de aquellos que implicaran 
una condena de las violaciones a los derechos humanos perpetradas por Estados nacionales, 
resultaron cambiantes, cuando no antagónicos10. Aun así y, como muestran algunos trabajos, la 
memoria del Holocausto se constituyó en un tópico recurrente que congregó a un amplio conjunto 
de actores, desde funcionarios estatales y miembros de organizaciones étnico-comunitarias hasta 
integrantes de organizaciones defensoras de los derechos humanos11. 

6	 Andreas Huyssen, En busca del futuro perdido. Cultura y memoria en tiempos de globalización (México: Fondo 
de Cultura Económica, 2002); Enzo Traverso, El fin de la modernidad judía. Historia de un giro conservador 
(Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2016) y Daniel Levy y Natan Sznaider, The Holocaust and Memory 
in Global Age (Arizona: Temple University Press, 2006).

7	 Hasia Diner, We Remember with Reverance and Love: American Jews and the Myth of Silence after the Holocaust 
(Nueva York: New York University Press, 2009); Peter Novick, The Holocaust and the Collective Memory: The 
American Experience (Londres: Bloomsbury, 2001).

8	 Aleida Assmann, “Transnational Memories”, European Review 22, n.º 4 (2014): 546-556; Valentina Pisanty, Los 
guardianes de la memoria. El retorno de las derechas xenófobas (Valencia: Universitat de Valencia, 2022).

9	 Ver Novick, The Holocaust and the Collective Memory; Edward Kissi, Africans and the Holocaust. Perceptions and 
Responses of Colonized and Sovereign Peoples (Nueva York: Routledge, 2020); Roni Mikel Arieli, Remembering the 
Holocaust in Racial State. Holocaust memory in South Africa from Apartheid to Democracy (1948-1994) (Berlin/
Boston: De Gruyter, 2022); Idith Zertal, La nación y la muerte. La Shoá en el discurso y la política de Israel 
(Buenos Aires: Del Nuevo Extremo, 2010) y Lorena Cardona, “Sobre ciertas cosas que no se pueden nombrar. 
La representación del Holocausto en Colombia” (Tesis de maestría, Universidad Nacional de La Plata, 2015).

10	 Daniel Lvovich y Jacqueline Bisquert, La cambiante memoria de la dictadura (Buenos Aires: Biblioteca 
Nacional, 2008).

11	 Kahan, “Usos y narrativas del Holocausto”.



105Hist. Crít. n.º 93 julio-septiembre · pp. 101-127 · ISSN 0121-1617 · e-ISSN 1900-6152 
https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

Este artículo aborda el proceso de promoción, proyección y construcción del Monumento 
Nacional a las Víctimas del Holocausto Judío, ubicado en la ciudad de Buenos Aires. Si bien su 
inauguración aconteció el 26 de enero de 2016, su materialización posee un registro de más de 
dos décadas. Desde la sanción de la Ley 24636 en 1996, por el Congreso de la Nación, hasta su 
inauguración distintos actores participaron del derrotero que lo hizo posible. La investigación se 
centra en el proceso legal y administrativo que acompañó su gestación, el reconocimiento de los 
actores que fueron interviniendo a lo largo del periodo y alude a los dispositivos monumentales 
que atravesaron su construcción. Esta última dimensión resulta ser un aporte original en función 
de problematizar el aspecto conmemorativo a través de los debates que suscitó la aspiración repre-
sentacional que tuvo el Monumento. Para la investigación, se tuvieron en cuenta los expedientes 
del trámite legislativo y patrimoniales, fuentes periodísticas, entrevistas a actores involucrados12 
y el análisis del filme documental Monumento13, con el objetivo de dar cuenta de la historia de su 
construcción y, a la vez, justificar la matriz estética que adquirió su arquitectura. 

1.	 La monumentalización del Holocausto y sus antecedentes en Argentina

El Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto Judío en Argentina no fue el primer 
panteón ni el único construido con un fin conmemorativo del exterminio nazi en el país austral. 
Según Malena Chinksi, Argentina, como otras naciones, tempranamente promovió memoriales 
dedicados al recuerdo de los judíos europeos que perecieron como consecuencia de la política 
criminal del nazismo y sus colaboracionistas14. El primer monumento, ubicado en el cementerio 
judío de La Tablada, comenzó a construirse a finales de 1945, y su inauguración tuvo lugar en 
enero de 1947. Este estuvo dedicado al recuerdo del “mártir desconocido”, una figura que, como 
sostiene George Mosse, resignificaba el tipo de monumentalización, por entonces contemporáneo, 
al “soldado desconocido”15.

Tras la magnitud de las muertes sucedidas durante la Primera Guerra Mundial, los Estados 
nacionales involucrados promovieron una serie de monumentos dedicados a reconocer a aque-
llos ciudadanos que habían perecido en el marco de los combates. Estos tenían una característica 
novedosa, de época, a la vez que se asentaban en las narrativas de exaltación nacional que había 
acompañado la pedagogía de las estatuas de grandes hombres forjadores de los Estados naciona-
les en la modernidad. A diferencia de estas construcciones, la magnitud cuantitativa que tuvo la 
muerte durante la Primera Guerra Mundial hizo de la figura del “soldado desconocido” un mito 
democrático que integraba a todos los muertos a la comunidad (nacional), y ya no en su dimen-
sión individual y aristocrática. Los altares y los cementerios militares a los caídos incorporaban a 

12	 Cuando se hace referencia a entrevistas, se contemplan las que fueron realizadas por el investigador, así como 
aquellas otras que fueron publicadas en medios de comunicación masiva a quienes participaron de la promo-
ción del monumento.

13	 Fernando Díaz, Monumento (2016).
14	 Malena Chinski, “La amia y el monumento al mártir desconocido en el cementerio israelita de La Tablada”, 

en Identidades, memorias y poder cultural en Argentina (siglos xix y xx), ed. por María Bjer e Iván Cherjovsky 
(Bernal: Universidad Nacional de Quilmes, 2018).

15	 George Mosse, Soldados caídos. La transformación de la memoria de las guerras mundiales (Zaragoza: Prensas 
de la Universidad de Zaragoza, 2016), 138-146.



106 “¡Eso no nos representa!” Historia, contexto(s) y representación en el Monumento
Emmanuel Nicolás Kahan

sujetos sin nombre que habían librado una batalla, y se enfatizaba el valor tradicional de la lucha y 
el sacrificio por el destino de un país16. 

Esta cualidad se trastocó tras la Segunda Guerra Mundial y el Holocausto. Si bien la masividad 
de las muertes fue un rasgo compartido en ambas guerras, el modo en que esta afectó a la población 
civil y, en particular, la persecución y el exterminio que sufrieron, entre otros, los judíos, pusieron 
en cuestión la exaltación de la acción bélica como sostenedora de la nación17. Las construcciones 
conmemorativas en torno de estas muertes no reivindicaban la gloria de la guerra, sino que, por 
el contrario, enfatizaban sus consecuencias devastadoras. Según Mosse, el ideal heroico fue reem-
plazado por el de los caídos como víctimas18. Este trastocamiento de sentidos puede advertirse en 
la propia perspectiva de los actores que, como el vicepresidente de la Delegación de Asociaciones 
Israelitas de Argentina (daia), Ricardo Dubrosky, durante el acto de colocación de la piedra fun-
dacional del panteón de La Tablada, ponían en el centro el carácter involuntario de las víctimas: 
“Nuestro monumento es diferente a los monumentos que todos los pueblos colocan al soldado 
desconocido después de la guerra. Aquellos cayeron luchando con la espada en mano y nuestros 
mártires fueron asesinados en las cámaras de gas, muertos de hambre, frío y toda clase de experi-
mentos médicos realizados sobre ellos por los doctores nazis”19. 

Este monumento fue promovido por la Asociación Mutual Israelita de Argentina (amia), que 
se constituyó en su origen (1896) como una “sociedad de entierros” que velaba por el cumplimiento 
de la liturgia judía cuando un miembro de la comunidad fallecía20. A diferencia del memorial que 
analizaremos más adelante, esta primera construcción conmemorativa no tenía la pretensión de 
ampliar al resto de la sociedad argentina el universo de quienes participaban del recuerdo. Aquellos 
que concurrían a visitarlo eran, primordialmente, familiares de quienes fueron asesinados durante 
el Holocausto y distintas instituciones judías que organizaban actos anuales de recordación21.

En este caso, la arquitectura del panteón se ajustó a las características tradicionales de un monu-
mento elaborado por una sociedad judía de entierros, al colocar una piedra tombal (matseyve, 

16	 Mosse, Soldados caídos, 250.
17	 Mosse, Soldados caídos, 254.
18	 Mosse, Soldados caídos, 266.
19	 Chinski, “La amia y el monumento”, 182.
20	 Chinski, “La amia y el monumento”, 162-164.
21	 Chinski, “La amia y el monumento”, 192. La inmigración de judíos a Argentina acompañó las políticas de pro-

moción de la inmigración que el país promovió desde 1880. Sin embargo, y a diferencia de otros grupos nacio-
nales que arribaron a estas costas, las procedencias de los judíos eran disímiles, pues provenían de países de 
Europa, Rusia, países árabes, etc. A su vez, los motivos de la inmigración judía al país fueron diversos. Mientras 
que una primera ola (1854-1880) se caracterizó por la llegada de quienes oficiaban como representantes de casas 
comerciales de Europa occidental; la segunda, entre 1889 y 1914, estuvo compuesta mayormente por pobla-
ciones que huían de las persecuciones antisemitas en Europa y Rusia o buscaban nuevos horizontes frente a las 
carestías y las hambrunas. La Gran Guerra (1914-1918) cerró, a escala global, el flujo migratorio que comenzó a 
restablecerse desde la década de 1920, pero con menor intensidad. Fueron los ascensos del fascismo en Europa y 
la política de persecución y discriminación racial contra los judíos, implementada por el nazismo, los que dieron 
un nuevo impulso a la inmigración judía al país con la llegada de refugiados que buscaban cobijo en estas tierras. 
Al igual que en la Primera, el desarrollo de la Segunda Guerra Mundial (1939-1945) cortó los circuitos de despla-
zamientos poblacionales a gran escala y sería recién tras el final de la guerra y el Holocausto que los sobrevivien-
tes del exterminio nazi buscaron reconstruir sus vidas en otras tierras. Argentina fue, a escala global, uno de los 
países que recibió mayor flujo de sobrevivientes del Holocausto. Ver Leonardo Senkman, Argentina, la Segunda 
Guerra Mundial y los refugiados indeseables, 1933-1945 (Buenos Aires: Grupo Editor Latinoamericano, 1991).



107Hist. Crít. n.º 93 julio-septiembre · pp. 101-127 · ISSN 0121-1617 · e-ISSN 1900-6152 
https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

en hebreo) para los familiares fallecidos22. Se trataba de una construcción rectangular, de ladrillo 
visto, ornamentado con diversos símbolos identificatorios judíos: una estrella de David en la parte 
superior, donde se encuentra la representación de la llama eterna, un candelabro de siete brazos 
en uno de sus laterales y una inscripción en el frente que aludía al carácter conmemorativo del 
monumento: matsevet zikarón (piedra/monumento de recordación)23. El monumento contenía 
una urna con cenizas que habían sido traídas de Europa24; una práctica habitual que se desarrolló 
desde la posguerra en distintos cementerios judíos25.

Si bien este fue el primer monumento conmemorativo del Holocausto en Argentina, desde la 
década de 1990, tras los atentados sufridos en la Embajada de Israel y la sede de la amia, fueron 
erigidos otros tantos en territorios provinciales que se fundamentaban en la voluntad de constituirse 
en un memorial de carácter público, que trascendieran las fronteras conmemorativas de las institu-
ciones judías. Desde la inauguración en 1994 de un panteón en la provincia del Chaco, en el noreste 
argentino, han proliferado construcciones de memoriales, plazoletas y placas destinadas a recordar el 
Holocausto, o a reconocer a personalidades cuyas biografías se destacan por su protagonismo durante 
aquellos años: los mártires del gueto de Varsovia, Ana Frank, Raoul Wallenberg, entre otros26.

2.	 El Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto: trámite legislativo 
y realización

En 1994 fue presentado, ante la Cámara de Diputados de la Nación, un proyecto de ley cuyo objeto 
era la creación de un monumento nacional recordatorio de las víctimas del Holocausto. La norma 
fue impulsada por el diputado peronista de la provincia del Chaco, Claudio Mendoza, y contaba 
con un amplio acompañamiento de diversas fuerzas políticas representadas en la Cámara Baja27. 
Esta no fue la primera intervención relativa al tema del dirigente chaqueño, quien buscaba 
replicar una iniciativa que había desarrollado en su provincia natal: en 1994, fue inaugurado el 

22	 Chinski, “La amia y el monumento”, 165.
23	 Chinski, “La amia y el monumento”, 188.
24	 Eliahu Toker y Ana Wainstein, Sitios de la memoria. Protagonistas y forjadores de la comunidad judía argentina. 

Cementerios judíos de Liniers y La Tablada (Milá: Buenos Aires, 2005), 32.
25	 Ver Anette Wieviorka, Déportation et génocide. Entre la mémoire et l´oubli (París: Pluriel, 2013), 396-397.
26	 Entre el 2022 y el 2023 se realizó, desde el Ministerio de Educación de la Nación y la Secretaría de Derechos 

Humanos de Argentina, un relevamiento de los monumentos, sitios y centros de documentación del Holo-
causto en el país. Este se puede consultar en Educ.ar Portal, Memorias del Holocausto en Argentina: un mapa de 
espacios, archivos y memoriales, https://www.educ.ar/recursos/158641/memorias-del-holocausto-en-argenti-
na-un-mapa-de-espacios-arc.

27	 El proyecto estuvo acompañado por dirigentes de la Unión Cívica Radical, Elsa Kelly, Silvia Vázquez y Federico 
Storani; los representantes del Partido Socialista, Alfredo Bravo y Ricardo Molinas; la dirigente del Frente 
Grande, Graciela Fernández Meijide, y un nutrido grupo de miembros del Partido Justicialista, Marcelo López 
Arias, Jorge Matzkin, Irma Roy, Gioconda Perrini, Antonio Erman González, Ramón Giménez, Jorge Argüello 
y Patricia Bullrich. Ver “Bases y Proyectos”, mayo de 1990 a febrero de 1999, Sitio Honorable Cámara de 
Diputados de la Nación Argentina (hcdna).

http://Educ.ar
https://www.educ.ar/recursos/158641/memorias-del-holocausto-en-argentina-un-mapa-de-espacios-arc
https://www.educ.ar/recursos/158641/memorias-del-holocausto-en-argentina-un-mapa-de-espacios-arc


108 “¡Eso no nos representa!” Historia, contexto(s) y representación en el Monumento
Emmanuel Nicolás Kahan

“Monumento a la Humanidad en Memoria de las Víctimas del Nazismo”, en la Plaza 9 de Julio de 
la ciudad de Resistencia28.

Quienes participaron de aquella inauguración tenían diversos intereses, trayectorias, 
experiencias y posiciones en torno a la memoria y la valorización del pasado. Sin embargo, 
encontraron, por distintos motivos, un medio comunicante en la memoria del Holocausto; entre 
los integrantes de la Fundación para la Memoria del Holocausto estaban Graciela Jinich, Eugencia 
Unger y Gilbert Lewi; las representantes de Abuelas de Plaza de Mayo, Estela de Carlotto y Rosa 
Tarlovsky de Roisinblit; la diputada del Frente Grande y reconocida activista por los derechos 
humanos, Graciela Fernández Meijide, y los ministros nacionales del Interior, Carlos Corach, y de 
Educación, Jorge Alberto Rodríguez29.

El lugar de estas iniciativas en torno a la memoria del Holocausto contrastó con las políticas 
del gobierno de Carlos Menen (1989-1999) acerca del pasado dictatorial argentino (1976-1983). 
Este gobierno promovió una serie de medidas que tenían como objetivo iniciar un proceso de 
reconciliación nacional que permitiera “dar vuelta la página” respecto de los crímenes del pasado 
reciente. Los indultos dictados por este gobierno peronista, que beneficiaron tanto a los respon-
sables del terrorismo estatal como a las cúpulas de las organizaciones político-militares, fueron 
considerados como una política oficial de “olvido”30. No obstante, durante este periodo, también 
se produjeron una serie de iniciativas, tanto desde la sociedad civil como desde diversos pode-
res estatales, que permitieron matizar el juicio sobre aquella tónica gubernamental: durante los 
años noventa, se registraron desde marcaciones de sitios y erección de monumentos hasta normas 
provinciales que impulsaron conmemoraciones de acontecimientos locales, pasando por leyes 
y resoluciones que reparaban económica y simbólicamente a afectados y a sus familiares por la 
represión estatal en tiempos de la última dictadura militar (1976-1983)31.

Si bien el proyecto de ley para la construcción del monumento tenía un carácter nacional, 
el contexto de su promoción se inscribió durante un periodo de expansión transnacional de la 
memoria del Holocausto32. En este sentido, la propuesta de construcción de un panteón alusivo 
en Argentina permite reconocer la interacción de dimensiones locales y globales en las que se 
conjugó la expansión global de la memoria del exterminio de los judíos de Europa con las 

28	 La trayectoria política y legislativa de Claudio Mendoza lo muestran como un actor sensible a la agenda de los 
derechos humanos y el respeto por la diversidad étnica y religiosa. Ver necrológica: https://www.hcdn.gob.ar/
comisiones/permanentes/cppyreglamento/proyecto.html?exp=4773-D-2012.

29	 Wanda Wechsler, “¿Todo está guardado en la memoria? La memoria del Holocausto en Argentina a través de un 
museo (1993-2013)” (Tesis de maestría, Universidad de San Andrés, 2016). Según Wechsler, Claudio Mendoza 
posibilitó el encuentro de algunos integrantes de la Fundación Memoria del Holocausto con dirigentes políticos 
y luchadores por los derechos humanos, como Carlos Corach, quien facilitó la donación de un espacio para 
construir el Museo del Holocausto en Buenos Aires, e integrantes de la Alianza, como Carlos Álvarez y Aníbal 
Ibarra, quienes declararían posteriormente al museo de interés nacional. Ver Wechsler, “¿Todo está guardado 
en la memoria?”, 13-14.

30	 Lvovich y Bisquert, La cambiante memoria. 
31	 Virginia Vecchioli, “Políticas de la memoria y formas de clasificación social. ‛¿Quiénes son las víctimas del terro-

rismo de Estado’ en la Argentina?”, en La imposibilidad del olvido. Recorridos de la Memoria en Argentina, Chile 
y Uruguay, ed. por Bruno Groppo y Patricia Flier (La Plata: Al Margen, 2001), 83-102; Ana Guglielmucci, La 
consagración de la memoria (Buenos Aires: Antropofagia, 2013).

32	 Huyssen, En busca del futuro perdido; Traverso, El fin de la modernidad judía y Levy y Sznaider, The Holocaust 
and Memory in Global Age.

https://www.hcdn.gob.ar/comisiones/permanentes/cppyreglamento/proyecto.html?exp=4773-D-2012
https://www.hcdn.gob.ar/comisiones/permanentes/cppyreglamento/proyecto.html?exp=4773-D-2012


109Hist. Crít. n.º 93 julio-septiembre · pp. 101-127 · ISSN 0121-1617 · e-ISSN 1900-6152 
https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

intervenciones de organizaciones de derechos humanos que pugnaban por el reconocimiento 
memorial de los crímenes cometidos por la dictadura militar argentina. 

Durante los primeros años de la década de 1990, se desarrollaron en Argentina iniciativas de 
carácter transnacional, como las dedicadas a recopilar testimonios audiovisuales de sobrevivientes 
del Holocausto, impulsadas por la Universidad de Yale y la Fundación Spielberg, así como la par-
ticipación de actores con diversas procedencias, estatales y de organizaciones de la sociedad civil, 
en los cursos de formación brindados por la Escuela Internacional para el Estudio del Holocausto, 
Yad Vashem, en Jerusalén. Estas experiencias transnacionales resultaron oficiosas para la puesta 
en contacto y el reconocimiento de los sobrevivientes del Holocausto en el país, así como para 
catapultar a quienes participaron de ellas en proyectos dedicados a la divulgación del Holocausto 
en el ámbito nacional. Por ejemplo, la formación de la Fundación Memoria del Holocausto (fmh), 
que fue la génesis del Museo del Holocausto de Buenos Aires, reunió a intelectuales, activistas y 
divulgadores del Holocausto que habían participado de estas experiencias transnacionales.

No obstante, algunas especificidades nacionales deberían tenerse en cuenta al analizar el lugar 
que tuvo la memoria del Holocausto en el debate público durante estos años. En particular, como 
se advirtió, resultó central la repercusión que tuvieron los atentados a la Embajada de Israel en 
Buenos Aires (1992) y la sede de la Asociación Mutual Israelita Argentina (1994). Ambos aconte-
cimientos movilizaron una sensibilidad respecto de la “cuestión judía” en el espacio público que, 
sin ser monocorde ni consensual, puso de manifiesto los alcances y las limitaciones del desarrollo 
de la vida judía en el país33. Ambos eventos promovieron una serie de medidas y acciones por 
parte del Poder Ejecutivo Nacional y otras agencias estatales que dieron relevancia a la memoria 
del Holocausto34. 

Entre ellas, el proyecto de Ley de Claudio Mendoza proponía la construcción de un “Monumento 
Nacional a la Memoria de las Víctimas Judías del Holocausto” en un lugar central del entramado 
urbano, político y simbólico de Argentina y de la ciudad de Buenos Aires: la Plaza del Congreso35. 
El proyecto fue aprobado el 2s5 de octubre de 1995 por la Cámara de Diputados de la Nación36 y 
trasladado el trámite al Senado, que lo promovió el 10 de abril de 199637. El texto, oficializado en 
el Boletín el Oficial el 7 de mayo de 1996, establecía que la creación de dicho monumento estaría 
a cargo de artistas plásticos y escultores convocados a través de un concurso público patrocinado 
por el Ministerio de Cultura y Educación38.

33	 Natasha Zaretsky, Acts of Repair (New Jersey: Rutgers University Press, 2020).
34	 Entre estas, podemos encontrar la promoción de agencias estatales, como la Comisión para el Esclarecimiento 

de las Actividades Nazis en Argentina (ceana) o el Instituto Nacional Contra la Discriminación, la Xenofobia y 
el Racismo (inadi); si bien este último no tiene vínculo directo con el Holocausto, su creación, en 1995, estuvo 
ligada a los debates posteriores a los atentados en relación con la discriminación en Argentina. La ceana, crea-
da en 1997 por iniciativa del Poder Ejecutivo Nacional, reunió a destacados investigadores e investigadoras con 
el objeto de relevar archivos nacionales e internacionales que pudieran dar cuenta de quiénes fueron los nazis y 
colaboracionistas que ingresaron al país, así como las redes a través de las cuales llegaron y se radicaron. Gran 
parte del trabajo estuvo dedicado a rastrear potenciales fondos y bienes materiales ingresados al país que fueran 
producto de las prácticas expropiatorias aplicadas contra los judíos europeos durante los años del nazismo.

35	 “Bases y proyectos”, mayo de 1990 a febrero de 1999, hcdna.
36	 Diario de Sesiones, 8 de noviembre de 1995: 5336-5337, Cámara de Senadores de la Nación (csn).
37	 Diario de Sesiones, 10 de abril de 1996: 1481-1482, csn.
38	 Ley 24636, Infoleg, última visualización: 1/02/2024.



110 “¡Eso no nos representa!” Historia, contexto(s) y representación en el Monumento
Emmanuel Nicolás Kahan

Pese a la celeridad del trámite legislativo, no hay registros documentales posteriores en torno 
al derrotero del monumento hasta el año 2000, durante el gobierno de la Alianza (1999-2001), 
cuando se dispuso el trámite administrativo para convocar, finalmente, al concurso de proyec-
tos para la realización del memorial. En esta ocasión, se estableció un plazo para la recepción de 
las propuestas, a la vez que se determinó cómo estaría conformado el jurado: un representante 
que debía ser acordado entre la Facultad de Arquitectura, Urbanismo y Arte de la Universidad de 
Buenos Aires y el Instituto Universitario Nacional del Arte; otros dos integrantes elegidos entre los 
miembros del Congreso de la Nación y la Legislatura de la ciudad de Buenos Aires, y, finalmente, la 
Academia Nacional de Bellas Artes y la Comisión Nacional de Museos y de Monumentos y Lugares 
Históricos designarían otro representante39.

El 16 de noviembre de ese mismo año tuvo lugar el acto oficial, donde el secretario de Cultura, 
Darío Lopérfido, lanzó el concurso público para la presentación de proyectos. Allí recalcó el com-
promiso del gobierno con el recuerdo de las víctimas del Holocausto, la defensa de la libertad y de los 
derechos humanos40. En el acto, participaron el secretario de Cultura de la ciudad de Buenos Aires, 
Jorge Telerman; la subsecretaria de Derechos Humanos de la Nación, Diana Conti; el vicepresidente 
de la daia, Roberto Hainberg; funcionarios de la Embajada de Israel; sobrevivientes del Holocausto; 
miembros del cuerpo diplomático, y el exdiputado y autor de la norma, Claudio Mendoza.

Al igual que durante el gobierno de Menen, no hay otros registros documentales posteriores 
sobre el avance del concurso durante el periodo de gestión de la Alianza. Luego del gobierno pero-
nista de la década de 1990, con el triunfo electoral de una coalición integrada por partidos de centro 
y progresistas, el gobierno de Fernando de la Rúa condujo el país hacia una depresión de su eco-
nomía y una crisis de representación política que fulminó la suerte de este gobierno en diciembre 
de 200141. Sin embargo, aún en aquel contexto, el acto de promoción del fallido certamen de pro-
yectos para la realización del Monumento no fue el único gesto del gobierno de la Alianza relativo 
a la memoria del Holocausto: en 2001, el Estado argentino rubricó la Declaración de Estocolmo 
que conformaba la International Holocaust Remembrance Alliance (ihra), organismo que com-
prometía a los países miembros a desarrollar políticas activas de conmemoración, enseñanza e 
investigación del Holocausto. 

Si bien no hay registros de lo que aconteció con aquel llamado a concurso, una resolución 
posterior de la Secretaría de Cultura de la Nación, con fecha del 30 de diciembre de 2008, advertía 
que su incumplimiento se debió a un problema relativo al emplazamiento del monumento42. 
Según Claudio Avruj, quien posteriormente fue uno de los integrantes del jurado del concurso en 
calidad de funcionario del gobierno de la ciudad de Buenos Aires, las causas del incumplimiento 
habían sido, en primer término, la no contemplación en la ley original de que la Plaza del Congreso 
constituía un espacio patrimonial protegido y, por lo tanto, no podía contener esculturas ni 
monumentos; en segundo lugar, por la autonomía de la ciudad de Buenos Aires, tras la reforma de 

39	 Decreto 490/2000, 29 de junio de 2000, Poder Ejecutivo Nacional (pen).
40	 “El monumento nacional por el Holocausto judío”, La Nación, 17 de noviembre de 2000.
41	 Tras la dimisión del líder radical, se sucedieron una serie de presidentes ligados al peronismo: Ramón Puerta, 

Adolfo Rodríguez Saa, Eduardo Camaño y Eduardo Duhalde. Salvo este último, que presidió los destinos del 
país entre el 1.º de enero de 2002 y el 25 de mayo de 2003, el resto permanecieron al frente del Poder Ejecutivo 
algunos pocos días. 

42	 “Resolución 3737/2008”, 30 de diciembre de 2008, Secretaría de Cultura (sc).



111Hist. Crít. n.º 93 julio-septiembre · pp. 101-127 · ISSN 0121-1617 · e-ISSN 1900-6152 
https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

la Constitución Nacional en 1994, debía ser el gobierno porteño el que asignara los lugares para la 
ubicación de plazas, parques, esculturas y monumentos43.

Debido a esta problemática, se presentó un nuevo proyecto de ley, con fecha del 13 de agosto 
de 2007, en el que se proponía la reubicación del memorial tras un acuerdo de las autoridades 
nacionales con el gobierno de la ciudad de Buenos Aires. La nueva norma sancionada disponía 
su emplazamiento en lo que se conocía como “Paseo de la Infanta”, en el tradicional barrio de 
Palermo, en “el espacio delimitado por Avenida del Libertador, Vías del Ferrocarril Mitre, la 
calle Freyre y Vías del Ferrocarril San Martín”44. Esta última normativa introducía, además, otra 
modificación respecto de la primera: convocaría, nuevamente, a escultores y artistas plásticos a 
participar de un concurso de carácter nacional e internacional, y que estaría bajo la supervisión de 
la Secretaría de Cultura de la Nación.

La Resolución 3737 es ilustrativa acerca de los mecanismos implementados para la realización 
del concurso y la posterior materialización de la obra. Abría una nueva convocatoria a concurso 
público y establecía que el lugar de su presentación debía ser el Museo del Holocausto de Buenos 
Aires45. A diferencia del jurado promovido para el primer certamen, en esta ocasión había repre-
sentantes del Poder Ejecutivo nacional —un funcionario de la Secretaría de Cultura, otro del 
Ministerio de Educación—, del gobierno de la ciudad de Buenos Aires, de la Facultad de Arqui-
tectura y Urbanismo de la Universidad de Buenos Aires, un representante de la Delegación de 
Asociaciones Israelitas de Argentina, otro de la Embajada de Israel en Argentina y, finalmente, uno 
de la representación diplomática de la República Federal de Alemania en Buenos Aires46. 

Esta nueva conformación desplazaba la prevalencia del órgano legislativo y de entidades 
dedicadas a las artes y el patrimonio, e introducía con mayor énfasis miembros de las agencias 
de gobierno, las representaciones étnico-comunitarias —el Museo como receptor, la daia como 
parte de la mesa examinadora— y las delegaciones diplomáticas de otros Estados nacionales. Estas 
últimas incorporaciones, como veremos, promovieron la inclusión de símbolos judíos en el pan-
teón, a la vez que le otorgaron un rasgo memorial característico de los monumentos dedicados 
al Holocausto a escala transnacional. A su vez, dieron mayor relevancia al Museo del Holocausto 
como institución legitimada y consagrada al recuerdo del Holocausto, que, hacia finales de la 
década de 1990, se estaba constituyendo47.

Durante aquellos días, el Museo recibió veintinueve propuestas. Pese a que la convocatoria 
era de carácter internacional, los proyectos presentados fueron de actores nacionales. En gene-
ral, las propuestas repetían un patrón monumental que consagraba un estilo figurativo en el que 
prevalecían representaciones en torno a las víctimas, los judíos que resistieron al nazismo o los 

43	 Claudio Avruj, “Monumento a la Shoá. Una respuesta contundente a los negadores de adentro y de afuera”, Vis-
a-Vis, 7 de abril de 2014.

44	 “Proyecto de Ley”, 13 de agosto de 2007, sc; Ley 2055, 1 de agosto de 2006, Legislatura Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires (lcaba).

45	 “Resolución 3737/2008”, sc.
46	 La mesa evaluadora de propuestas estuvo integrada por el arquitecto Andrés Duprat, por la Secretaría de  

Cultura de La Nación; la profesora Teresa Maffeis, en representación del Ministerio de Educación de la Nación; 
el arquitecto Jaime Grinberg, de la Facultad de Arquitectura (uba); el secretario de Derechos Humanos de  
Gobierno de la Ciudad de Buenos Aires, Claudio Avruj; el arquitecto Darío Jaraj, por la daia, y los representan-
tes diplomáticos Yiftah Curiel (Embajada de Israel) y Günter Kniess (Embajada de Alemania).

47	 Wanda Wechsler, “¿Todo está guardado en la memoria?”.



112 “¡Eso no nos representa!” Historia, contexto(s) y representación en el Monumento
Emmanuel Nicolás Kahan

sobrevivientes. Claudio Avruj advierte que “se parecían al reconocido monumento a la rebelión 
del ghetto de Varsovia construído en Yad Vashem, Israel”48. Del conjunto de propuestas enviadas, 
una se diferenciaba por su dimensión abstracta, que permitía, además, una mejor integración al 
paisaje donde sería emplazada. Estas ponderaciones por parte del jurado se sostuvieron en un 
conocimiento técnico: tres de sus integrantes eran arquitectos y conocían, además, el proyecto 
memorial desarrollado en Berlín, que actuaría como paradigma conmemorativo. 

En diciembre de 2009, se conocieron los ganadores del certamen, los arquitectos argentinos 
Gustavo Nielsen y Sebastián Marsiglia49. No obstante, y como sucedió frente a otras instancias 
del proceso de construcción del memorial, no volverían a haber registros de su trámite hasta el 
14 de noviembre de 2012, cuando se colocó la piedra fundacional del monumento en la Plaza de 
la Shoá50. Otros dos años pasaron hasta que, en abril de 2014, durante un acto en la Casa Rosada, 
presidido por la presidenta de la nación, Cristina Fernández de Kirchner, se hizo entrega de la 
orden de ejecución del monumento conmemorativo. Según Jorge Coscia, quien estaba a cargo 
de la Secretaría de Cultura por entonces, su realización estaba estimada por un periodo de ocho 
meses. Del acto participaron funcionarios del gobierno nacional51, representantes de entidades 
étnico-comunitarias, organismos de derechos humanos y de sobrevivientes del Holocausto52, 
hombres y mujeres del ámbito cultural53 y los arquitectos ganadores del concurso.

Poco tiempo después del plazo establecido originalmente, el 8 de febrero de 2015, los arqui-
tectos entregaron la obra finalizada a los representantes del gobierno nacional54. Sin embargo, 
aun cuando el monumento estuvo construido, su inauguración se retrasó, debido a los conflictos 
suscitados entre algunas instituciones de la comunidad judía y el gobierno kirchnerista. El anun-
cio de un “Memorando de Entendimiento entre Argentina e Irán” que permitiera avanzar en las 
investigaciones judiciales por el atentado a la amia (2013) y la incertidumbre frente a la muerte 
del fiscal Alberto Nisman (2015), quien estaba a cargo de la investigación judicial de este atentado, 
y que falleció en circunstancias no esclarecidas, tensó el vínculo entre las autoridades nacionales 

48	 Entrevista con Claudio Avruj, Buenos Aires, 26 de febrero de 2024.
49	 Matías Gigli, “Huellas del Holocausto”, Página/12, 5 de diciembre de 2009.
50	 Gustavo Nielsen, “La memoria cotidiana”, Página/12, 18 de noviembre de 2012, https://www.pagina12.com.

ar/diario/suplementos/radar/9-8382-2012-11-18.html. En 2008, la Legislatura de la ciudad aprobó la Ley 2728, 
donde ubicaba la Plaza de Homenaje a las Víctimas del Holocausto-Shoá.

51	 El ministro de Justicia, Julio Alak; el secretario de Derechos Humanos, Martín Fresneda; de Cultura, Jorge 
Coscia; de Culto, Guillermo Oliveri, y el síndico General de la Nación, Daniel Reposo. 

52	 Estuvieron Sara Rus, madre de Plaza de Mayo, y sobreviviente de la Shoá; Rosa Roisinblit, vicepresidenta 
de Abuelas y miembro de la Asociación de Familiares Desaparecidos Judíos en la Argentina; Claudio Avruj, 
presidente del Museo del Holocausto; el presidente de la daia, Julio Schlosser; el vicepresidente de la amia, 
Ralph Saieg; Carlos Susevich, padre de víctima del atentado a la Embajada de Israel; Jonathan Karszenbaum, 
nieto de sobrevivientes del Holocausto; Isaac Rapaport, por la Federación de Entidades Culturales Judías de la 
Argentina; Rita Jana e Ignacio Irurzun, abogados de familiares de víctimas del atentado a la Embajada de Israel; 
Ariel Cohen Sabban, tesorero de amia; Marcelo Dborkin, presidente de la Organización Hebrea Argentina 
Macabi; Mario Kaminsky, presidente del Club Náutico Hacoaj; Eduardo Brukman, hijo de sobreviviente del 
Holocausto; Guillermo Rodríguez, integrante de la Embajada Mundial de Activistas por la Paz, y Manuel Poj, 
presidente de Simmons Argentina. 

53	 La artista Julia Zenko, el periodista Gabriel Schultz, el actor y director Max Berliner y la jugadora de Hockey 
Natalí Doreski. 

54	 “Hormigón y objetos rotos para no olvidar a las víctimas del Holocausto”, Clarín, 4 de abril de 2015.

https://www.pagina12.com.ar/diario/suplementos/radar/9-8382-2012-11-18.html
https://www.pagina12.com.ar/diario/suplementos/radar/9-8382-2012-11-18.html


113Hist. Crít. n.º 93 julio-septiembre · pp. 101-127 · ISSN 0121-1617 · e-ISSN 1900-6152 
https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

y el liderazgo de la comunidad judía argentina, al punto de que la inauguración del panteón debió 
esperar al recambio de gobierno, que tuvo lugar un año después55.

El modo en que la conflictividad política interna interfirió en la consagración del proceso de 
construcción del panteón recordatorio de las víctimas del Holocausto resultó paradójico en rela-
ción con la impronta que tuvieron, bajo los gobiernos kirchneristas (2003-2015) las políticas de 
memoria. Uno de los aspectos que fue tempranamente destacado y debatido en torno a las estra-
tegias de legitimación del kirchnerismo fue el modo en que el gobierno incorporó la cuestión de 
los derechos humanos en su agenda de gobierno56. En este contexto, la memoria del Holocausto 
también constituyó una arena sobre la cual el kirchnerismo buscó legitimarse promoviendo, por 
ejemplo, programas educativos para su abordaje en las escuelas, o materializando la construcción 
de un monumento cuyo origen legal se remontaba a mediados de la década de 1990. Durante estos 
años, desde las políticas estatales, su conmemoración se constituyó en otra pieza más de un reper-
torio de intervenciones que hicieron foco en la revisión del pasado reciente y el reconocimiento y 
la reparación a las víctimas de las violencias del Estado cometidas durante el siglo pasado57.

Finalmente, el 26 de enero de 2016, durante la conmemoración internacional del Holocausto, 
se inauguró el “Monumento Nacional a la Memoria de las Víctimas del Holocausto”, con la pre-
sencia de funcionarios del nuevo elenco de gobierno de la gestión, liderada por Mauricio Macri 
(2016-2019): Pablo Avelluto, ministro de Cultura de la Nación, y Claudio Avruj, secretario de 
Derechos Humanos de la Nación. Si bien el presidente no participó personalmente del acto, el día 
anterior recibió a un conjunto de sobrevivientes del Holocausto en la casa de gobierno y, durante 
la ceremonia de inauguración, fue emitido un video de él con palabras alusivas58. Estos actos, a 
poco tiempo de comenzar su gestión, resultaron fundacionales para el nuevo gobierno y permi-
tieron poner en escena algunos de los sentidos que la memoria del Holocausto tuvo durante este 
periodo, como el desplazamiento de la identificación de la memoria del Holocausto con la de los 
crímenes de la dictadura militar y la visibilización de las alianzas entre funcionarios del gobierno y 

55	 Las tensiones entre los funcionarios estatales, los miembros de organizaciones étnico-comunitarias y, también, 
diplomáticos israelíes en Argentina, tuvieron por objeto las sospechas respecto de que el acuerdo con Irán pon-
dría en suspenso la solicitud de las detenciones a funcionarios iraníes sospechados de participar en el atentado 
a la amia, que fueron solicitadas a Interpol por parte de quienes llevaban adelante la investigación judicial en 
Argentina. Si bien la Oficina de Interpol aclaró que el Estado argentino no había realizado ninguna solicitud en 
ese sentido, el conocimiento que se tuvo de las negociaciones entre ambos países en función del Memorandum 
sirvieron para propagar la sospecha de identificación de aquel gobierno, liderado por Cristina Fernández de 
Kirchner, con el régimen de los ayatolas. 

56	 Cinthia Balé, Memoria e identidad durante el kirchnerismo (La Plata: FaHCE Ediciones, 2018); Santiago Cueto 
Rua, Ampliar el círculo de los que recuerdan. La inscripción de la Comisión Provincial por la Memoria en el cam-
po de los derechos humanos y la memoria (La Plata: FaHCE/UNGS, 2019), y Ana Montero, ¡Y al final un día 
volvimos! Los usos de la memoria en el discurso kirchnerista (2003-2007) (Buenos Aires: Prometeo, 2012).

57	 Kahan y Adamoli, “El abordaje del Holocausto”; Kahan, “Usos y narrativas del Holocausto”.
58	 “Sobrevivientes de Auschwitz nos contaron su historia en Casa Rosada” (visto por última vez el 5 de febrero 

de 2024), https://www.youtube.com/watch?v=UzPtWJCYtu8. Ver, también, “Se inauguró el Monumento en 
Memoria de las víctimas del Holocausto”, Infojus, 27 de abril de 2016. 

https://www.youtube.com/watch?v=UzPtWJCYtu8


114 “¡Eso no nos representa!” Historia, contexto(s) y representación en el Monumento
Emmanuel Nicolás Kahan

autoridades de la comunidad judía59. Durante estos años de gobierno, la memoria del Holocausto 
también tuvo un horizonte de sentido que podía articular una condena al nazismo con una retó-
rica que impugnaba, a su vez, al comunismo, el terrorismo internacional y el populismo, como si 
fueran todas experiencias del mismo tipo60.

3.	El Monumento a las Víctimas del Holocausto: arquitectura y 
representación 

La arquitectura monumental adquirió rasgos característicos tras las matanzas masivas acaecidas 
desde la segunda mitad del siglo xx. En particular, las formas de recordación del Holocausto en 
el espacio público promovieron un tipo de constructivismo memorial que puso el foco en lo que 
Marilda Tapiero y Estrella Garzón denominaron el “gesto arquitectónico”61. Esta dimensión fue 
comprendida como el modo en que la arquitectura quedó al servicio de la memoria con el objeto 
de transmitir figuras complejas, como la muerte, el silencio y las ausencias, por medio de disposi-
tivos que implicaran percepciones intelectuales y sensoriales en los espectadores. Si bien resultó 
paradigmática la monumentalización del exterminio de los judíos, su impronta se expandió a otras 
experiencias de violencias masivas: el Memorial a los Muertos de Vietnam (Washington D.C.), el 
Memorial a los Judíos de Europa asesinados (Berlín), el Memorial de Yad Vashem ( Jerusalén), 
el Memorial de la Paz (Hiroshima) o el Ground Zero (Nueva York), entre otros. Más allá de sus 
matices, el denominador común de estos memoriales, según Ioana-Georgiana Serbaniou, es el uso 
de la función simbólica de la ausencia y la nada como representación de las tragedias sucedidas a 
través de formas abstractas que evocan el vacío62.

La propuesta ganadora del certamen argentino para la realización del Monumento Nacional 
a las Víctimas del Holocausto abrevó en este “gesto arquitectónico”. El proyecto se caracterizó, 
como sostuvieron repetidamente Nielsen y Marsaglia, por su carácter poético antes que testimo-
nial, destacando el carácter abstracto de la obra contra formas figurativas. El monumento (ver 

59	 Como evidenció el trabajo de Wanda Wechsler, el análisis de algunas trayectorias personales haría evidente la 
legitimación que las instituciones dedicadas a la recordación del Holocausto otorgaron a quienes fueron funcio-
narios del gobierno de Mauricio Macri tanto en la ciudad autónoma de Buenos Aires (2007-2015) como en su 
paso por el Poder Ejecutivo Nacional. El nombre de Claudio Avruj se hace evidente: fue director ejecutivo de 
la daia (1997-2007) y luego presidente del Museo del Holocausto (2011-2015), fue secretario de Derechos Hu-
manos del gobierno de la ciudad de Buenos Aires (2015-2019) y luego responsable de la Secretaría de Derechos 
Humanos del Ministerio de Justicia y Derechos Humanos de la Nación. No obstante, una perspectiva ampliada 
podría advertir que no solo la adscripción a instituciones dedicadas a la recordación del Holocausto operó como 
un índice de legitimación de trayectorias en las esferas de gobierno. La incorporación de otros funcionarios en 
las agencias estatales identificados públicamente con lo “judío” —el rabino Sergio Bergman, el diputado Waldo 
Wolff, entre otros— serviría para matizar aquel juicio, aunque no para rechazarlo. Ver Wechsler, “¿Todo está 
guardado en la memoria?”, 123.

60	 Federico Lorenz, “Las memorias de las derechas”, Revista Anfibia, Universidad Nacional de San Martín, 2019, 
https://www.revistaanfibia.com/las-memorias-de-derecha/.

61	 Marilda Tapiero y Estrella Garzón, “Gesto memorial y gesto arquitectónico: Berlín, Barcelona y Sarrebruck”, 
en Memorias de la piedra. Ensayos en torno a los lugares de detención y masacre, ed. por Beatrice Fleury y Jacques 
Walter (Buenos Aires: Ejercitar la Memoria Editores, 2011), 203.

62	 Ioana-Georgiana Serbanoui, “Violencia, memoria y arquitectura. Memoriales y museos de las tragedias del úl-
timo siglo” (Tesis doctoral, Universidad Politécnica de Madrid, 2020).

https://www.revistaanfibia.com/las-memorias-de-derecha/


115Hist. Crít. n.º 93 julio-septiembre · pp. 101-127 · ISSN 0121-1617 · e-ISSN 1900-6152 
https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

imagen 1) estaba constituido por 114 bloques de hormigón armado que formaban una pared cuyas 
piedras, de grandes dimensiones, tenían en cada una de sus caras delanteras la huella de algún 
objeto que cualquier individuo podía utilizar en la cotidianidad, como computadora, celular, ropa, 
paraguas, libros, instrumentos musicales, vajilla, electrodomésticos, entre otros. Tanto la selección 
de los objetos como su dimensión contemporánea se fundamentaban en el alcance universal que 
pretendía ejercer la visualización del monumento. Si bien se trataba de un memorial acerca del 
Holocausto, sus autores consideraban que el objeto de recordación no se circunscribía solo a ello: 
“Este monumento intenta crear una alerta para que nunca más haya un genocidio en ningún lugar 
del mundo. Que finalmente haya derechos humanos para todos”63. De este modo, el universo de 
objetos incorporados a los bloques de hormigón resultaba abarcativo, en función de su capacidad 
de transmitir la identificación con utensilios que podían estar en “todas las casas de la Argentina”64.

Imagen 1: Monumento Nacional a la Memoria de las víctimas del Holocausto Judío

 
Fuente: fotografías tomadas por el autor (2024).

63	 Nielsen, “La memoria cotidiana”.
64	 Gustavo Nielsen y Sebastián Marsiglia, “Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto”, ARQA/Ar, 14 de 

abril de 2015, https://arqa.com/arquitectura/monumento-nacional-a-las-victimas-del-holocausto.html

https://arqa.com/arquitectura/monumento-nacional-a-las-victimas-del-holocausto.html


116 “¡Eso no nos representa!” Historia, contexto(s) y representación en el Monumento
Emmanuel Nicolás Kahan

Estas huellas tenían como objetivo enfatizar las ausencias. Según el documento escrito por los 
arquitectos, aquellos rastros de objetos no tenían la intención de crear ninguna identificación de 
carácter étnica, nacional, religiosa o política, sino que, en el realce de las ausencias, se hallaba su 
vocación universal: 

No sumergimos en el hormigón objetos de rituales judíos, aunque sea un monumento judío. No 
hay un candelabro ni una kipá. Como tampoco hay objetos políticos: no hay una Constitución ni 
un pañuelo de una madre de Plaza de Mayo. Ni armas. En esto se basa lo abarcativo de la propuesta: 
queremos que inspire a muchísima gente, la mayor posible. Y que todos sean objetos felices. [...] 
Es por eso que el monumento busca, deliberadamente, trabajar sobre la idea de “no diferencia”: 
si bien el pueblo judío tiene —como todos— una infinidad de rasgos que lo identifican, a nosotros 
nos pareció más interesante y reparador buscar en este caso los infinitos puntos de unión que hay 
entre las víctimas de la Shoá y la comunidad internacional que las aloja. ¿Por qué una zapatilla, un 
tenedor, un metegol? Porque son detalles y porque —fue Mies65 el que lo dijo— Dios está en los 
detalles. La ausencia de un vestidito es la ausencia del todo. La ausencia de esa infinidad de ele-
mentos que nos conforman como seres culturales, es la ausencia de la cultura.66

La integración de estas múltiples dimensiones se complementó con las disposiciones acerca de 
la ubicación topográfica del monumento. La concatenación de los bloques de hormigón conformó 
un muro irregular de 39 m de largo, y alcanzó una altura máxima de 4 m, incrustado en el terraplén 
del ferrocarril Mitre, en la Plaza de la Shoá, de la ciudad de Buenos Aires. Según sus constructores, 
la idea era que el memorial se acomodara al entorno, sin ocupar una posición central, sino que 
fuera una invitación a recorrerlo:

El monumento que nosotros diseñamos será visible desde la Avenida del Libertador y desde los 
Arcos de la Infanta, pero no ocupará el predio de una manera central sino disimulada. El monu-
mento aquí pasa a tener el formato más modesto de un mural apaisado. Los paseantes circularán 
sobre una plataforma de bloques perforados, lo que da un aspecto final de piso verde, vivo. La 
iluminación nocturna es rasante, desde el solado, por lo que la gente que visite el monumento 
por las noches cortará los haces de luz al pasar, provocando sombras humanas sobre las piedras, 
en una participación involuntaria y espontánea.67

No obstante, aun contra la voluntad de sus autores, el monumento comprende una serie de 
dimensiones situadas y testimoniales, desde su fase proyectual hasta la materialización como 
memorial, que ponían en tensión su abstracción poética. En primer lugar, y desde su concepción 
como proyecto, los 114 bloques de cemento simbolizaban a las víctimas de los atentados contra 
la Embajada de Israel en Argentina en 1992, cuyo saldo fue de 29 muertos, y el de la Asociación 
Mutual Israelita de Argentina en 1994, que dejó 85 fallecidos. Si bien, según los registros, las refe-
rencias a estas otras víctimas estaban desde el origen, posteriormente hubo una revalidación de 

65	 En referencia al arquitecto Ludwig Mies van der Rohe (1886-1969), que popularizó la frase del escritor francés, 
Gustave Flaubert (1821-1880), “Dios está en los detalles”.

66	 Nielsen, “Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto”.
67	 Javiera Yávar, “114 bloques de hormigón y huellas de objetos recuerdan a las víctimas judías en Buenos Aires”, 

ArchDaily, 3 de mayo de 2015, https://www.archdaily.co/co/766070/monumento-nacional-a-la-memoria-de-
las-victimas-del-holocausto-judio.

https://www.archdaily.co/co/766070/monumento-nacional-a-la-memoria-de-las-victimas-del-holocausto-ju
https://www.archdaily.co/co/766070/monumento-nacional-a-la-memoria-de-las-victimas-del-holocausto-ju


117Hist. Crít. n.º 93 julio-septiembre · pp. 101-127 · ISSN 0121-1617 · e-ISSN 1900-6152 
https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

su simbolismo. Una crónica del diario Clarín, por ejemplo, daba cuenta de aquel número como 
muestra “de nuestro pasado vergonzante”, y hacía referencia a la frustración de las investigacio-
nes judiciales en torno a aquellos atentados y, en particular, al clima suscitado en el país tras el 
acuerdo de entendimiento con Irán (2013) y el fallecimiento del fiscal a cargo de la causa amia 
(2015). Como se advirtió, este artículo señalaba que, aun cuando el monumento estaba finalizado, 
su carácter era el de no nato: “El muro se terminó en mal momento, en febrero, poco después de la 
muerte del fiscal Alberto Nisman. Ahora tendrá que esperar una mejor oportunidad para conver-
tirse en memorial de la Shoá”68.

De igual manera, el monumento incorporó algunos símbolos de la tradición judía, como, 
por ejemplo, la estrella de David. Esta incorporación, junto con una placa que indica el carácter 
del monumento, repone el sesgo identitario de las víctimas del Holocausto. Al igual que esta 
placa, el bloque de hormigón con la estrella de David fue impreso sobre un mármol negro que 
realzó el signo judío sobre el resto de las huellas. Esta singularización de las víctimas, como 
señala Koselleck, puede operar como una invisibilización de otros grupos que también fueron 
exterminados por la maquinaria criminal del nazismo: gitanos, diversidades sexuales, enfermos 
mentales, discapacitados, opositores políticos, entre otros69. Esta modificación respecto del plan 
original del monumento puede comprenderse por el involucramiento en el proceso de construcción 
del panteón de instituciones representativas de la comunidad judía argentina. De este modo, la 
singularización memorial no prosperó en el reconocimiento público de otros grupos de afectados 
por los crímenes del nazismo.

También, como destaca uno de los arquitectos a cargo del proyecto, el emplazamiento en la 
Plaza de la Shoá era comprendido “como parte de un complejo de parques religiosos de Buenos 
Aires que desde hace muchos años es altamente inclusiva. Acepta pueblos, acepta credos, acepta 
diferencias ideológicas y políticas”70. En función de sostener esta premisa y reforzar la vincula-
ción armoniosa entre comunidades étnico-religiosas que el paisaje replicaría socialmente, Nielsen 
destacaba que “Buenos Aires debe ser el único lugar en el mundo en este momento en el que 
un monumento judío y una mezquita árabe son buenos vecinos”71. Efectivamente, si bien desde 
algunos ángulos de la Plaza de la Shoá se puede divisar el minarete de la mezquita porteña, no hay 
registros documentales que evidencien el involucramiento, la participación o la asistencia de los 
miembros de aquella comunidad islámica al Monumento. Esta otra dimensión poética de la inte-
gración intercultural pareciera deberse al capricho del entramado urbano antes que a la voluntad 
conciliadora de la comunidad islámica y judía de Argentina.

Finalmente, la pretensión arquitectónica de incorporar el monumento al paisaje, invitando a 
los paseantes a detenerse en clave reflexiva frente al memorial, se vio trastocada cuando, entre la 
sanción de la ley promotora del Monumento y su construcción, se desplegó un emprendimiento 
gastronómico a pocos metros y sobre la misma topografía, por lo que el entorno adquirió un carác-
ter comercial. La superposición de la trama conmemorativa y de consumo fue en desmedro de la 
apropiación del monumento como lugar público destinado a la memoria y el recogimiento:

68	 “114 bloques que incomodan”, Clarín, 9 de abril de 2015.
69	 Reinhart Koselleck, Modernidad, culto a la muerte y memoria nacional (Madrid: Centro de Estudios Políticos y 

Constitucionales, 2011), 134-135.
70	 Nielsen, “Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto”.
71	 Nielsen, “Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto”.



118 “¡Eso no nos representa!” Historia, contexto(s) y representación en el Monumento
Emmanuel Nicolás Kahan

El consumismo avanza sobre el espacio dedicado a la memoria: la música de los diferentes bares 
inunda un lugar pensado en términos de contemplación frente al horror del genocidio. Incluso la 
disposición de los bancos para sentarse lo demuestra, dado que ninguno se encuentra orientado 
hacia el monumento, sino hacia el área comercial. Por otro lado, no hay árboles que den sombra, 
por lo que en días de calor no es un espacio que invite al detenimiento, a la mirada detenida y 
reflexiva. Si analizamos el proyecto ganador del concurso, el monumento debería poder ser visto 
desde el otro lado del Paseo de la Infanta pero esta visión está bloqueada por la presencia de un 
bar de moda.72

Si bien el “gesto arquitectónico” se fundamentaba en la capacidad que el monumento tendría 
de expresar las ausencias, durante su proceso de construcción se pudieron identificar una serie de 
modificaciones y contingencias que fueron matizando su capacidad de constituirse en un vector 
de transmisión memorial. Entre la abstracción poética y las referencias situadas en los atentados 
terroristas en Argentina, la universalidad y las marcas identitarias judías, la (in)oportunidad del 
tiempo de su construcción y la competencia con un espacio gastronómico, la suerte del Monu-
mento Nacional a las Víctimas del Holocausto Judío fue constituyéndose como una referencia 
periférica a la memoria del Holocausto en Argentina. Con excepción del acto de inauguración en 
2016, que coincidió con el promovido por las Naciones Unidas como de recordación internacional 
de la memoria del Holocausto, y que tiene lugar el 27 de enero, nunca más se desarrolló un acto 
en aquel espacio73.

4.	 El Monumento a las Víctimas del Holocausto: una película para explicar  
el poema

Poco tiempo después de la inauguración del memorial se estrenó el filme Monumento, dirigido 
por Fernando Díaz, que se rodó durante el proceso de construcción del panteón emplazado en la 
ciudad de Buenos Aires. Fue realizado por la productora Machaco y contó con el apoyo del Insti-
tuto Nacional de Cine y Artes Audiovisuales (incaa) y la organización Generaciones de la Shoá, 
que reúne a hijos e hijas de sobrevivientes del Holocausto. Según Díaz, la idea de filmar esta his-
toria le resultó atractiva en función de su sensibilidad en torno al tema del Holocausto. A la vez, el 
proyecto le permitiría problematizar cómo eran los procesos que estaban detrás de la construcción 
de la ornamentación urbana; según el director, los ciudadanos naturalizan su tránsito cotidiano e 
ignoran los sentidos conmemorativos que tienen estos monumentos74. Esta perspectiva se rea-
firmó con las primeras palabras que la voz narradora, en off, advierte al inicio del filme: “Esta 

72	 Brenda Ficher, Gala González Magnasco y Juan Manuel Hornos, “Una mirada histórica-conceptual sobre el 
memorial de la Plaza de la Shoá en caba”, trabajo presentado en el xiii Seminario Internacional de Políticas de 
la Memoria, Buenos Aires, 2022, 12.

73	 Entre 2013 y 2016, se realizaron una serie de movilizaciones, “Marchas por la Shoá”, que fueron organizadas por 
diversas instituciones de la comunidad judía argentina, agencias estatales y la organización Embajada Mundial 
de Activistas por la Paz. Esta comenzaba su recorrido en la Plaza de la Shoá, lugar donde fue emplazado el mo-
numento, pero ningún acto se realizaba allí y, salvo el que coincide con la fecha de su inauguración, no volvieron 
a realizarse desde 2016.

74	 Fernando Díaz, “Los sobrevivientes del Holocausto son un monumento en sí mismo”, Vis-a-Vis, 2 de agosto 
de 2016.



119Hist. Crít. n.º 93 julio-septiembre · pp. 101-127 · ISSN 0121-1617 · e-ISSN 1900-6152 
https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

película trata de un monumento, de sus creadores, del esfuerzo de construirlo y de sus destinata-
rios. Trata también sobre recuperar su sentido original de recordar. De hacer pensar”75.

Estos objetivos explícitos, sin embargo, comienzan a resultar problemáticos a medida que 
la película avanza. ¿Quiénes son los creadores del monumento? ¿Quiénes son sus destinatarios? 
¿Cómo se vinculan los sentidos en torno a “recordar” y “pensar”? Si bien las preguntas podrían 
tener, a priori, una serie de respuestas precisas, como que los constructores son los arquitectos y 
las agencias estatales involucradas, los destinatarios, al igual que los sobrevivientes y la sociedad 
argentina en su conjunto, la trama del filme hace que estas dimensiones comiencen a ser puestas 
en duda. Aunque el director sigue la trayectoria de los arquitectos como creadores del monu-
mento, en las imágenes de archivo que recuperan el acto de colocación de la piedra fundacional 
del panteón, se ve cómo la presidenta de la organización Generaciones de la Shoah, Diana Wang, 
establece otros linajes respecto de quiénes son los verdaderos arquitectos: “Nosotros”, dice con 
énfasis, aludiendo a lugar central que ocupan los sobrevivientes al Holocausto76. 

En el mismo sentido, se pone en suspenso el carácter de los destinatarios. ¿Cuál sería su 
público? Si bien la referencia a los destinatarios aparece enunciada en la primera intervención del 
filme, la única enunciación sobre los visitantes del monumento se encuentra en un diálogo que 
mantienen los albañiles paraguayos, en guaraní, durante un descanso en sus tareas: “[El monu-
mento] es una obra recordatoria. Es sobre los judíos. Siempre se hace la estatua y se pone una 
placa. Ponen un nombre así saben qué pasó acá. Es para que la vean los turistas porque es un lugar 
de mucha circulación y comercial”77. Las palabras de los albañiles resultan ilustrativas acerca de la 
distancia entre los actores que participan en la construcción del panteón: arquitectos, organizacio-
nes de sobrevivientes y trabajadores de la construcción. En su diálogo informal, se puede advertir 
el desconocimiento del objeto recordatorio, a la vez que identifican su ubicación a pocos metros 
de un polo gastronómico con el hecho de tener como destinatarios a turistas o personas que llegan 
con fines de consumir en el lugar.

Este distanciamiento entre los creadores y los destinatarios del monumento cobra mayor 
envergadura cuando, en el Museo del Holocausto, se encuentran los arquitectos con los sobrevi-
vientes. Con el objetivo de explicar cómo será el memorial dedicado a recordar la experiencia que 
atravesaron las víctimas del nazismo, se dispone una sala con un proyector en el que se comparten 
los bocetos y un render que muestra cómo quedaría el memorial. Ante un auditorio que la cámara 
registra entre atento y perplejo a medida que la explicación avanza, Gustavo Nielsen se encarga de 
compartir la idea y materialidad que tendrá su obra:

Muro, piedras de hormigón, conjugar la idea del gran espacio y el pequeño objeto, intentando 
reflejar esa contradicción e intentando solucionarla. Pensamos que ese muro, con todas esas pie-
dras, podía conformar una colección de elementos de un ser humano en ese momento, elementos 
de vida cotidiana, puestos sobre el hormigón y sacados, que quede una huella, una especie de 
fósil urbano. Que quede en negativo del monumento el elemento, del objeto, en el hormigón.  
 
 

75	 Fernando Díaz, Monumento, 2´30”- 2´42”.
76	 Díaz, Monumento, 5´15”- 6´00”.
77	 Díaz, Monumento, 51´53”.



120 “¡Eso no nos representa!” Historia, contexto(s) y representación en el Monumento
Emmanuel Nicolás Kahan

Esa idea de las huellas las llevamos al máximo que daba la cantidad de piedras y dijimos va a ser 
una colección de huellas. Y esa colección de huellas van a detectar que en este lugar falta un  
ser humano, el dueño de todos esos objetos78.

Inmediatamente después de la presentación, Díaz nos deja ver las reacciones del auditorio 
a través del registro de las intervenciones. La sublevación de los sobrevivientes fue iniciada por 
Víctor Barg, quien advertía que “esos bloques se van a prestar a ser elementos usados para escalar, 
para jugar con ellos, para hacer cualquier cosa. Segundo, el espacio que dejan entre el monumento 
y la zona de atrás, es una zona que va a servir para cualquier cosa menos para cosas lícitas: ladro-
nes, vagos, vagabundos, etc.”. Acto seguido, Eva Fom de Rosenthal se lamentaba: “Siento un gran 
vacío para ir a verla porque verdaderamente para mí no significa nada, nada”. La sobreviviente 
Eugenia Unger cuestionaba la idea de los bloques de hormigón: “Por qué no hicieron algo más 
chico donde uno pudiera entrar adentro y decir una palabra a un muerto”. El rechazo se exacerba 
y la cámara nos muestra el desorden y el griterío frente a la mirada atónita de los arquitectos: “Que 
sepan lo que fue la Shoah”, se escucha, mientras la cámara se mueve, “hagamos uno a San Martín, 
entonces”, gritaba, de nuevo Victor Barg79 quien, posteriormente, y en diálogo con Diana Wang, la 
interrogaba acerca del sentido que debería tener el monumento para los sobrevivientes: “es histo-
ria, no arte. Un sentimiento es...”80.

Si bien los minutos posteriores refuerzan el sentido en torno al desencuentro, a través de imá-
genes tomadas con el micrófono abierto, donde son inteligibles las conversaciones, pero muestran 
el desorden y el desacuerdo, la composición de la siguiente escena de la película ocupa un lugar 
central, debido a su intención de justificar el carácter artístico del proyecto monumental. En ella, 
la voz en off reaparece, mientras se muestran imágenes de los arquitectos caminando entre los 
bloques de cemento del “Memorial a los Judíos de Europa Asesinados” de Berlín81:

Ningún símbolo del judaísmo está presente en este monumento dedicado a los judíos y eso lo 
hace más reparador. Buscando un punto de unión entre las víctimas y la sociedad que los aloja. Si 
bien no es un lugar de recogimiento, como algunos quisieran, su sola presencia en Berlín habla 
de una firme decisión política. El registro del monumento es poético, no testimonial. Lo docu-
mental ya está hecho, está en todos los Museos de la Shoah del mundo, en los libros de historia, 
en las fotos. Nosotros sentimos el deseo y el deber de iluminar una faceta nueva dentro de un 
relato que ya parece haber sido iluminado de todas las formas posibles.82

Esta intervención resulta iluminadora en función de la voluntad de los creadores del monu-
mento de explicar las razones y los objetivos que los impulsaron. A través de otro memorial de 

78	 Díaz, Monumento, 24´50” - 25´30”
79	 Díaz, Monumento, 26´30”.
80	 Díaz, Monumento, 28´40”.
81	 Se trata de un monumento emplazado en un espacio central de la ciudad de Berlín, próximo a la Puerta de 

Brandenburgo y al Parlamento alemán. Fue diseñado por el arquitecto Peter Eisennman y el ingeniero Buro 
Happold, y su construcción se realizó entre el 2003 y el 2005. Stefanie Endlich, “El Monumento a los Judíos 
Asesinados de Europa”, en Memorias urbanas en diálogo: Berlín y Buenos Aires, ed. por Peter Birle, Vera 
Carnovale, Elke Gryglewski y Estela Schindel (Buenos Aires: Buenos Libros, 2009), 123-134.

82	 Díaz, Monumento, 30´50”.



121Hist. Crít. n.º 93 julio-septiembre · pp. 101-127 · ISSN 0121-1617 · e-ISSN 1900-6152 
https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

recordación de los judíos exterminados por la política criminal del nazismo, posicionan y legitiman 
su creación. Como se sostuvo, la apelación a este memorial redunda en la filiación de la propuesta 
nacional en una red de carácter transnacional de monumentos recordatorios del Holocausto83. Su 
inscripción en este linaje resulta en una valoración del carácter artístico y abstracto del panteón, 
que, como sostienen Emilio Burucúa y Nicolás Kwiatkowski, otorga un carácter sistemático a esta 
arquitectura conmemorativa, la cual, a través de las referencias al vacío y las ausencias que realiza 
a través de las formas abstractas, se posiciona frente al debate en torno a cómo representar las 
violencias masivas84.  

Sin embargo, la intervención de la voz narradora, que equipara “lo documental” a lo “poético”, 
puede resultar problemática, debido al “nosotros” de la afirmación final que desdibuja la distan-
cia entre el director de la película y los arquitectos del monumento. ¿Quién está hablando? ¿Qué 
función cumple el filme? ¿Es el registro del proceso de construcción de la obra o su traducción 
para quienes no alcanzan a comprenderlo? En este sentido, el filme parece retomar la voz de los 
arquitectos y situarse en el debate que antecedió esta escena, al contrariar las intervenciones de 
los sobrevivientes, a la vez que reconoce el carácter ilegible del “gesto arquitectónico”: el monu-
mento es explicado a través de una película. 

Esta tensión y la recuperación de la perspectiva de los arquitectos se pueden apreciar en el 
texto de Gustavo Nielsen, cuyo objeto es la descripción de la obra. En función de su preocupación 
por la ilegibilidad del monumento, Nielsen retoma el diferendo con uno de los sobrevivientes, 
Víctor Barg, a quien refiere a través de su nombre propio:

Comparto con él mis reflexiones como creador, pero también mi decepción al tener que explicar 
un poema. Uno ve una estatua de San Martín y ya sabe quién es. ¿Siempre fue obvio? No. Sabés 
quién es ese señor de a caballo porque te avisaron en la escuela. Los niños anteriores al aviso 
solamente ven un hombre disfrazado, portando un sable corvo. La estatua convoca la pregunta 
acerca de quién es ese señor. Qué cosas hizo, por qué está arriba de un pedestal. Y los mayores 
debemos responder. Necesitamos a ese chico curioso y al adulto dispuesto a contar qué pasó.85

Si bien Nielsen reconoce la función pedagógica de los monumentos, en la homologación de 
uno destinado a la figura del general San Martín con el del Holocausto, no reconoce las dimen-
siones históricas y simbólicas diferenciadas de la arquitectura conmemorativa de acuerdo con los 
contextos de su construcción. A diferencia de la estatutaria consagratoria de la historia nacional, 
caracterizada por el ensalzamiento de las virtudes de la nación a través del ejemplo de los grandes 
hombres o de batallas decisivas86, aquella destinada a la recordación de violencias masivas respon-
día a otros modelos estructurantes que, como en el monumento a las víctimas del Holocausto, se 
apoyaban en la abstracción para transmitir la experiencia de la ausencia87.

83	 Serbanoui, “Violencia, memoria y arquitectura”; Mosse, Soldados caídos.
84	 José Emilio Burucúa y Nicolás Kwiatkowski, “Cómo sucedieron estas cosas”. Representar masacres y genocidios 

(Buenos Aires: Katz, 2015), 179-180.
85	 Nielsen, “Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto”.
86	 Lilia Ana Bertoni, Patriotas, cosmopolitas y nacionalistas. La construcción de la nacionalidad argentina a fines del 

siglo xix (Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2001).
87	 Serbanoui, “Violencia, memoria y arquitectura”; Mosse, Soldados caídos; Burucúa y Kwiatkowski, “Cómo suce-

dieron estas cosas”.



122 “¡Eso no nos representa!” Historia, contexto(s) y representación en el Monumento
Emmanuel Nicolás Kahan

Esta misma perspectiva se puede advertir en la trama narrativa del filme documental. Por ejem-
plo, las primeras imágenes de la película se componen de una vista de algunos de los monumentos 
más significativos y vistosos de la ciudad de Buenos Aires: el Obelisco, Evita, el Cid Campeador, 
un Quijote ataviado con una bandera lgtbq, el de San Martín y el Cenotafio de Malvinas, mientras 
se cita la definición en latín del término monumento, “hacer pensar”. Este recorrido, musicalizado 
con un tango que acentúa el carácter porteño como representación de lo argentino, no repara en 
distinciones arquitectónicas ni en el sentido conmemorativo de cada una de las piezas registradas. 
Retomando a Maurice Agulhon, esta cadena de referencias monumentales da cuenta de cómo 
estos son incorporados a la ornamentación urbana, evidenciando el distanciamiento con el obje-
tivo originario que tuvo la promoción de cada uno de ellos88.

La homogeneización monumental está acompañada por la descontextualización de la historia 
del monumento y de las diferentes agencias estatales que participaron de la iniciativa, así como de 
los contextos políticos en los que se fraguó su materialización. La única escena relativa al vínculo 
entre quienes participan del proceso de construcción del monumento y el Estado es una toma de 
poco más de un minuto, en el que, sin intermediación de la voz en off, que es aquella que va hilando 
la narrativa fílmica, se muestra la reunión de abril de 2014, en la que se hizo entrega de la orden de 
ejecución del monumento y en la que participaron la presidenta de la nación, Cristina Fernández 
de Kirchner, los arquitectos, representantes de entidades étnico-comunitarias, miembros de orga-
nismos de derechos humanos y sobrevivientes del Holocausto, así como hombres y mujeres del 
ámbito cultural89. Esta ausencia de referencias situadas al contexto político en el que se construye 
el monumento se replica en el tramo final del filme, cuando se muestran imágenes de la colocación 
del último bloque de hormigón, lo que da por concluida su construcción, sin mencionar la distan-
cia entre este momento y su inauguración postergada, casi un año después90.

El filme “Monumento” actúa como un complemento de carácter poético del memorial. Su 
pretensión es justificarlo y explicarlo. No obstante, dos movimientos narrativos singularizan la 
posición de la película. En primer lugar, hay una serie de corrimientos de actores que, por distintos 
motivos, tuvieron un rol protagónico en el desarrollo del monumento: las agencias estatales, los 
sobrevivientes y las organizaciones de la comunidad judía. Aun cuando Diana Wang sostuvo que, 
debido a su condición de sobrevivientes, estos eran los verdaderos “arquitectos” del memorial, su 
sensibilidad aparece escamoteada tras la polémica presentación en el Museo del Holocausto91, y, en 
contraposición, son los arquitectos las figuras centrales. En segundo lugar, la renuncia a la función 

88	 Maurice Agulhon, “La ‘estatuomanía’ y la historia”, en Historia Vagabunda, ed. por Maurice Agulhon (México: 
Instituto Mora, 1994), 120-161.

89	 En la secuencia, se advierte que la presidenta está atenta e interesada en las explicaciones de los arquitectos e, 
incluso, pregunta si el monumento tendrá los mismos colores que los del boceto. Esta secuencia, a su vez, con-
trasta con la de la sublevación de los sobrevivientes, debido a que no hay intercambio de opiniones en torno al 
carácter “poético” o “testimonial” del memorial (Díaz, Monumento, 31´37”).

90	 Díaz, Monumento.
91	 Una tensión similar se suscita en el filme “Llegaron los turistas” (Am Ende kommen Touristen, Talheim, 2007), 

cuando quien funge como sobreviviente del Holocausto y testimoniante en el campo de concentración y ex-
terminio de Auschwitz se enfrenta con los técnicos en preservación y patrimonio del Sitio de Memoria por 
las maneras disímiles de reparar la maleta de una de las víctimas del Holocausto. Estos saberes diferenciados 
oponen la perspectiva de quienes pasaron por Auschwitz con el conocimiento técnico de un profesional que no 
necesariamente se muestra empático con las víctimas. 



123Hist. Crít. n.º 93 julio-septiembre · pp. 101-127 · ISSN 0121-1617 · e-ISSN 1900-6152 
https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

testimonial del monumento está acompañada por la deshistorización de su proceso constructivo, 
donde son invisibilizados quienes promovieron el memorial, ya sea desde el poder Legislativo y 
Ejecutivo o desde las instituciones implicadas. 

Conclusiones

La construcción del Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto Judío conllevó un proceso 
de un poco más de 20 años, en el que participó un amplio universo de actores. La temporalidad 
extendida se caracterizó por una dinámica espasmódica en la que, particularmente, las agencias 
estatales involucradas expedían una norma o resolución administrativa con el objeto de avanzar en 
la materialización del monumento para luego ralentizar los trámites posteriores. Esta dinámica 
conjugó el interés de los gobiernos involucrados por materializar la memoria del Holocausto en el 
espacio público con las crisis políticas, sociales y económicas que cada uno debió atravesar. Como 
se advirtió en el primer apartado del artículo, este derrotero sinuoso del memorial conjugó los 
tiempos ralentizados de las burocracias con las crisis político-económicas que debieron enfrentar 
los distintos gobiernos actuantes y sus regímenes de memoria diferenciados en relación con la cen-
tralidad que tuviera el reconocimiento de las violencias masivas acaecidas en el pasado reciente.

No obstante, los tiempos laxos del proceso de construcción no fueron un rasgo distintivo del 
caso argentino. El Museo Judío de Berlín, por ejemplo, la obra construida por Daniel Libeskind, 
comenzó a proyectarse en 1971, en el marco de la conmemoración de los 300 años de vida judía 
en Berlín, pero su realización conllevó una serie amplia de debates92 que fueron dilatando su cons-
trucción hasta el 200193. Algo similar ocurrió con el Memorial a los Judíos Asesinados de Europa, 
también en Berlín, que fue inaugurado en 2005 tras diecisiete años de polémicas en torno a su 
erección94. Como en estos casos, el Monumento Nacional a las Víctimas del Holocausto estuvo 
caracterizado por una serie de polémicas que involucraron a diversos actores, tanto estatales como 
de organizaciones étnico-comunitarias, y que hacían referencia a cuestiones políticas y estéticas. 

Asimismo, el vínculo entre el Memorial de Berlín y el que se construyó en la ciudad de Buenos 
Aires fue destacado en diversos pasajes de este trabajo, incluso por los propios arquitectos y el 
director del filme explicativo de la obra arquitectónica. En este sentido, el memorial argentino 
replica el “gesto arquitectónico” transnacional de los monumentos en torno al Holocausto y las 
violencias masivas acaecidas durante el siglo xx, que, a través de formas abstractas, apelan a los 
sentidos sobre la ausencia. No obstante, al mismo tiempo que se inscribe en este linaje, el panteón 
asume un carácter nacional cuando, desde su fase proyectual, compone una filiación simbólica 
entre quienes fueron exterminados durante el Holocausto y las víctimas de los atentados terroris-
tas que tuvieron lugar en Argentina durante la década de 1990. En este sentido, y como sostiene 
Aleida Assman, aun cuando la memoria del Holocausto adquirió un carácter transnacional durante 

92	 Los debates fueron de diversa índole, pero uno de ellos fue impregnando a los posteriores: cómo conmemo-
rar la experiencia de vida de una comunidad, la judía, que había sido exterminada por los propios alemanes. 
Como en los debates acerca de la representación de las masacres que relevamos en las páginas de este artículo, 
el arquitecto Libeskind resolvió el dilema a través de referencias a las ausencias, los vacíos y el quiebre en la 
continuidad histórica de esta población en la vida de Alemania. Ver Tapieto y Garzón, “Gesto memorial y gesto 
arquitectónico”.

93	 Tapiero y Garzón, “Gesto memorial y gesto arquitectónico”, 204-221.
94	 Endlich, “El Monumento a los Judíos Asesinados de Europa”.



124 “¡Eso no nos representa!” Historia, contexto(s) y representación en el Monumento
Emmanuel Nicolás Kahan

el mismo periodo en que se concibió el panteón argentino, su materialización repuso dimensiones 
relativas a la experiencia nacional, como la de las víctimas de los atentados sucedidos en Argentina 
a comienzos de la década de 199095.

La reconstrucción de la mecánica en torno a su construcción es ilustrativa, al igual que una 
serie de dimensiones significativas para pensar quiénes se movilizan en torno a la construcción de 
un panteón conmemorativo y qué sentidos conlleva la experiencia histórica objeto del memorial. 
Si bien el proyecto fue promovido por un diputado nacional de la provincia de Chaco, Claudio 
Mendoza, en el proceso participaron otras agencias, gobiernos, instituciones y personalidades, 
al punto que en ningún momento del proceso de construcción e inauguración hay registros ni 
menciones del autor de la normativa que impulsó la creación del monumento ni, mucho menos, su 
adscripción política: el peronismo. En este sentido, lo que sucedió en torno a la composición de los 
jurados para el concurso de proyectos fue un claro ejemplo del desplazamiento del Poder Legislativo 
por parte de funcionarios del Poder Ejecutivo y el rol preponderante que fueron adquiriendo 
algunas instituciones de la comunidad judía en la gestión y toma de decisiones acerca del memorial.

Esto, sin embargo, contrastó con los debates en torno a su emplazamiento. Si bien, como advir-
tió Claudio Avruj, regía una imposibilidad patrimonial respecto de la construcción del panteón en 
la Plaza del Congreso96, la decisión de levantar el monumento en la Plaza de la Shoá, en el barrio de 
Palermo, atentó contra la voluntad de consagrar la memoria del Holocausto en un ámbito central 
del espacio público en Argentina. Como advierten Ficher, Magnasco y Hornos, la competencia 
espacial con el polo gastronómico redundó en una invisibilización del memorial97. Este carácter 
periférico del monumento, debido al lugar que ocupa la memoria del Holocausto en Argentina, se 
complementó, además, con el rechazo expresado por los propios sobrevivientes, quienes conside-
raban que la obra no los representaba y, también, con el contexto político en el que fue, finalmente, 
construido: durante los últimos años de gestión de Cristina Fernández de Kirchner, cuando el vín-
culo entre el gobierno nacional y las instituciones de la comunidad judía se había resquebrajado.

No obstante, esta condición periférica puede no solo deberse a estos factores. Como señala 
Ioana-Georgiana Serbanoui, la función simbólica y representativa de la arquitectura como trans-
misora de emociones relativas a experiencias del pasado también está puesta en cuestión frente 
al avance contemporáneo de las nuevas tecnologías98. Si bien la imagen sigue siendo portadora 
de sentidos, lo que emerge como una nueva experiencia son los canales a través de los cuales 
se vehiculizan las estructuras de sentimientos99. Las imágenes representativas y simbólicas que 
antaño proyectaban la estatutaria han recalado en sitios web y redes digitales que, al contrario de 
la fachada arquitectónica, son permeables a cambios y no precisan o, incluso, hacen innecesaria, la 
presencia física de los individuos100.

95	 Assman, “Transnational Memories”.
96	 Avruj, “Monumento a la Shoá”.
97	 Ficher, Magnasco y Hornos, “Una mirada histórica-conceptual”.
98	 Serbanoui, “Violencia, memoria y arquitectura”, 50.
99	 Williams Raymond, Marxismo y literatura (Madrid: Ariel, 1997).
100	Serbanoui, “Violencia, memoria y arquitectura”, 50.



125Hist. Crít. n.º 93 julio-septiembre · pp. 101-127 · ISSN 0121-1617 · e-ISSN 1900-6152 
https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

Bibliografía

Fuentes primarias 

Archivos

1.	 Archivo Honorable Cámara de Diputados de la Nación Argentina (ahcdna), Sección “Bases y 
Proyectos”, 1990-1999.

2.	 Archivo Cámara de Senadores de la Nación (acsn), Fondo Diario de Sesiones, 1995, 1996; Leyes 
[26332, 4 de diciembre de 2007]

3.	 Archivo Secretaría de Cultura (asc), Sección Proyectos, Sección Resoluciones.

Publicaciones periódicas

4.	 ArchDaily. Santiago de Chile, 2015
5.	 Clarín. Buenos Aires, 2015. 
6.	 Vis-a-Vis. Buenos Aires, 2014, 2016.
7.	 La Nación. Buenos Aires, 2000
8.	 Página/12. Buenos Aires, 2009, 2012.
9.	 ARQA/Ar. Buenos Aires, 2015. 
10.	 Infoleg. Buenos Aires, 2024
11.	 Infojus. Buenos Aires, 2016.

Material audiovisual

12.	 Monumento (de Fernando Díaz, 2016), producido por Machaco y el Instituto Nacional de Cine y 
Artes Audiovisuales (incaa).

13.	 Sobrevivientes de Auschwitz nos contaron su historia en Casa Rosada (2016), https://www.youtube.
com/watch?v=UzPtWJCYtu8.

Fuentes secundarias 
14.	 Agulhon, Maurice. “La ‘estatuomanía’ y la historia”. En Historia Vagabunda, editado por Maurice 

Agulhon, 120-161. México: Instituto Mora, 1994.
15.	 Arieli, Roni Mikel. Remembering the Holocaust in Racial State. Holocaust memory in South Africa 

from Apartheid to Democracy (1948-1994). Berlín/Boston: De Gruyter, 2022.
16.	 Assmann, Aleida. “Transnational memories”. European Review 22, n.º 4 (2014): 546-556. 
17.	 Balé, Cinthia. Memoria e identidad durante el kirchnerismo. La Plata: FaHCE Ediciones, 2018.
18.	 Bertoni, Lilia Ana. Patriotas, cosmopolitas y nacionalistas. La construcción de la nacionalidad 

argentina a fines del siglo xix. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2001.
19.	 Brenan, Darío y Gustavo Efrón. “Los medios gráficos argentinos durante el nazismo”. Question 1, 

nº 11 (2006): 1-10.
20.	 Burucúa, José Emilio y Nicolás Kwiatkowski. “Cómo sucedieron estas cosas”. Representar masacres 

y genocidios. Buenos Aires: Katz, 2015.
21.	 Cardona, Lorena. “Sobre ciertas cosas que no se pueden nombrar. La representación del 

Holocausto en Colombia”. Tesis de maestría. Universidad Nacional de La Plata, 2015.

https://www.youtube.com/watch?v=UzPtWJCYtu8
https://www.youtube.com/watch?v=UzPtWJCYtu8


126 “¡Eso no nos representa!” Historia, contexto(s) y representación en el Monumento
Emmanuel Nicolás Kahan

22.	 Chinski, Malena. “La amia y el monumento al mártir desconocido en el cementerio israelita de La 
Tablada”. En Identidades, memorias y poder cultural en Argentina (siglos xix y xx), compilado por 
María Bjer e Iván Cherjovsky, 161-197. Bernal: Universidad Nacional de Quilmes, 2018.

23.	 Chinski, Malena. “Memorias olvidadas: los judíos y la recordación de la Shoá en Buenos Aires”. 
Tesis de doctorado. Universidad Nacional de General Sarmiento, 2018.

24.	 Cueto Rua, Santiago. Ampliar el círculo de los que recuerdan. La inscripción de la Comisión Provincial 
por la Memoria en el campo de los derechos humanos y la memoria. La Plata: FaHCE/UNGS, 2019.

25.	 Diner, Hasia. We Remember with Reverance and Love: American Jews and the Myth of Silence after 
the Holocaust. Nueva York: New York University Press, 2009.

26.	 Endlich, Stefanie. “El Monumento a los Judíos Asesinados de Europa”. En Memorias urbanas en 
diálogo: Berlín y Buenos Aires, editado por Peter Birle, Vera Carnovale, Elke Gryglewski y Estela 
Schindel, 123-134. Buenos Aires: Buenos Libros, 2009.

27.	 Ficher, Brenda, Gala González Magnasco y Juan Manuel Hornos. “Una mirada histórica-conceptual 
sobre el memorial de la Plaza de la Shoá en caba”, trabajo presentado en el xiii Seminario 
Internacional de Políticas de la Memoria, Buenos Aires, 2022.

28.	 Guglielmucci, Ana. La consagración de la memoria. Buenos Aires: Antropofagia, 2013.
29.	 Huyssen, Andreas. En busca del futuro perdido. Cultura y memoria en tiempos de globalización. 

México: Fondo de Cultura Económica, 2002.
30.	 Kahan, Emmanuel y Celeste Adamoli. “El abordaje del Holocausto desde la trama educativa”. 

Aletheia 7, n.º 14 (2017).
31.	 Kahan, Emmanuel. “Usos y narrativas del Holocausto desde la recuperación democrática (1983-

2019)”. En Novos estudos sobre o Holocausto, editado por Karl Schuster, Carlos Reiss y Luzilette 
Falavinhia, 221-264. Recife: Edupe, 2022. 

32.	 Kissi, Edward. Africans and the Holocaust. Perceptions and Responses of Colonized and Sovereign 
Peoples. Nueva York: Routledge, 2020.

33.	 Koselleck, Reinhart. Modernidad, culto a la muerte y memoria nacional. Madrid: Centro de 
Estudios Políticos y Constitucionales, 2011. 

34.	 Levy, Daniel y Natan Sznaider. The Holocaust and Memory in Global Age. Arizona: Temple 
University Press, 2006.

35.	 Lorenz, Federico. “Las memorias de las derechas”. Revista Anfibia (2019). https://www.
revistaanfibia.com/las-memorias-de-derecha/.

36.	 Lvovich, Daniel y Jacqueline Bisquert. La cambiante memoria de la dictadura militar. Buenos 
Aires: Biblioteca Nacional, 2008.

37.	 Montero, Ana. ¡Y al final un día volvimos! Los usos de la memoria en el discurso kirchnerista (2003-
2007). Buenos Aires: Prometeo, 2012.

38.	 Mosse, George. Soldados caídos. La transformación de la memoria de las guerras mundiales. 
Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2016.

39.	 Novick, Peter. The Holocaust and the Collective Memory: The American Experience. Londres: 
Bloomsbury, 2001.

40.	 Pisanty, Valentina. Los guardianes de la memoria. El retorno de las derechas xenófobas. Valencia: 
Universitat de Valencia, 2022.

41.	 Schiffrin, Leopoldo. “La primacía del derecho internacional sobre el derecho argentino”. En La 
aplicación de tratados sobre derechos humanos en por los tribunales locales, editado por Martín 
Abregú y Christian Courtis, 115-126. Buenos Aires: CELS, 2004.

https://www.revistaanfibia.com/las-memorias-de-derecha/
https://www.revistaanfibia.com/las-memorias-de-derecha/


127Hist. Crít. n.º 93 julio-septiembre · pp. 101-127 · ISSN 0121-1617 · e-ISSN 1900-6152 
https://doi.org/10.7440/histcrit93.2024.05

42.	 Senkman, Leonardo. Argentina, la Segunda Guerra Mundial y los refugiados indeseables, 1933-
1945. Buenos Aires: Grupo Editor Latinoamericano, 1991.

43.	 Serbanoui, Ioana-Georgiana. “Violencia, memoria y arquitectura. Memoriales y museos de las 
tragedias del último siglo”. Tesis de doctorado. Universidad Politécnica de Madrid, 2020.

44.	 Tapiero, Marilda y Estrella Garzón. “Gesto memorial y gesto arquitectónico: Berlín, Barcelona 
y Sarrebruck”. En Memorias de la piedra. Ensayos en torno a los lugares de detención y masacre, 
compilado por Beatrice Fleury y Jacques Walter, 201-227. Buenos Aires, Ejercitar la Memoria 
Editores, 2011.

45.	 Toker, Eliahu y Ana Wainstein. Sitios de la memoria. Protagonistas y forjadores de la comunidad 
judía argentina. Cementerios judíos de Liniers y La Tablada. Buenos Aires: Milá, 2005.

46.	 Traverso, Enzo. El fin de la modernidad judía. Historia de un giro conservador. Buenos Aires: Fondo 
de Cultura Económica, 2016. 

47.	 Vecchioli, Virginia. “Políticas de la memoria y formas de clasificación social. ¿Quiénes son las 
‛Víctimas del Terrorismo de Estado’ en la Argentina?”. En La imposibilidad del olvido. Recorridos 
de la memoria en Argentina, Chile y Uruguay, compilado por Bruno Groppo y Patricia Flier, 83-102. 
La Plata: Ed. Al Margen, 2001.

48.	 Wechsler, Wanda. “¿Todo está guardado en la memoria? La memoria del Holocausto en Argentina 
a través de un museo (1993-2013)”. Tesis de maestría. Universidad de San Andrés, 2016.

49.	 Wechsler, Wanda. “Un Museo del Holocausto en Buenos Aires: contexto de creación”. Hamsa 5 
(2019). doi: https://doi.org/10.4000/hamsa.442.

50.	 Wieviorka, Anette. Déportation et génocide. Entre la mémoire et l´oubli. París: Pluriel, 2013.
51.	 Zaretsky, Natasha. Acts of repair. Nueva Jersey: Rutgers University Press, 2020.
52.	 Zertal, Idith. La Nación y la muerte. La Shoá en el discurso y la política de Israel. Buenos Aires: 

Del Nuevo Extremo, 2010.

❧

Emmanuel Nicolás Kahan

Doctor en Historia por la Universidad Nacional de La Plata. Profesor adjunto en Historia Social 
Argentina, Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, Universidad Nacional de La Plata. 
Línea de investigación: historia de la memoria del Holocausto en Argentina. Últimas publicaciones: 
Emmanuel Kahan, Parte del aire. La recepción del conflicto árabe-israelí en la política y la cultura argentina 
(1967-1982). Buenos Aires: Prometeo, 2023. ( Junto a Lior Zylberman) “La ficcionalización de una 
denuncia contra la dictadura militar. El testimonio de Jacobo Timerman en la televisión estadounidense 
(1983)”, Revista De Ciencias Sociales n.° 182, (2023) :117-133; “Ser hija, ser esposa, ser sobreviviente y ser 
madre(s). Enunciación y cuadros sociales de la memoria en una voz testimonial: Sara Rus (1994-2014)”. 
En Inscripciones de una revuelta. Testimonios del terrorismo sexuado, editado por T. Basile y M. Chiani. 
La Plata: EDULP, 2023, 143-165; y “Between Collective Action and Public Policies. A Panoramic 
Perspective on Memory in Latin America”. En Remembering Mass Atrocities: Memory Struggles and 
Cultural Representation in the Global South, editado por Ndlovu Mphathisi, Tshuma Lungile, Shepherd 
Mpofu. Palgrave Macmillan, 2023, 271-280. emmanuel.kahan@gmail.com,  https://orcid.org/0000-
0002-4476-178X

https://doi.org/10.4000/hamsa.442
mailto:emmanuel.kahan@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-4476-178X
https://orcid.org/0000-0002-4476-178X


931 6 1 0 0 37 7 0 1 2 19

Historia Crítica · Facultad de Ciencias Sociales · Universidad de los Andes
Cra. 1a Este n.º 18A – 10, Ed. Franco, piso 4, oficina GB-417 · Bogotá, Colombia
Tel [571] 3394949 Ext.: 3716 · hcritica@uniandes.edu.co
http://historiacritica.uniandes.edu.co

93

Tema abierto

“Hombres que vivían como las mujeres” en la Alta California, siglo xviii. Coyas/joyas, cuút o uluqi: 
¿Sodomitas, hermafroditas o amaricados? · 3-24
Diana Roselly Pérez Gerardo, Instituto de Investigaciones Históricas, Universidad Nacional  
Autónoma de México (unam), México

Producción y circulación de la edición comunista en el Cono Sur: El caso de la editorial  
Sudam (1929-1935) · 25-51
Mariana Massó, Centro de Investigaciones y Estudios sobre la Cultura y la Sociedad (ciecs)
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (conicet)/Universidad Nacional de 
Córdoba(unc), Argentina

The Modernization of Medical Education in Brazil: Rockefeller Foundation Funding and the Ribeirão Preto 
Medical School in a Development Context (1951-1964) · 53-78
Maria Gabriela Silva Martins da Cunha Marinho, Universidade Federal do ABC, Brasil
Ricardo dos Santos Batista, Universidade do Estado da Bahia/Universidade Federal da Bahia, Brasil
Paloma Porto, Instituto René Rachou, Brasil
Ana Nemi, Universidade Federal de São Paulo, Brasil
Cristina de Campos, Universidade Estadual de Campinas/Universidade São Judas Tadeu, Brasil

mtv Brasil: repertório musical e construção de uma juventude televisionada (1990) · 79-100
Carlos Eduardo Pereira de Oliveira, Universidade do Estado de Santa Catarina, Brasil

“¡Eso no nos representa!” Historia, contexto(s) y representación en el Monumento Nacional a la Memoria 
de las Víctimas del Holocausto Judío de Buenos Aires, Argentina · 101-127
Emmanuel Nicolás Kahan, Universidad Nacional de La Plata, Argentina

Políticas editoriales

Políticas éticas


