
Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

República colonial chilena 1929-1973. 
Escuela e invisibilización del mapun-
kimun del pueblo nación mapuche1

Colonial Republic of Chile 1929-1973. Escuela e invisibilización 
del mapun-kimun del pueblo nación mapuche

República colonial chilena 1929-1973. Escola e 
invisibilidade do mapun-kimun do povo

Juan Mansilla Sepúlveda2

Universidad Católica de Temuco, Chile
Grupo de investigación HISULA

https://orcid.org/0000-0001-8175-7475
Recepción: 30/01/2020
Evaluación: 17/04/2020
Aceptación: 28/05/2020
Artículo de Investigación
https://doi.org/10.19053/01227238.11925

RESUMEN

1 Esta investigación se enmarca en el contexto del Proyecto FONDECYT n.° 1191016 titulado “Consolidación de la escuela monocul-
tural en territorio mapuche, periodo post-reduccional (1929-1973). Colonialidad republicana e invisibilización del mapun-kimün”.

2 Profesor de Estado en Historia, Geografía y Educación Cívica (Universidad de la Frontera, Temuco-Chile). Magíster en Desarrollo 
Regional y Local (Universidad Academia de Humanismo Cristiano-Santiago-Chile). Doctor en Filosofía y letras (Universidad 
Pontificia de Salamanca, Salamanca-España). Académico de la Facultad de Educación de la Universidad Católica de Temuco, Chile. 
Integrante Grupo de Investigación HISULA, Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia. Correo electrónico: jmansilla@
uct.cl

El objetivo del estudio es analizar 
las implicancias que ha tenido la conso-
lidación del Estado de Chile en territorio 
mapuche post ocupación del wajmapu, 
evento en el que la escuela chilena ha sido 
un dispositivo de control determinante 
para establecer un régimen educativo 
monocultural que invisibilizó el mapun-
kimun del pueblo mapuche. Origina-
lidad: la idea de una república colonial 
en Chile no se encuentra desarrollada en 
la historia de la educación, en la que se 
reconstruyen los efectos de la violencia 
estatal en un marco de relaciones intercul-
turales asimétricas. Método: es un trabajo 
de investigación cualitativa, con alcances 
descriptivos a través de un diseño de 
estudio documental que, empleando 

estrategias del trabajo con fuentes prima-
rias y secundarias, permitió la revisión 
sistemática del corpus documental. Las 
conclusiones evidencian el reconoci-
miento del rol que cumplió la escuela para 
lograr la monoculturalidad e instalación 
de los saberes occidentales. No obstante, 
desde una historia cultural de largo 
plazo, la escuela como agencia estatal 
no logró su cometido, porque el mapun-
kimun del pueblo estado mapuche sobre-
vivió a todos los dispositivos de control e 
intentos de sometimiento y hoy mantiene 
esa resistencia cultural en un Estado que 
sigue operando desde lógicas excluyentes 
de la diversidad étnica y lingüística.
Palabras clave: Colonialismo; escuela mono-
cultural; mapun-kimun; Estado de Chile.



146
Juan Mansilla Sepúlveda

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

ABSTRACT
The objective of the study is to analyze 

the implications that the State of Chile 
has had in its consolidation in Mapu-
che’s territory after the occupation of 
the Wajmapu, where the Chilean school 
has been a determining control device 
to establish a monocultural educational 
regime that made the Mapuche people’s 
mapunkimun invisible. Originality: The 
idea of   a colonial republic in Chile is 
not developed in the education history, 
where the effects of state violence are 
reconstructed in an asymmetric intercul-
tural relations framework. Method is a 
qualitative research work, with descrip-
tive scope through a documentary study 
design, which, using work strategies with 
primary and secondary sources, allowed 

the systematic review of the documentary 
corpus. The conclusions show the recog-
nition of the role that the school played to 
achieve monoculturalism and installation 
of Western knowledge. However, from 
a long-term cultural history, the school 
as a state agency did not achieve its 
mission, because the mapun-kimun of the 
Mapuche state people survived all control 
devices and attempts at submission and 
today maintains that cultural resistance 
in a state that continues to operate from 
a logic that excludes the ethnical and 
linguistic diversity.
Key words: Colonialism; monocultural 
school; colonialism; mapunkimun; State of 
Chile.

RESUMO
O objetivo deste estudo é analisar 

os desdobramentos da consolidação do 
Estado do Chile no território mapuche 
após a ocupação do wajmapu, onde a 
escola chilena foi um dispositivo do 
controle determinante para estabelecer 
um regime educativo monocultural 
que invisibilizou o mapunkimun do 
povo mauche. Originalidade: a ideia de 
uma república colonial no Chile não se 
encontra desenvolvida na história da 
educação, na qual se reconstroem os 
efeitos da violência estatal em um marco 
de relações interculturais assimétricas. 
Método é um trabalho de pesquisa quali-
tativa, com alcances descritivos através de 
um desenho de estudo documental, que 
empregando estratégias do trabalho com 

fontes primárias e secundárias, permitiu 
a revisão sistemática do corpus docu-
mental. As conclusões mostram o recon-
hecimento do papel que a escola cumpriu 
para concretizar a monoculturalidade e 
instalação dos saberes ocidentais. Não 
obstante, a partir de uma história cultural 
de longa duração, a escola como agência 
estatal não cumpriu sua missão, porque o 
mapun-kimun do povo estado mapuche 
sobreviveu a todos os dispositivos de 
controle e tentativas de envio e atual-
mente mantém essa resistência cultural 
em um estado que segue operando com 
lógicas excludentes da diversidade étnica 
e linguística.
Palavras-chave: Colonialismo; escola mono-
cultural; mapunkimun; estado de Chile.

INTRODUCCIÓN

Antecedentes históricos relacionados con la “Ocupación de La Araucanía”

A diferencia de los hechos ocurridos con la mayoría de los pueblos indígenas 
de América, las fuerzas militares del imperio español no lograron derrotar 
ni someter a los indígenas del centro-sur de Chile. Después de decenios de 



147República colonial chilena 1929-1973. Escuela e 
invisibilización del mapun-kimun del pueblo nación mapuche

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

sangrienta guerra entre mapuches y españoles, desde el 4 de junio de 1536 
(llegada de Diego de Almagro y sus huestes a Chile) hasta el 9 de enero de 1641, 
se pactó el cese de hostilidades en el denominado Tratado de Paz de Quilín. Este 
acuerdo reconoció el río Biobío como límite sur de la Capitanía General de Chile; 
se estableció que allí comenzaba la frontera entre el mundo hispano-criollo y el 
pueblo mapuche, el primero de una serie de pactos establecidos entre mapuches 
y españoles. Las ideas que se plasmaron en ese primer parlamento se mantu-
vieron por más de dos siglos. En total, se firmaron más de veinte pactos de este 
tipo, gracias a los cuales el pueblo nación mapuche siguió viviendo en forma 
relativamente autónoma de la dominación española en el territorio ubicado al 
sur del Biobío3.

3 José Bengoa Cabello, El Tratado de Quilín. Documentos adicionales a la Historia de los antiguos mapuches del sur (Santiago de Chile: 
Catalonia, 2007), 45.

4 Jorge Calbucura, “La decolonización del saber y el ser mapuche: un caso de estudio al celebrarse el bicentenario de la construcción 
de la República de Chile”, Polis. Revista Latinoamericana vol. 12, n.o 35 (2013): 411.

5 José Bengoa Cabello, comp., La memoria olvidada: historia de los pueblos indígenas de Chile (Santiago de Chile: Cuadernos Bicente-
nario de la Presidencia de la República, 2004), 273; María. Palumbo. “Educación En Movimientos Populares Rurales: Un Estado 
del Arte”. Revista Historia de la Educación Latinoamericana vol.18 n.° 26, (2016) 219-40. https://doi.org/10.19053/01227238.4373.

6 Juan Mansilla Sepúlveda et al., “Instalación de la escuela monocultural en la Araucanía, 1883-1910: dispositivos de poder y Sociedad 
Mapuche”, Educação e Pesquisa vol. 42, n.° 1 (2016): 217.

Ciento setenta años después, en 1811, en condiciones más desventajosas para 
los mapuches, en el Parlamento de Concepción los principios y acuerdos del 
Tratado de Paz de Quilín fueron ratificados por los representantes de la naciente 
República de Chile. De esta forma el Wajmapu (territorio mapuche) conservó su 
autonomía territorial e independencia durante 242 años4. El último parlamento 
sostenido entre españoles y mapuches fue el de Negrete, en marzo de 1803. Este 
acuerdo fue firmado durante la última década del dominio español en Chile, que 
hasta 1810 dependió directamente del mando militar del Virreinato de Perú5.

En la segunda mitad del siglo XIX, los Estados de Chile y Argentina tomaron 
la decisión de incorporar a la fuerza el territorio habitado ancestralmente por el 
pueblo mapuche. En Chile, la integración de las antiguas provincias de Arauco, 
Valdivia y Llanquihue dio inicio a un proceso de ocupación de tierras fértiles 
donde terminan imponiéndose los proyectos modernizadores que propiciaron 
los grupos dirigentes oligárquicos del centro del país y la consiguiente política 
inmigratoria promovida para “mejorar la raza salvaje del indio”6.

En el siglo XIX el Estado de Chile derrotó al pueblo-nación mapuche con la 
misma estrategia ideada por los militares españoles, es decir, levantando fuertes 
militares en los bordes de los ríos. El militar chileno Cornelio Saavedra llamó a la 
maniobra “línea de Malleco”, que básicamente consistió en reproducir lo cons-
truido por los hispanos en los bordes del río Biobío. Tanto Prieto como Bulnes, 
ambos hijos de militares españoles, desarrollaron en la primera mitad del siglo 
XIX un diseño similar durante los veinte años que gobernaron como clan familiar, 
siempre receptivos a las ideas de la oligarquía de Concepción. Posteriormente, 
en plena Guerra del Pacífico (1879-1883), Temuco fue fundado (1881) a partir de 
la acción de colonos nacionales y extranjeros, custodiados por el ejército de Chile 



148
Juan Mansilla Sepúlveda

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

y la “Gendarmería de las colonias”, cuyo jefe fue Hernán Trizano Avezzana. 
Luego de la resistencia mapuche, en 1868, a orillas del río Malleco, Benjamín 
Vicuña Mackenna dictó un discurso en el parlamento bajo el título “Conquista 
de Arauco”, fundamentado en su libro publicado ese mismo año bajo el título 
Guerra a muerte. Lo anterior nos conduce a pensar que el comportamiento de las 
autoridades dirigentes de Chile fue similar a la de los gobernadores de Chile en 
el siglo XVI: una actitud de conquista con afanes colonizadores.

La ocupación representó una ruptura en la historia del pueblo nación-ma-
puche, desde la autonomía a la subordinación, y marca un punto de inflexión 
en la relación entre el Estado chileno y el pueblo mapuche. En ese momento, el 
Estado chileno logró generar “tierra sin indios” y, al mismo tiempo, “indios sin 
tierra”7.

Figura 1. “Carta general de colonización de la Provincia de Cautín”8

Fuente: Nicanor Boloña. Santiago: Tall. del Estado Mayor Jeneral, 1916, 68.

Unos de los resultados más dramáticos de la ocupación del Wajmapu fue la 
pérdida de las tierras por parte de las familias indígenas y su sentido comuni-
tario, que se da en el lof-che (estructura política y social fundamental del pueblo 
mapuche a partir del parentesco). Concretamente, entre 1884 y 1927, en Chile 
los mapuches fueron confinados a unas tres mil reducciones. Cuarenta años más 
tarde, el número de reducciones indígenas llegó a dos mil. Dos causas originan 
la progresiva desaparición de las comunidades indígenas: la usurpación llevada 
a cabo por los latifundistas amparados por el Estado de Chile transformado en 
una república colonial, y la conversión de las comunidades indígenas: desde 
lof-che a resguardos indígenas según las lógicas occidentales impulsadas desde 
el Estado. Esta situación es el resultado de un proceso legislativo impulsado por 
y desde el Estado monocultural y colonialista de Chile, a través de una secuencia 
legislativa iniciada en 1927. Desde la perspectiva de la historia cultural, las 
premisas legales que el Estado implementó han tenido como objetivo deslegi-

7 Fernando Casanueva Valencia, “Indios malos en tierras buenas: visión y concepción del mapuche según las élites chilenas, siglo XIX, 
en Colonización, resistencia y mestizaje en las Américas. Siglos XVI-XX, ed. Guillaume Boccara (Quito: Abya-Yala, 2002), 291.

8 Archivo Regional de la Araucanía, Temuco. Inspección general de Colonización e Inmigración. Construida y dibujada por Nicanor 
Boloña. Escala 1:100.000. Santiago de Chile, septiembre de 1916.



149República colonial chilena 1929-1973. Escuela e 
invisibilización del mapun-kimun del pueblo nación mapuche

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

timar el fundamento jurídico del sistema de propiedad colectiva sobre la tierra 
(mapu) y asimilar al mapuche al canon occidental.

En este contexto, la escuela fue utilizada, a partir de la inserción intencional 
del vencido, aceptando “tácticamente” el concepto “araucano”, sobre todo en 
el primer ciclo del movimiento mapuche, como símbolo de resistencia cultural 
y política. Es muy interesante esa dialéctica colonizador-colonizado. Se utilizan 
las instituciones y lenguajes de los vencedores para impulsar su propio proyecto 
de emancipación. Ese fue el sueño de Manuel Aburto Panguilef en la década de 
1940 de crear una República Araucana, que además se dio en un contexto de 
procesos de descolonización, a partir de los hechos derivados de la descoloni-
zación afroasiática posteriormente a la Conferencia de Bandung, realizada en 
Indonesia en 1955.

1. Leyes indígenas del Estado de Chile entre 1927 y 1952

Durante la presidencia del primer gobierno de Carlos Ibáñez del Campo se 
promulgó la ley n.° 4.169 del 29 de agosto de 1967, que creó un Tribunal Especial 
Indígena, con sede en la ciudad de Temuco, capital de la provincia de Cautín. 
El objetivo era proceder a la división de las reservas mapuches que tuvieran 
“Títulos de Merced de Tierras” y solicitasen expresamente la división. El regla-
mento específico de esta ley, dictada el 4 de julio de 1928, explicitaba en su artí-
culo número 3 que las peticiones de una división de una comunidad podrán ser 
formuladas verbalmente o por escrito, por cualquier indígena que sea cabeza de 
familia o con derechos individuales. El tribunal otorgaba preferencia, dentro de 
cada zona, a las divisiones que hubieren sido solicitadas por orden de fecha9.

De hecho, durante el gobierno de Carlos Ibáñez del Campo se dictó una 
ley que expropiaba terrenos indígenas para poder construir una escuela agrí-
cola. De este modo, la ley n.° 4.332 de junio de 1928 permitía expropiar tierras 
mapuches, y la ley n.° 4.457, de noviembre del mismo año, permitía permutar las 
tierras indígenas. Fue así como se expropiaron más de 1400 hectáreas de tierra 
mapuche en Temuco, y sus ocupantes (indígenas mapuches) fueron reubicados 
de manera forzada en otros lugares de las provincias de Cautín y Valdivia.

Otra ley creada en ese periodo fue la n.° 4.802 del 24 de enero de 1930. Esta ley 
originó cinco juzgados indígenas para proceder a dividir a las comunidades. Los 
abogados eran nombrados por el gobierno con un sueldo de mil pesos mensuales. 
Los jueces, además, tenían la facultad de actuar como árbitros en las complejas 
contiendas legales que se producían. Los jueces estaban autorizados para hacer 
uso de las fuerzas de carabineros10 para cumplir sus resoluciones. Esta misma 

9 Víctor Gavilán Pinto, La Nación mapuche. Puelmapu ka Gulumapu (Santiago de Chile: Ayun, 2007), 162.
10 Nombre de la policía chilena proveniente de los cuerpos de caballería que portaban un arma de fuego denominada “carabina”. 

Creada el 27 de abril de 1927 bajo el lema de “orden y patria”, actualmente es una dependencia administrativa del Ministerio del Inte-
rior de Chile. El cuerpo policial de Carabineros de Chile, con casi 93 años de historia, pasa por una circunstancia compleja tras las 
críticas a su gestión de las protestas desarrolladas en el marco del “Estallido social de Chile” del 18 de octubre de 2019. Sus acciones 
han mermado su prestigio a los niveles más bajos de los últimos años. La sombra de una supuesta vulneración “sistemática” de los 
derechos humanos planea sobre todas las fuerzas del Estado, acusadas por el Instituto Nacional de Derechos Humanos (INDH), de 



150
Juan Mansilla Sepúlveda

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

ley permitía a los mapuches arrendar sus tierras hasta por cinco años a personas 
no mapuches. Todas estas prescripciones jurídicas estaban orientadas a eliminar 
el sentido y la práctica de propiedad colectiva de las tierras indígenas.

Una de las últimas acciones del gobierno de Carlos Ibáñez el Campo (1927-
1931), antes de renunciar y partir a la Argentina en julio de 1931, fue la ley n.° 
4.111 del 12 de junio de 1931. Después de Ibáñez se produjo en Chile el breve 
periodo de la República Socialista (que solo duró doce días). La corte suprema 
llamó a elección nuevamente y resultó elegido presidente de la República de 
Chile, por segunda vez, el miembro del Partido Liberal, Arturo Alessandri Palma 
(1932-1938), quien había sido enviado al exilio por Ibáñez.

Podría afirmarse que la ley n.° 4.111 fue una de las primeras que evidencia 
un cambio en la mentalidad del legislador. Este nuevo marco legal permaneció 
en Chile durante quince años y derogó dieciocho decretos y leyes indígenas que 
estuvieron vigentes entre 1853 y 1927, cuya pretensión había sido aniquilar al 
pueblo mapuche, reflejando ciertos rasgos genocidas. Tres fueron los cambios 
más relevantes de este nuevo corpus jurídico: (1) Ya no se podía dividir la tierra 
con la simple petición de un miembro de la comunidad, (2) el artículo segundo 
de esta ley establecía que la petición de división de la tierra debía solicitarla una 
tercera parte de los miembros de la comunidad, y (3) estableció la restitución de 
tierras a los mapuches y también la radicación de indígenas en tierras fiscales 
disponibles.

Posteriormente, aparece la ley n.° 7.864 del 12 de septiembre de 1944, promul-
gada durante el gobierno radical de Juan Antonio Ríos Morales (1942-1946). 
Dejó exento de pago de contribuciones a todas las comunidades mapuches 
que se mantenían en estado de indivisión. Además, se condonaron todas las 
deudas atrasadas hasta 1944. Durante el gobierno radical de Gabriel González 
Videla (1946-1952) no hubo mayores novedades respecto a legislación indígena. 
Mantuvo la disposición de un tercio de los comuneros para dividir la comu-
nidad indígena11.

Durante el segundo periodo presidencial de Carlos Ibáñez del Campo (1952-
1958), el pueblo mapuche se encontraba en condiciones de extrema pobreza, 
tierras insuficientes, abusos y ambigüedades jurídicas en la división de propie-
dades, principalmente. El marco jurídico del derecho común chileno es aplicado 
sin ningún indicio de reconocimiento intercultural por parte del Estado colo-
nial, lo que se traducía en exigencias tributarias para los mapuches, convertidos 
forzosamente en campesinos y ganaderos. Las parcelas no lograban una produc-
tividad óptima, y no contaban con ayuda técnica o asesorías en estas materias 
desde el gobierno. En este contexto, el gobierno de Ibáñez aprobó el decreto n.° 
12 del 9 de marzo de 1953 mediante el cual se establecía que la propiedad indí-
gena que había sido dividida quedaba exenta del pago de impuestos y contri-
buciones por un plazo de diez años. Del mismo modo, esta ley mandataba que 

causar más de 3460 heridos (357 con heridas oculares) desde que empezó la crisis social el 18 de octubre (https://www.publico.es/
internacional/carabineros-chile-crisis-reputacion-policia-horas-bajas.html).

11 Gavilán Pinto, La Nación mapuche, 163.



151República colonial chilena 1929-1973. Escuela e 
invisibilización del mapun-kimun del pueblo nación mapuche

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

los departamentos de Curacautín y Lautaro dejaran de pertenecer al Juzgado de 
Indios de Victoria, y pasaran a la jurisdicción de Temuco, capital de la provincia 
de Cautín. Otro decreto del gobierno de Ibáñez, publicado el 2 de abril de 1953, 
creó la Dirección de Asuntos Indígenas, dependiente del Ministerio de Tierras 
y Colonización, organismo que tendría a su cargo la supervisión del cumpli-
miento de la nueva ley indígena.

En definitiva, entre 1929 y 1973, fase “post-ocupación-reducción”, la pobla-
ción mapuche se acercó a la sociedad chilena de manera obligada. Pero no sola-
mente fue el agenciamiento jurídico un eficiente dispositivo de poder y control, 
sino la escuela y los internados misionales, ya que la derrota militar, territo-
rial y política los había transformado en “ignorantes” y los dejaba en medio 
de una sociedad hegemónica que no entendían12. No solo estaban aislados en 
las reservas debido a la reducción de sus tierras, sino también respecto de los 
nuevos códigos sociales y culturales13.

Por lo expuesto, el aprendizaje del idioma del vencedor adquirió una impor-
tancia creciente y en ello la escuela cumplió un rol fundamental, eminentemente 
colonizador14. Fue el mismo Pascual Coña quien dio a entender que cada vez que 
se abría la posibilidad de profundizar su permanencia en el sistema educacional 
chileno, era alegría franca y profunda que lo conmovía por completo15.

En este periodo, algunos lonkos (jefes de una comunidad mapuche) entre-
garon a uno o más de sus hijos hombres para que fuesen instruidos en el sistema 
de educación nacional. En este sentido, entrar en alianza con las misiones y 
con la escuela era un modo de atenuar la ansiedad que significaba desconocer 
las capacidades e intenciones reales de un enemigo declarado16. En el periodo 
post-reduccional que vivieron los mapuches, la escuela no fue un espacio 
donde dialogaran los saberes y se lograra una simetría epistemológica en su 
relación con el sistema de conocimiento de las ciencias occidentales difundidas 
en y desde la escuela, y se avanzara en la búsqueda de soluciones a problemas 
específicos y locales17. Más bien predominaron prácticas y actitudes coloniales 
y racistas, que minorizaron los saberes y conocimientos indígenas18. En la Arau-
canía, en el periodo post-reduccional, la tarea de construir identidad nacional 
no solo iba dirigida hacia los indígenas, también era necesario hacerlo con sus 
propios nacionales (chilenos) y actuar con inmigrantes extranjeros que arribaban 

12 Andrés Donoso Romo, Educación y nación al sur de la Frontera: Organizaciones mapuche en el umbral de nuestra contemporaneidad, 
1880-1930 (Santiago de Chile: Pehuén, 2010), 124.

13 Sol Serrano Pérez, Macarena Ponce de León Atria y Francisca Rengifo, eds., Historia de la Educación en Chile (1810-2010). Tomo II: 
La educación nacional (1880-1930) (Santiago de Chile: Taurus, 2012), 210.

14 José Bengoa, Historia de los antiguos mapuches del sur. Desde antes de la llegada de los españoles hasta las paces de Quilín (Santiago de 
Chile: Catalonia, 2003), 235.

15 Susan A. Foote Wetherbee, Pascual Coña: Historias de sobrevivientes. La voz en la letra y la letra en la voz (Concepción: Editorial 
Universidad de Concepción, 2012), 101.

16 Serge Gruzinski, La colonización de lo imaginario: Sociedades indígenas y occidentalización en el México español. Siglos XVI-XVIII 
(México: Fondo de Cultura Económica, 1991), 234.

17 Juan Mansilla Sepúlveda y Claudia Huaiquián Billeke, “Enseñanza a la alemana: Transferencia del modelo de escuela de Berlín a 
Chile a fines del siglo XIX”, Revista Espacios vol. 17, n.° 39 (2018): 4.

18 Fidel Tubino Mongilardi, “El nivel epistémico de los conflictos interculturales”, Revista Electrónica Construyendo Nuestra Intercultu-
ralidad, n.° 7 (2011): 10.



152
Juan Mansilla Sepúlveda

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

masivamente al territorio19 y, en este cometido, la escuela —ya fuera misional o 
pública— tuvo un papel preponderante20.

2. Marco teórico

La escuela como agencia colonizadora

Históricamente, la escuela ha sido considerada como una de las principales 
estrategias políticas utilizadas por el Estado para concretar procesos de coloni-
zación y ocupación territorial21 ya que bajo su idea modernizadora, en nombre 
de la ilustración y el progreso, va excluyendo los imaginarios propios, multipli-
cidades, subjetividades y contingencias de las formas concretas del mundo de 
la vida de las poblaciones locales, sobre todo si estas son indígenas22. De este 
modo, la escuela se constituyó como un dispositivo de saber-poder y control, 
mediante el cual el Estado chileno reconoció la otredad a través de una lógica 
binaria que reprimía las diferencias23. Desde una perspectiva pedagógica, se ha 
estudiado que la presencia de la escuela monocultural en la población mapuche 
ha generado el surgimiento de conflictos sociocognitivos en la formación de una 
identidad individual y social24, subvaloración económica25, hegemonización del 
sistema de saberes, pérdida de la lengua materna, distanciamiento con la cultura 
de referencia26, contradicción entre el saber escolar y la tradición oral sustantiva 
de las comunidades27.

A principios del siglo XX, el Estado de Chile pretendió que los mapuches, 
los colonos nacionales y los colonos extranjeros se fundieran en una sociedad 
culturalmente homogénea, al amparo de una educación monocultural28.Cuando 
el Estado chileno invadió la Araucanía, diversos agentes creyeron que con ese 
hecho finalizaba la denominada “guerra mapuche” y se inauguraba un próspero 
periodo de progreso similar al que tenía lugar en el resto de Chile, gracias a 

19 Mansilla y Huaiquián, “Enseñanza a la alemana”, 7.
20 Ingrid de Jong y Antonio Escobar Ohmstede, eds Las poblaciones indígenas en la conformación de las naciones y los Estados en 

la América Latina decimonónica (Ciudad de México: El Colegio de México / Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en 
Antropología Social / El Colegio de Michoacán, 2016), 234.

21 Rosamel Millamán Reinao, “Relaciones interraciales e interétnicas de mapuches con no mapuches”, en Rostros y fronteras de la 
identidad, comp. Mario Samaniego y Carmen Gloria Garbarini (Temuco: Pehuén editores, 2010), 34.

22 Segundo Quintriqueo Millán y Margaret McGinity Travers, “Implicancias de un modelo curricular monocultural en la construcción 
de la identidad sociocultural de alumnos mapuches de la IX Región de la Araucanía, Chile”, Estudios Pedagógicos vol. 35, n.° 2 (2009): 
180.

23 Santiago Castro-Gómez, La poscolonialidad explicada a los niños (Popayán: Editorial Universidad del Cauca / Universidad Javeriana, 
2005), 98.

24 José Quidel Lincoleo, “El quiebre ontológico a partir del contacto mapuche hispano”, Chungara - Revista de Antropología Chilena vol. 
48, n.° 4 (2016): 718.

25 Julio Paillalef Lefinao, Los mapuche y el proceso que los convirtió en indios (Santiago de Chile: Universidad Tecnológica Metropoli-
tana, 2003), 106.

26 Miquel Essomba Gelabert, Construir la escuela intercultural: reflexiones y propuestas para trabajar la diversidad étnica y cultural 
(Barcelona: Graó, 1999), 112.

27 Daniel Quilaqueo Rapiman, Segundo Quintriqueo Millán y Prosperino Cárdenas Cárdenas, eds., Educación, currículum e intercul-
turalidad: Elementos sobre formación de profesores en contexto mapuche (Santiago de Chile: Frasis, 2005), 123.

28 Mansilla Sepúlveda et al., “Instalación de la escuela monocultural”.



153República colonial chilena 1929-1973. Escuela e 
invisibilización del mapun-kimun del pueblo nación mapuche

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

la instalación de instituciones estatales donde la escuela fue particularmente 
gravitante en la configuración de una nueva realidad sociocultural29. En esas 
escuelas e internados que comenzaron a surgir y distribuirse por el Wajmapu, se 
desarrolló un intenso proceso formativo de moralización y enseñanza práctica, 
se formarían sujetos disciplinados y productivos para que fueran útiles a las 
demandas de la sociedad chilena30.

Figura 2. “Niños civilizados y niños incivilizados”, convento de Santa 
Magdalena de Altötting, provincia de Baviera (Alemania)  

Reverso de la fotografía31

 
Fuente: Juan Mansilla Sepúlveda et al., La cruz capuchina en territorio mapuche. Educación 

y memoria fotográfica en Altötting, Alemania (Santiago de Chile: Pehuén, 2020).

La escuela pública, así como la instrumentalización estatal de las escuelas 
misionales católicas y protestantes, desde su origen fracasó en su contribución 
para el encuentro armónico entre los grupos que compartieron la vida en las 
despojadas tierras mapuches. Una información que probó cuán mixta era la 
composición demográfica de ese territorio fue proporcionado por el Censo de los 
Indios Araucanos, levantado en 1907. Era la primera vez que el Estado contaba 
a la población según sus características culturales, detallándose la cantidad de 
población por provincias y comunas de Chile. En el territorio de la Frontera 
(en la dictadura de Augusto Pinochet se denominará oficialmente Araucanía) el 
total de indígenas (mapuches) ascendió a 101 118 personas: en Arauco 4706; en 
Malleco 12 259; en Cautín 46 781; en Valdivia 26 134; en Osorno y Carelmapu 11 
358. Si bien las cifras estaban sobrerrepresentadas, es interesante relevar el plan-
teamiento del misionero capuchino Jerónimo de Amberga, quien escribió que, 

29 Jorge Pinto Rodríguez, De la inclusión a la exclusión: La formación del Estado, la nación y el pueblo mapuche (Santiago de Chile: Idea, 
2001), 145.

30 Donoso Romo, Educación y nación.
31 Texto del reverso: AufdiesemBildeist die Kleidung, womit die Indianer den Oberkörperbedecken, erkenntlich, nämlich der Poncho, 

einviereckigesTuch von allenmöglichenFarben, durch das sie den Kopfstecken. Die nochunzivilisiertenIndianertragenkeinenHut (J.U.: 
Restunlesbar). Muy Rev. P. PraefectmithiesigenIndianerbuben. [En esta foto se ve la vestimenta con la cual los indígenas cubren la 
parte superior de su cuerpo, el poncho que es un paño cuadrangular de todos los colores por el cual meten la cabeza. Nosotros 
también usamos este poncho cuando montamos a caballo. Los indios todavía incivilizados no llevan sombrero. Muy Reverendo 
Padre Prefecto (Alexius) con niños indígenas de acá. (Traducción de Johana Umbach)].



154
Juan Mansilla Sepúlveda

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

por temor, muchos indígenas se negaron a responder y que los encuestadores no 
llegaron a todas partes32.

Los resultados sorprendieron a los chilenos, ya que pensaban que los mapu-
ches ya no existían o eran muy pocos, lo que, entre otras razones, justificó aún 
más la instalación de una escuela monocultural definida como chilena, caste-
llanizadora, obligando a niños y niñas de las localidades, indígenas y chilenos, 
a aprender solo en castellano33. La implementación curricular en las escuelas 
públicas y misionales significó un proceso doloroso, traumático, y, en definitiva, 
trágico para el pueblo-nación mapuche34.

En términos generales, se bloqueó la autodeterminación cognitiva del mapun-
kimün, entendido como un conjunto de coordenadas ontológicas, éticas y epis-
temológicas que permiten la emergencia del idioma mapunzugun como cuerpo 
activo y consensuado de conocimientos por la experiencia transgeneracional del 
pueblo mapuche35. El mapun-kimünes, la conceptualización de las experiencias 
y aprendizajes que se obtienen de espacios, personas, fenómenos particulares 
(waw, wigkul, por ejemplo) comprensibles desde la cultura mapuche, no fueron 
vistos o fueron minorizados con relación a la epistemología dominante o permi-
tida desde la escuela monocultural y colonial. No obstante, en algunos lof-che se 
mantuvo el küpalme, es decir, la transmisión intergeneracional del conocimiento 
y del actuar en un campo cognitivo-comunicativo, pese al desplazamiento del 
mapunzugun36.

En el periodo post-reduccional, la escuela chilena enseñó a todos sus niños, 
niñas y jóvenes similares contenidos a partir de lo que se podría denominar 
colonialidad republicana, que sublimó la diversidad cultural, preferentemente 
de sus grupos originarios, e intentó eliminar la diferencia a través de la preten-
sión de universalidad del conocimiento y de los puntos de vista. El constructo 
colonialidad republicana es una expresión específica que permite aproximarnos 
críticamente a la consolidación de la presencia de las formaciones estatales 
modernas en territorios indígenas37, que cuestiona a la historiografía tradi-
cional que da por concluidos los procesos de colonización con las independen-
cias políticas americanas38. Se asume que la colonialidad y el espíritu colonial 
siguieron vigentes en manuales de enseñanza y textos escolares, en la cultura 
reglamentada, ritos y celebraciones patrias, en la autoimagen de los pueblos 

32 Jerónimo de Amberga, “Estado intelectual, moral y económico del araucano”, Revista Chilena de Historia y Geografía vol. 7, n.° 11 
(1911): 23.

33 Teresa Durán Pérez, Desiderio Catriquir Colipan y Arturo Hernández, comps., Patrimonio cultural mapuche: Derechos sociales y 
patrimonio institucional mapuche (Temuco: Universidad Católica de Temuco, 2007), 87.

34 Gabriel Pozo Menares, ed., Expoliación y violación de los derechos humanos en territorio mapunche. Cartas del padre Sigifredo, Misión 
de Panguipulli, año 1905 (Santiago de Chile: Ocho Libros, 2018), 328.

35 Rodrigo Becerra Parra y Gabriel Llanquinao Llanquinao, eds., Mapun kimün. Relaciones mapunche entre persona, tiempo y espacio 
(Santiago de Chile: Ocho Libros, 2018), 67.

36 Quidel Lincoleo, “El quiebre ontológico”.
37 André Menard Poupin y Jorge Pavez Ojeda, eds., Mapuche y anglicanos. Vestigios fotográficos de la Misión Araucana de Kepe, 1896-

1908 (Santiago de Chile: Ocho Libros, 2007), 121.
38 Linda Tuhiwai Smith, A descolonizar las metodologías: Investigación y pueblos indígenas (Santiago de Chile: LOM ediciones, 2016), 

48.



155República colonial chilena 1929-1973. Escuela e 
invisibilización del mapun-kimun del pueblo nación mapuche

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

y aspiraciones de los sujetos39; también en las prácticas pedagógicas a través 
de las cuales los profesores actuaban como verdaderos gendarmes ideológicos 
al servicio de los poderes hegemónicos del Estado vencedor. De este modo, la 
“colonialidad” representa una gran variedad y complejidad de fenómenos que 
abarcan dimensiones desde lo psicológico y existencial hasta lo económico y 
militar, y que tienen una característica común: la determinación y dominación 
de uno por otro40, en el campo de la cultura, cosmovisión, filosofía, religiosidad y 
un modo de vivir por otros del mismo tipo41. La colonialidad pone en evidencia 
una epistemología de sujeto (activo) y objeto (pasivo) que puede reproducirse en 
los niveles de subalternidad: docilidad y buen encausamiento de los cuerpos y 
almas, disciplinamiento de la vida íntima, lo que deriva en la constitución de un 
invisible y fuerte “colonialismo interno”. En otras palabras, se re-constituye el 
poder colonial de antes (“Europa”), el cual ya no necesita imponer sus ideas, las 
relaciones de poder que se orientan en características de raza y género, sino que 
el ‘poder satelital’, la nueva burguesía políticamente independizada, se encarga 
de mantener y perpetuar el mismo orden colonial42. Huelga, en consecuencia, 
la necesidad de reconocer a la institución escuela como una de las agencias de 
ese proceso de colonialización, para avanzar hacia la comprensión y práctica de 
la interculturalidad como clave de análisis de la ineludible integración cultural 
entre indígenas y chilenos y, desde la interculturalidad, aportar hacia una mayor 
justicia social y mejores oportunidades de los pueblos originarios.

No obstante lo anterior, simultáneamente a estas reestructuraciones en 
los mecanismos de gobernanza colonial, las organizaciones mapuches y sus 
demandas parecen tener un quiebre en las últimas dos décadas. Esto se ha hecho 
evidente con la emergencia de nuevas formas políticas de lucha, que apuntan a la 
restitución de las “tierras antiguas” —no reconocidas en los Títulos de Merced—, 
la generación de autonomías de facto y al control del territorio mapuche histórico 
como un territorio en tanto primera nación. Este tipo de lucha se hizo evidente 
una vez no resueltas las demandas históricas con las cuales se había intentado 
negociar en los Acuerdos de Nueva Imperial43, en el primer gobierno postdic-
tatorial, encabezado por Patricio Aylwin de la centroizquierdista Concertación 
de Partidos por la Democracia. Este quiebre comenzó a visualizarse cuando las 

39 Carolina Ortiz, “Felipe Guamán Poma, Clorinda Matto de Turner, Trinidad Enríquez y la teoría crítica”, en Des/colonialidad y Bien 
Vivir. Un nuevo debate en América Latina, ed. Aníbal Quijano Obregón (Lima: Editorial Universidad Ricardo Palma, 2014), 123.

40 Boaventura de Sousa-Santos, Conocer desde el Sur: Para una cultura política emancipatoria (La Paz: CIDES-UMSA / CLACSO / 
Plural, 2008), 45.

41 Josef Estermann, “Colonialidad, descolonización e interculturalidad. Apuntes desde la Filosofía Intercultural”, Polis: Revista Latinoa-
mericana vol. 13, n.° 38 (2014): 360.

42 Freya Schiwy “¿Intelectuales subalternos?: notas sobre las dificultades de pensar en diálogo intercultural”, en Indisciplinar las ciencias 
sociales. Geopolíticas del conocimiento y colonialidad del poder. Perspectivas desde lo andino, eds. Catherine Walsh, Freya Schiwy y 
Santiago Castro-Gómez (Quito: Abya-Yala / Universidad Andina Simón Bolívar, 2002), 123.

43 El Acta de Imperial, firmada entre el candidato presidencial de la Concertación en diciembre de 1989, Patricio Aylwin, y un nutrido 
y representativo elenco de dirigentes de los pueblos originarios dio origen a unos compromisos mutuos que fueron determinantes 
tanto en la política indígena de los gobiernos de la Concertación como en la actitud inicial hacia ellos de la mayor parte de los 
dirigentes y organizaciones mapuche. La elección del lugar del encuentro seguramente no fue fruto del azar. La Nueva Imperial fue 
refundada en 1882 en el lugar en que el conquistador Pedro de Valdivia había erigido un fuerte y una población en 1551, en la región 
con mayor concentración de población indígena que encontró en su penetración a la Araucanía, y la bautizó como La Imperial.



156
Juan Mansilla Sepúlveda

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

comunidades mapuche iniciaron la recuperación de territorios ancestrales que 
estaban en propiedad de empresas forestales y de particulares, en la segunda 
mitad de la década de 1990. Esta ala del movimiento mapuche se enmarca dentro 
de un contexto contemporáneo en Latinoamérica, de resistencia de los pueblos 
indígenas frente a la agudización de los conflictos históricos que empresas y 
gobiernos reproducen, en el marco del patrón extractivista neoliberal, sobre 
territorios y relaciones sociales44.

En este orden de ideas, la escuela monocultural ha desempeñado un rol gravi-
tante en la función de chilenizar a la población indígena a través de la transmi-
sión de conocimiento, así como valores, normas y rituales colectivos, además de 
la difusión de símbolos y sentido de pertenencia a una comunidad diferente. En 
este contexto, se lleva a cabo un proceso de intervención que pretende uniformar, 
pero que no logró la integración45.

De este modo, el Estado chileno estableció con el pueblo nación mapuche, 
y particularmente, relaciones de carácter asimétrico y de imposición cultural 
hegemónica, materializando las funciones reproductoras de la escuela sobre la 
base de la arbitrariedad cultural, la imposición de símbolos, el lenguaje y los 
modos de vida propios de los sectores dominantes y ajenos a la generalidad de 
quienes asistían a las aulas46. En esta lógica, a principios del siglo decimonónico, 
posteriormente a la extensión territorial y numérica de las escuelas fiscales y 
misionales, el wajmapu estuvo marcado por la construcción —desde la escuela— 
de la convivencia de una diversidad de procedencias y acervos culturales, 
étnicos e idiomáticos, propios de aquellos que habitaban un “nuevo territorio” y 
“una nueva realidad socialmente en construcción”; la presencia de niños y niñas 
de ascendencia mapuche, criolla o europea constituía una situación que debía 
ser atendida con urgencia con el propósito de formar a los futuros ciudadanos 
de la patria en que la identidad nacional chilena fuera uno de los rasgos más 
característicos en el marco de una diversidad social y cultural47.

La educación y la religión fueron los dispositivos que ayudaron a la inserción 
social del mapuche sobreviviente de acuerdo con un modelo homogeneizador48, 
instrumento de uniformización y disciplinamiento radical49. Así las cosas, la 
promulgación de la Ley de Enseñanza Obligatoria en 1920, obligó que la escuela 
primaria fuera obligatoria para todos los niños y niñas entre 6 y 13 años, basando 
el sistema educativo en la escuela monocultural. En este periodo, la escolariza-
ción de la población mapuche se caracterizó por la “negación” y “ocultación”.

44 Héctor Nahuelpan Moreno y Jaime Antimil Caniupán, “Colonialismo republicano, violencia y subordinación racial mapuche en 
Chile durante el siglo XX”, Historelo. Revista de historia regional y local vol. 11, n.° 21 (2019): 240.

45 Daniel Llanoavil Llancavil et al., “La función reproductora de la escuela en la Araucanía, 1883-1910”, Revista Austral de Ciencias 
Sociales, n.° 28 (2015).

46 Pierre Bourdieu y Jean-Claude Passeron, Los herederos. Los estudiantes y la cultura (Buenos Aires: Siglo XXI, 2008), 111.
47 Jaime Flores Chávez y Alonso Azócar Avendaño, Evangelizar, civilizar y chilenizar a los mapuches. Fotografías de la acción de los 

misioneros capuchinos en la Araucanía (Temuco-Sevilla: Ediciones Universidad de La Frontera / Editorial Universidad de Sevilla, 
2015), 98.

48 Andrea Szulc, “Concepciones de niñez e identidad en las experiencias escolares de niños mapuche del Neuquén, Anthropologica vol. 
33, n.° 35 (2015): 247.

49 Mansilla y Huaiquián, “Enseñanza a la alemana”.



157República colonial chilena 1929-1973. Escuela e 
invisibilización del mapun-kimun del pueblo nación mapuche

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

La “negación” se comprende como un proceso asociado a una hegemonía 
de poder y de saber occidental que niega y elimina al sujeto de saber y conoci-
miento propio. De este modo, al sujeto mapuche se le condicionó para asumir 
un estado de inferioridad en el sistema escolar. Por otra parte, el “ocultamiento” 
es una estrategia que induce a los niños y jóvenes que dominan saberes y cono-
cimientos sobre las características socioculturales propias a ocultarlos en forma 
consciente o inconsciente.

Por ende, los estudiantes de ascendencia mapuche en el periodo post-re-
duccional fueron sedimentando —producto de su escolarización— la duda, 
el olvido, la desvalorización e invisibilización de los conocimientos y saberes 
propios: del mapun-kimün ante un conocimiento escolar se presentó como 
válido para desarrollar y movilizar competencias individuales y sociales. En 
este proceso, el mapunzugun, como lengua de comunicación de los estudiantes 
mapuche, debía ser suprimido. Desde esta lógica, los profesores de la escuela 
occidental monocultural chilena fueron los primeros agentes de discriminación, 
injusticia y negación de la lengua y cultura ancestral50.
Para la fundamentación del problema de investigación, precisamos los siguien-
tes conceptos principales y enfoques: escuela colonizadora republicana chilena; 
el enfoque monocultural; escuela indígena desde el enfoque cultural e intercul-
tural; y escuela/educación mapuche, desde el mapun-kimün.
La escuela y su perspectiva colonizadora republicana chilena, institución que organi-
za la enseñanza y el aprendizaje jerárquicamente, limitando y reprimiendo las 
diversas formas de aprehensión de la realidad. El currículo disciplinario de la 
escuela monocultural chilena fabricó cuerpos sometidos y ejercitados, dóciles 
al amparo de la invención de una nueva anatomía política, que se tradujo en 
una multiplicidad de procesos, con frecuencia menores, de origen diferente, de 
localización diseminada, que coinciden, se repiten o imitan, se apoyan unos so-
bre otros, convergen y delinean. Su espacio privilegiado de actuación temprana 
fueron las escuelas, liceos e internados. La disciplina, como anatomía política 
del detalle, operó desde la minucia de los reglamentos, la enseñanza, el apren-
dizaje, la teoría pedagógica, las burocracias, inspecciones, poner bajo control las 
menores partículas de la vida y del cuerpo al amparo una racionalidad técnica51.

La escuela/educación indígena. Por epistemología educativa indígena se entiende 
la manera en la que un grupo cultural desarrolla formas de pensar y crear, refor-
mular y teorizar sobre el conocimiento por medio de discursos tradicionales 
y medios de comunicación (la escuela), anclando la verdad del discurso en la 
cultura52. Los tres puntos capitales de la educación de los pueblos originarios 
son: (1) el valor de la tradición (2) el valor de la acción, y, (3) el ejemplo, esto es, el 
sentido del legado de los antepasados y el contenido práctico de las tradiciones.

La escuela desde la concepción mapuche, especialmente desde la historia y 
memoria oral, la visión de mundo se visualiza en las nociones de: mapun, fuerza 

50 Mansilla et al., “Instalación de la escuela monocultural”.
51 Michel Foucault, Las palabras y las cosas. Una arqueología de las ciencias humanas (Buenos Aires: Siglo XXI, 2008), 201.
52 Becerra y Llanquinao, Mapun kimün. Relaciones mapunche.



158
Juan Mansilla Sepúlveda

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

espiritual que creó a la tierra, el territorio, las cosas y la vida; el chen, como 
fuerza espiritual que creó a las personas; el mogen, fuerza espiritual que creó el 
agua, animales, alimentos, aire, vientos y todo objeto material e inmaterial que 
sustenta el ser mapuche en su territorio histórico53. El conocimiento educativo 
mapuche implica reconocer: (1) inatuzugu, que significa estudiar e indagar en el 
conocimiento que ya existe, con el fin de lograr una comprensión de procesos, 
hechos, sucesos e interpretar la realidad desde una racionalidad propia; (2) 
nampülkan, que es una racionalización y representación del viaje por el terri-
torio, como también una forma de interpretar la memoria individual y social; (3) 
mümülkan, que es la racionalización de los procesos de construcción de conoci-
mientos respecto de un objeto; y, (4) zapilüwün, que se refiere a una necesidad de 
cultivarse en el conocimiento, contribuyendo al aprendizaje y comprensión del 
desarrollo de las cosas y de las propias personas, como producto que se cultiva 
en el contexto cultural de la persona, lo cual encierra intereses, contenidos y 
finalidades educativas.

3. Método

Esta investigación se plantea desde un paradigma comprensivo-interpreta-
tivo, cuyo método se enlaza con el tipo de investigación cualitativa, aplicada a 
la historiografía, considerando fuentes escritas. Se desarrolla un análisis docu-
mental a partir de un muestreo empírico de material basado en fuentes escritas 
primarias, secundarias y documentos personales inobstrusivos54. Se realizó prin-
cipalmente trabajo de archivo en las regiones del Biobío, la Araucanía, Los Ríos 
y Metropolitana, cuya revisión implicó el estudio de los siguientes documentos: 
(a) prensa escrita nacional y local; (b) documentos jurídicos; (c) discursos de la 
época; (d) registros de testimonios; (e) reglamentos escolares; (f) fotografías; (g) 
informes de congresos y seminarios desarrollados en el periodo.

Del mismo modo, en Temuco se revisaron cajas documentales en las 
unidades de estudio en el Archivo Regional de la Araucanía, a saber: Fondo 
Intendencia de Cautín: Decretos, comunicaciones recibidas [1929-1973]; oficios 
despachados [1929-1973]; telegramas despachados [1929-1973] y, finalmente, 
material existente en el Fondo del Archivo General de Asuntos Indígenas. El 
trabajo contempló tres fases diferenciables en el proceso de producción de resul-
tados: (1) revisión crítica de los datos de nuestras investigaciones anteriores, 
además de la revisión bibliográfica de resultados de investigación respecto a 
la presencia de la escuela en otros pueblos indígenas de América; (2) captura y 
tratamiento de nuevos datos; y (3) validación y devolución de resultados con los 
participantes de la investigación55.

53 Armando Marileo Lefio y Ricardo Salas Astrain, “Filosofía Occidental y Filosofía Mapuche. Iniciando un Diálogo”, Revista ISEES, 
n.° 9 (2011): 120.

54 María José Rodríguez Jaume y José Ignacio Garrigós, Análisis sociológico con documentos personales (Madrid: Centro de Investiga-
ciones Sociológicas, 2017), 34.

55 Matthew B. Miles, Michael Huberman y Johnny Saldaña, Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook (California: Thousand 



159República colonial chilena 1929-1973. Escuela e 
invisibilización del mapun-kimun del pueblo nación mapuche

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

Si bien estas fases son secuenciales, existe superposición temporal de tareas, 
ya que se obtienen resultados acumulativos a través del estudio. No obstante, se 
contemplaron los siguientes procedimientos: etapa exploratoria-revisionista, a 
partir de la recolección, catalogación y lectura profunda de las fuentes escritas; y 
etapa documental, en la que se examinaron sistemáticamente las fuentes, consi-
deradas para el nivel de abstracción trabajado.

Oaks / Sage Publications, 2014), 97.

CONCLUSIONES

Conocer los orígenes históricos de la escuela estatal chilena en territorio 
mapuche, y los conflictos en su etapa fundante, nos ayudará a comprender 
muchos de los problemas actuales del funcionamiento del sistema educativo.

El Estado asumió el rol de extender el sistema educativo de la nación chilena a 
los habitantes del wajmapu. No obstante, este proyecto colonizador no consideró 
las especificidades culturales y políticas del pueblo mapuche, ni tampoco se hizo 
cargo del intenso proceso de mestizaje entre indígenas y chilenos que en efecto 
ocurrió en el territorio mapuche. La acción estatal respondió principalmente a 
los intereses de la elite de Santiago, que buscaba implementar un sistema educa-
tivo uniforme y homogeneizante para toda la población, haciendo caso omiso 
de las particularidades locales y culturales, y que tuvo como telos educativo 
agudizar la división social del trabajo. En consecuencia, la escuela se integró 
discursivamente al proyecto de Estado-Nación implementado en la Frontera 
desde fines del siglo XIX: la modernización entendida como la “moralización” o 
la “chilenización” del individuo, fue parte nuclear de la labor civilizadora de la 
escuela. En otras palabras, el estado de Chile inventó la nación chilena, y no fue 
la nación chilena la que se transformó en Estado.

El establecimiento de los estados que se suponen post-coloniales en América 
Latina, Asia y África después de los diversos procesos de descolonización, no 
trajo consigo modificaciones sustanciales ni estructurales de las relaciones de 
sometimiento y asimetrías culturales de los pueblos antes colonizados por 
Estados, en su mayoría europeos. La generación de una identidad no colonial es 
uno de los objetivos principales de la descolonización a niveles teórico y prác-
tico, sin caer en tendencias esencialistas en, desde y para los pueblos originarios.

En esta perspectiva, lo nuevo que aporta esta investigación es el conoci-
miento de base documental referido a la constitución de la escuela en la Arau-
canía post-reduccional del territorio mapuche como agencia principal de la 
República colonial chilena. Esto permitirá profundizar y develar los orígenes 
de los problemas vinculados a la subestimación del idioma materno, las rela-
ciones interculturales y choque cultural del mapun-kimün y saberes propios de 
la sociedad eurocéntrica occidental, aportando nuevos conocimientos asociados 



160
Juan Mansilla Sepúlveda

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

a la historia de la educación. También contribuirá como una base de conoci-
mientos de fuentes, generando conocimiento base para la formación inicial de 
profesores y para aquellos/as que se desempeñan profesionalmente en escuelas 
situadas en territorios con una alta densidad de población indígena. Asimismo, 
contribuye al rescate de la memoria, así las futuras personas mapunche y no 
mapuche comprenderán la génesis de las actuales tensiones interculturales que 
existen en las escuelas y liceos que se sitúan en el waj-mapu.

REFERENCIAS

Becerra, Rodrigo y Gabriel Llanquinao, editores. Mapun kimün. Relaciones mapunche entre persona, 
tiempo y espacio. Santiago de Chile: Ocho Libros, 2018.

Bengoa, José. Historia de los antiguos mapuches del sur. Desde antes de la llegada de los españoles hasta las 
paces de Quilín. Santiago de Chile: Catalonia, 2003.

Bengoa, José, compilador. La memoria olvidada: historia de los pueblos indígenas de Chile. Santiago de 
Chile: Cuadernos Bicentenario de la Presidencia de la República, 2004.

Bengoa, José. El Tratado de Quilín. Documentos adicionales a la Historia de los antiguos mapuches del sur. 
Santiago de Chile, Catalonia, 2007.

Boccara, Guillaume, editor. Colonización, resistencia y mestizaje en las Américas. Siglos XVI-XX. Quito: 
Abya-Yala, 2002.

Boloña, Nicanor. “Carta general de colonización de la Provincia de Cautín”. Archivo Regional de 
la Araucanía, Temuco. Inspección general de Colonización e Inmigración. Escala 1:100.000. 
Santiago de Chile, septiembre de 1916.

Bourdieu, Pierre y Jean-Claude Passeron. Los herederos. Los estudiantes y la cultura. Buenos Aires: 
Siglo XXI, 2008.

Calbucura, Jorge. “La decolonización del saber y el ser mapuche: un caso de estudio al celebrarse el 
bicentenario de la construcción de la República de Chile”. Polis. Revista Latinoamericana 12, 
n.o 35 (2013): 415-427. https://scielo.conicyt.cl/pdf/polis/v12n35/art18.pdf

Casanueva Valencia, Fernando. “Indios malos en tierras buenas: visión y concepción del mapuche 
según las élites chilenas, siglo XIX. En Colonización, resistencia y mestizaje en las Américas. 
Siglos XVI-XX, editado por Guillaume Boccara. Quito: Abya-Yala, 2002.

Castro-Gómez, Santiago. La poscolonialidad explicada a los niños. Popayán: Editorial Universidad del 
Cauca / Universidad Javeriana, 2005.

De Amberga, Jerónimo. “Estado intelectual, moral y económico del araucano”. Revista chilena de 
historia y geografía 7, n.° 11 (1911): 5-37.

De Jong, Ingrid y Antonio Escobar Ohmstede, coordinadores y editores. Las poblaciones indígenas 
en la conformación de las naciones y los Estados en la América Latina decimonónica. Ciudad de 
México: El Colegio de México / Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antro-
pología Social / El Colegio de Michoacán, 2016.

De Sousa-Santos, Boaventura. Conocer desde el Sur: Para una cultura política emancipatoria. La Paz: 
CIDES-UMSA / CLACSO / Plural, 2008.

Donoso Romo, Andrés. Educación y nación al sur de la Frontera: Organizaciones mapuche en el umbral de 
nuestra contemporaneidad, 1880-1930. Santiago de Chile: Pehuén, 2010.

Durán, Teresa, Desiderio Catriquir y Arturo Hernández, compiladores. Patrimonio cultural mapuche: 
Derechos sociales y patrimonio institucional mapuche. Temuco: Universidad Católica de 
Temuco, 2007.

Essomba, Miquel. Construir la escuela intercultural: reflexiones y propuestas para trabajar la diversidad 
étnica y cultural. Barcelona: Graó, 1999.

Estermann, Josef. “Colonialidad, descolonización e interculturalidad. Apuntes desde la Filosofía 
Intercultural”. Polis: Revista Latinoamericana 13, n.° 38 (2014): 347-368.

Flores, Jaime y Alonso Azócar. Evangelizar, civilizar y chilenizar a los mapuches. Fotografías de la acción 



161República colonial chilena 1929-1973. Escuela e 
invisibilización del mapun-kimun del pueblo nación mapuche

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

de los misioneros capuchinos en la Araucanía. Temuco-Sevilla: Ediciones Universidad de La 
Frontera / Editorial Universidad de Sevilla, 2015.

Foote, Susan A. Pascual Coña: Historias de sobrevivientes. La voz en la letra y la letra en la voz. Concep-
ción: Editorial Universidad de Concepción, 2012.

Foucault, Michel. Las palabras y las cosas. Una arqueología de las ciencias humanas. Buenos Aires: Siglo 
XXI, 2008.

Gavilán, Víctor. La Nación mapuche. Puelmapu ka Gulumapu. Santiago de Chile: Ayun, 2007.
Gruzinski, Serge. La colonización de lo imaginario: Sociedades indígenas y occidentalización en el México 

español. Siglos XVI-XVIII. México: Fondo de Cultura Económica, 1991.
Llancavil, Daniel, Juan Mansilla, Manuel Mieres y Elizabeth Montanares. “La función reproductora 

de la escuela en la Araucanía, 1883-1910”. Revista Austral de Ciencias Sociales, n.° 28 (2015): 
117-135. https://doi.org/10.4206/rev.austral.cienc.soc.2015.n28-07

Mansilla, Juan, Gabriel Pozo, Margarita Canio y Johanna Umbach. La cruz capuchina en territorio 
mapuche. Educación y memoria fotográfica en Altötting, Alemania. Santiago de Chile: Pehuén, 
2020.

Mansilla, Juan y Claudia Huaiquián. “Enseñanza a la alemana: Transferencia del modelo de escuela 
de Berlín a Chile a fines del siglo XIX”. Revista Espacios 17, n.° 39 (2018): 1-9.

Mansilla, Juan, Daniel Llancavil, Manuel Mieres y Elizabeth Montanares. “Instalación de la 
escuela monocultural en la Araucanía, 1883-1910: dispositivos de poder y Sociedad 
Mapuche”. Educação e Pesquisa 42, n.o 1 (2016): 213-228. http://dx.doi.org/10.1590/S1517-
9702201603140562

Marileo, Armando y Ricardo Salas. “Filosofía Occidental y Filosofía Mapuche: Iniciando un 
Diálogo”, Revista ISEES, n.° 9 (2011): 119-138.

Menard, André y Jorge Pavez, editores. Mapuche y anglicanos. Vestigios fotográficos de la Misión Arau-
cana de Kepe, 1896-1908. Santiago de Chile: Ocho Libros, 2007.

Miles, Matthew, Michael Huberman y Johnny Saldaña. Qualitative Data Analysis: A Methods Source-
book. California: Thousand Oaks / Sage Publications, 2014.

Millamán, Rosamel. “Relaciones interraciales e interétnicas de mapuches con no mapuches”. En 
Rostros y fronteras de la identidad, compilado por Mario Samaniego y Carmen Gloria Garba-
rini. Temuco: Pehuén editores, 2010, 27-42.

Nahuelpan Moreno, Héctor y Jaime Antimil Caniupan. “Colonialismo republicano, violencia y 
subordinación racial mapuche en Chile durante el siglo XX”. Historelo. Revista de historia 
regional y local 11, n.° 21 (2019): 211-248. http://dx.doi.org/10.15446/historelo.v11n21.71500

Ortiz, Carolina. “Felipe Guamán Poma, Clorinda Matto de Turner, Trinidad Enríquez y la teoría 
crítica”. En Des/colonialidad y bien vivir. Un nuevo debate en América Latina, editado por Aníbal 
Quijano. Lima: Editorial Universidad Ricardo Palma, 2014.

Paillalef, Julio. Los mapuche y el proceso que los convirtió en indios. Santiago de Chile: Universidad 
Tecnológica Metropolitana, 2003.

Palumbo, María. “Educación En Movimientos Populares Rurales: Un Estado del Arte”. Revista 
Historia de la Educación Latinoamericana vol.18 n.° 26, (2016) 219-40. https://doi.
org/10.19053/01227238.4373.

Pinto Rodríguez, Jorge. De la inclusión a la exclusión: La formación del Estado, la nación y el pueblo 
mapuche. Santiago de Chile: Idea, 2001.

Pozo, Gabriel, editor. Expoliación y violación de los derechos humanos en territorio mapunche. Cartas del 
padre Sigifredo, Misión de Panguipulli, año 1905. Santiago de Chile: Ocho Libros, 2018.

Quidel, José. El quiebre ontológico a partir del contacto mapuche hispano. Chungara - Revista de 
Antropología Chilena 48, n.° 4 (2016): 713-719. https://scielo.conicyt.cl/pdf/chungara/v48n4/
art07.pdf

Quilaqueo, Daniel, Segundo Quintriqueo y Prosperino Cárdenas, editores. Educación, currículum 
e interculturalidad: Elementos sobre formación de profesores en contexto mapuche. Santiago de 
Chile: Frasis, 2005.

Quintriqueo, Segundo y Margaret McGinity Travers. “Implicancias de un modelo curricular mono-
cultural en la construcción de la identidad sociocultural de alumnos mapuches de la IX 
Región de la Araucanía, Chile”. Estudios Pedagógicos, 35, n.° 2 (2009): 173-188.



162
Juan Mansilla Sepúlveda

Rev. hist.edu.latinoam - Vol. 22 No. 35, julio - diciembre 2020 - ISSN: 0122-7238 - pp. 145 - 162

Rodríguez, María José y José Ignacio Garrigós. Análisis sociológico con documentos personales. Madrid: 
Centro de Investigaciones Sociológicas, 2017.

Schiwy, Freya. “¿Intelectuales subalternos?: notas sobre las dificultades de pensar en diálogo inter-
cultural”. En Indisciplinar las ciencias sociales. Geopolíticas del conocimiento y colonialidad del 
poder. Perspectivas desde lo andino, editado por Catherine Walsh, Freya Schiwy y Santiago 
Castro-Gómez. Quito: Abya-Yala, 2002.

Serrano, Sol, Macarena Ponce de León y Francisca Rengifo, editoras. Historia de la Educación en Chile 
(1810-2010). Tomo II: La educación nacional (1880-1930). Santiago de Chile: Taurus, 2012.

Szulc, Andrea. “Concepciones de niñez e identidad en las experiencias escolares de niños mapuche 
del Neuquén”, Anthropologica 23, n.° 35 (2015): 235-253.

Tubino, Fidel. “El nivel epistémico de los conflictos interculturales”, Revista Electrónica Constru-
yendo Nuestra Interculturalidad 6 n.° 7 (2011): 1-14.

Tuhiwai, Linda. A descolonizar las metodologías: Investigación y pueblos indígenas. Santiago de Chile: 
LOM ediciones, 2016.

Cómo citar:
Mansilla Sepúlveda, Juan. “República colonial chilena 1929-1973. 
Escuela e invisibilización del mapun-kimun del pueblo nación 
mapuche”. Revista Historia de la Educación Latinoamericana. 22 
No. 35 (2020): 145-162
https://doi.org/10.19053/01227238.11925

 Esta obra está bajo una licencia Creative Commons. 
Reconocimiento-No Comercial-Sin Obra Derivada 2.5 Colombia.


