
rev.latinoam.bioet. / ISSN 1657-4702 / Volumen 14 / Número 2 / Edición 27 / Páginas 6-7 / 2014

Julio-Diciembre 2014

En las últimas décadas, el discurso sobre la moral 
y la ética ha estado matizado y dinamizado, así como 
influenciado y definido por las fuerzas culturales que se han 
gestado gracias al sistema sociopolítico, socioeconómico 
y político-económico homogeneizador de la cultura 
occidental, hibridado por la cultura latinoamericana. Pero 
en medio de todas estas dinámicas el hombre debe 
jugarse la vida, ya sea occidental, occidentalizado, asiático, 
africano, o de cualquier parte del mundo donde esté 
presente el síndrome occidentalizador de la vida humana. 

Pensar la vida desde otros esquemas que no sean 
los occidentales es casi imposible por la misma historia 
que se ha tejido alrededor de dicho fenómeno. Para este 
apartado de nuestra Revista Latinoamericana de Bioética 
se trata de rescatar el sentido de algunos elementos 
occidentales, que posiblemente no son exclusivos de esta 
cultura, pero que se han ido inmiscuyendo en las culturas 
occidento-dependientes; estos elementos son la ética del 
cuidado, la solidaridad y la dignidad humana, aspectos 
que hacen parte del estudio, el avance y la investigación 
Bioética en el contexto del siglo XXI.

La ética del cuidado no se toma aquí exclusivamente 
como cuidado con paliativos en caso de enfermedad, 

sino que esta ética va más allá, va desde el cuidado 
de la vida individual hasta la vida colectiva, desde 
el inicio y gestación de la vida hasta su mismo 

desarrollo (aspecto que se puede constatar en lo que 
desarrolla en su artículo Amparo Zárate sobre el aborto). 
Pero esto no se puede limitar únicamente al proceso de 
la vida humana; reducir la ética del cuidado a un concepto 
antropocentrista sería ratificar y validar acciones que van 
en contra de la naturaleza y todo aquello que es vida y 
que no se considera humano.

La ética del cuidado es del cuidado del planeta, es 
decir, que la tarea de la Bioética no se limita solamente a lo 
médico y jurídico, sino que debe encargarse de fomentar 
una ética del cuidado centrada en afrontar las amenazas 
de las crisis sociales y ecológicas que acompañan al 
mundo contemporáneo, que como lo plantean Carlos 
Parra y Harold Muñoz, en el contexto de las dinámicas 
de mercado es necesario y urgente establecer “la 
responsabilidad social empresarial ambiental”. 

En este sentido, es primordial una ética (¿Bioética?) 
del cuidado de los niños, de los ancianos, del reino animal, 
mineral y vegetal, de todo lo que signifique vida y que 
proporcione lo necesario para preservar la vida; en otras 
palabras, es lo que algunos autores y teóricos denominan 
“ética planetaria”, o lo que plantea José Arlés Gómez 
sobre la “ecoética”. Pero, ¿cómo lograr esto? Es una tarea 

Bioética:
entre la ética 
del cuidado, 
la solidaridad 
y la dignidad

Juan María Cuevas Silva



rev.latinoam.bioet. / ISSN 1657-4702 / Volumen 14 / Número 2 / Edición 27 / Páginas 6-7 / 2014

BIOÉTICA: ENTRE LA ÉTICA DEL CUIDADO, LA SOLIDARIDAD Y LA DIGNIDAD / Juan María Cuevas Silva

que se debe afrontar entre todos, saltar de una ética de 
la individualidad y la preservación de clases sociales a una 
ética de la solidaridad y la cooperación.

La solidaridad y la cooperación son valores maltratados 
por el sistema de mercado capitalista avasallador, por 
el influjo del concepto de “calidad de vida basada en la 
individualidad”, en el que cada quien se preocupa por 
su bienestar sin importar el malestar que cause a otro, 
al otro, a lo otro. Una primera tarea es el imperante 
reconocimiento del otro como ser vivo que aporta a la 
vida, como ser del que se necesita y necesita del otro y de 
lo otro, es decir, de sus especie y de la naturaleza. Es hora 
de desanclar la solidaridad de la concepción axiológica 
antropocentrista, que libera de impuestos a empresas y 
multinacionales, o del concepto religioso moralista en el 
que hay que ayudar al otro porque Dios lo ha sugerido 
así. La solidaridad es un principio natural de las especies, 
quienes se protegen y se ayudan para preservar la vida 
y hasta se ocupan de no destruir totalmente lo que 
les proporciona la sobrevivencia; razón por la cual es 
imperante, desde los planteamientos de Carlos Abellán y 
Fabio Maluf: “apostamos por una Bioética que responda 
a las necesidades de la sociedad […] con la solvencia de 
quien conoce la verdad sobre el ser humano, su vida y 
su dignidad”. No basta con ser solidarios y cooperativos 
en medio de las vicisitudes y dificultades de la vida en su 
totalidad, sino que es necesario destacar la importancia de 
la dignidad, de reconocer a cada quien y a cada cual por lo 
que es y significa, no solamente por lo que sirve y aporta 
a los mecanismos del mercado capitalista.

La dignidad humana se ha visto afectada por la 
pobreza; este aspecto, desde la propuesta de Jorge 
Antonio Llamas, “se ha convertido en un tema mítico 
donde las doctrinas económicas y sociales no la han 
podido definir ni medir eficazmente”, pero sí la han podido 
aumentar significativamente. Pero, ¿por qué iniciar con 
la dignidad humana? Es sencillo: porque el hombre es 

el ser que le ha quitado la dignidad a los demás seres, 
si la dignidad humana está en crisis, por ende, se afecta 
la dignidad de la naturaleza y de los animales, y por esto 
es importante, desde los planteamientos de Esperanza 
Avella, Claudia Cordero y Germán Vélez, formar en la ética 
a quienes tienen a cargo el cuidado de la vida humana, 
como por ejemplo en el ámbito médico. Los discursos 
políticos tienen elementos bio-políticos, que se pueden 
profundizar en el artículo de Jorge E. Martínez y Yuri 
A. Guarín, de tal manera que la sociedad del control 
y del poder ya no se ejecuta desde las ideologías, sino 
que ha inmiscuido al cuerpo como parte de un sistema 
sociopolítico y socioeconómico que en sus juegos de 
poder incluye la naturaleza en toda su dimensión, hecho 
que altera su carácter de dignidad, a ultranza de la calidad, 
la productividad y el mercado. Esto requiere romper con 
los ideales de la modernidad, los cuales desde la postura 
de Julio Cabrera y Mercedes Salamano: “a Modernidade 
foi construída em torno a três ideias: o sujeito como 
centro e fundamento, a ciência como critério único de 
verdade e o progresso e sua consequente tecnificação do 
mundo; haveria que liberar um espaço para outro tipo de 
criação que não exclua a técnica, mas que também não a 
enobreça a um ponto que o resto desapareça”. 

Ciencia y técnica, más economía, política y sociedad, 
desde los parámetros de las paradigmáticas democracias, 
las exigencias de los mercados y unido a las crisis sociales 
y ecológicas, exigen a la Bioética fomentar, de manera 
téorica y práctica, la ética del cuidado, la solidaridad y 
el fomento de la dignidad de la vida en su totalidad. La 
Revista Latinoamericana de Bioética, en su compromiso 
académico, intelectual y de responsabilidad social, se 
propone hacer públicos los trabajos de investigación, 
reflexión o revisión que estén encaminados a promulgar, 
defender, divulgar o dar a conocer avances en estos 
campos importantes, no solo para la ciencia, sino también 
para la humanidad.

OO7




