
Enero-Junio 2015

rev.latinoam.bioet. / ISSN 1657-4702 / Volumen 15 / Número 1 / Edición 28 / Páginas 80-89 / 2015

Doctora en Educación de la Universidad Complutense de Madrid. Coordinadora de Evaluación Docente, Departamento de Humanidades, de la Univer-
sidad Católica de Colombia. Correo electrónico: apenacoba@ucatolica.edu.co. Bogotá, Colombia.

*

Fecha de aceptación: octubre 14 de 2014Fecha de evaluación: agosto 22 de 2014Fecha de recepción: junio 17 de 2014

Alejandra Peñacoba Arribas*

A la plenitud 
humana personal

TO THE PERSONAL 
HUMAN FULLNESS BY THE 
FREEDOM EDUCATION

A REALIZAÇÃO HUMANA 
PESSOAL ATRAVÉS DA 
EDUCAÇÃO DA LIBERDADE

por la educación 
de la libertad

O8O



A LA PLENITUD HUMANA PERSONAL POR LA EDUCACIÓN DE LA LIBERTAD / Alejandra Peñacoba Arribas

rev.latinoam.bioet. / ISSN 1657-4702 / Volumen 15 / Número 1 / Edición 28 / Páginas 80-89 / 2015

RESUMEN

SUMMARY

RESUMO

Palabras clave

Keywords

Palavras-Chave

Plenitud humana, educación, libertad, perfeccionamiento, autorrealización.

Human plenitude, education, freedom, improvement, self-fulfillment.

Plenitude humana, educação, liberdade, aperfeiçoamento, a autorealização.

Este artigo é o resultado de um trabalho de pesquisa realizado no Departamento de Teoria e Historia da Educa-
ção, da Universidad Complutense de Madrid. Nele amostram-se as relações necessárias da liberdade com a verdade 
do homem num quadro educacional que orienta a liberdade para a plenitude humana. A educação, desdobramento 
progressivo de sim mesmo para o maior desenvolvimento possível, é viável por que o homem não é perfeito. Este 
desdobramento é feito livremente à procura de hábitos para se desenvolver. Isto pode levar o risco que envolve a 
procura permanente e estável do bom, do verdadeiro e o belo. A liberdade exercida desse jeito não é independência 
mas sim vinculação. O sujeito tem que se perguntar sobre sim mesmo para acertar numa eleição que lhe aperfeiçoe. 
Assim, todas as dimensões da pessoa intervém nas decisões feitas procurando a plenitude. No entanto, apenas o 
fato de excitar ao educando é um projeto de vida centrado num ideal estável irá ajudá-lo a caminhar em direção ao 
objetivo procurado: seu próprio aperfeiçoamento.

This article is a result of a research work realized in the Department of Theory and History of the Education, of the 
Complutense University of Madrid. It shows the necessary relations between freedom and the truth of human being, 
in an educational frame that orientates freedom towards human fullness. Education, progressive deployment of oneself 
until the most full development possible, it is feasible because person is not perfect. That deployment is made by seeking 
freely habits that allow the development. This entails the risk that involves the permanent and stable search of the good, 
the real and the beautiful. The freedom thus exercised, is not independence but instead, connection. The person should 
wonder about itself in order to get right in a choice that can perfect it. Thus, all the dimensions of the person intervene in 
the decisions that are taken seeking the plenitude. However, it is only by instilling enthusiasm to learner in a project of life 
centered on an stable ideal, that he or she may be helped to walk towards the pursued end: his or her own improvement.

Este artículo es resultado de un trabajo de investigación realizado en el Departamento de Teoría e Historia de 
la Educación, de la Universidad Complutense de Madrid. En él se muestran las relaciones necesarias de la libertad 
con la verdad del hombre en un marco educativo que orienta la libertad hacia la plenitud humana. La educación, 
despliegue progresivo de uno mismo hasta el más pleno desarrollo posible, es factible porque el hombre no es 
perfecto. Ese despliegue se realiza buscando libremente los hábitos que permitan el desarrollo. Esto conlleva el 
riesgo que implica la búsqueda permanente y estable de lo bueno, lo verdadero y lo bello. La libertad así ejercida no 
es independencia sino vinculación. El sujeto debe preguntarse sobre sí mismo para acertar en una elección que le 
perfeccione. Así, todas las dimensiones de la persona intervienen en las decisiones que se toman buscando la ple-
nitud. Sin embargo, solo el hecho de entusiasmar al educando en un proyecto de vida centrado en un ideal estable 
le ayudará a caminar hacia el fin perseguido: su propio perfeccionamiento.

O81



Enero-Junio 2015

O82

rev.latinoam.bioet. / ISSN 1657-4702 / Volumen 15 / Número 1 / Edición 28 / Páginas 80-89 / 2015

INTRODUCCIÓN

El trabajo que se aborda en estas líneas se produce 
en un momento en el que nos encontramos en nuestra 
sociedad con un juego de aspectos en pugna. En efecto, 
se trata de algunas concepciones que intentan conseguir 
el primer puesto en el horizonte de sentido de los hom-
bres del siglo XXI. El relativismo, el pensamiento débil y 
también una cierta apología del sinsentido generan un 
mundo de cortos ideales, pragmático y fragmentado. 
Esto produce unos hombres desestructurados, sin idea-
les, aquejados de miedos y depresión en medio de la 
cultura del bienestar; unos hombres que se agobian por 
superar su categoría social, dada la competitividad, pero 
a quienes les falta la ilusión por superarse como persona, 
porque no saben en qué consiste ser tal. 

Esta situación está respaldada por algunas justifica-
ciones ideológicas que se concretan en posturas peda-
gógicas fragmentadas y negadoras del sentido. En efec-
to, en la modernidad se niega la naturaleza y se sustituye 
por fenómenos. En todo caso se habla de la naturaleza 
equiparada a la del animal, una naturaleza que es “ino-
cente”, roussoniana o freudiana, y que hay que dejar que 
se desenvuelva según la libre espontaneidad del instinto. 

El reto mayor no es la situación de hecho, sino superar 
las justificaciones ideológicas que la sustentan. La corrien-
te más perniciosa, por ser el fundamento de las demás, es 
el relativismo. Millán-Puelles (1976a) dedica amplio espa-
cio a criticarlo y a defender la verdad absoluta. El realismo 
que este autor promueve es más necesario hoy, momento 
histórico en el que, precisamente, más en peligro está. Por 
ello creo que es tan actual porque no está de moda.

Más peligroso —por estar algo más encubierto— es 
el subjetivismo específico o antropologismo. Está más 
encubierto porque se oculta tras la admisión de una ver-
dad intersubjetiva, pero uno y otro, en el fondo, se basan 

en la afirmación de Protágoras acerca de que el hom-
bre es la medida de todas las cosas. Este lema 
siempre ha tenido éxito porque, como decía Sartre 
(1943), “el hombre es, fundamentalmente, el de-
seo de ser Dios” (p. 653). Así, el hecho de que la 

realidad procede del pensamiento y la razón humana es 
aparentemente admisible como defensa de la dignidad 
del hombre y del verdadero humanismo.

La crisis de la verdad se traduce en negar la metafísi-
ca: el ser y la naturaleza se sustituyen por fenómenos; la 
perfección moral, por el “bienestar” o el “sentirme a gusto 

conmigo mismo”; los valores se entienden como valoracio-
nes y la esencia del hombre se sustituye por los acciden-
tes: de calidad (“vida de calidad”), cantidad, relación, etc., a 
cuya búsqueda se dedicarán las distintas pedagogías (Mar-
tínez García, 2002), según los fines que imponga la política 
o los medios de comunicación. Pero “el fin” en la pedago-
gía ha desaparecido al desaparecer la verdad y el ser.

Podríamos decir que el problema ontológico queda 
resuelto al deshacer el problema disolviendo el ser. Todo 
problema educativo se ha ido reduciendo a un problema 
más bien técnico: el de cómo acomodarse a las exigen-
cias sociales o promover el cambio de estructuras socia-
les; en algunas ocasiones se trata de un problema de mé-
todos más que de fondo. Ante esta situación, aclararse 
sobre la verdad de lo que es el hombre y su fin es el reto 
principal al que la sociedad se enfrenta. 

Por un lado, se niega la naturaleza, aunque se afir-
ma una libertad absoluta por la que el hombre se da a sí 
mismo sus fines. Por otro lado, se defiende una naturale-
za sin libertad —curiosamente, a veces, por las mismas 
personas que afirman la libertad absoluta—. En efecto, 
por una parte se dogmatiza acerca de los “hechos positi-
vos” como única realidad, diciendo que solo hay causas 
biológicas o físicas, es decir, solo hay naturaleza, y por 
otra se defiende la libertad de construir la realidad, aun 
en contra de los mismos hechos biológicos (cf. ingeniería 
genética, ideología de género, etc.). Así, se termina en 
una dictadura del subjetivismo, individual o antropológico 
y es la lógica consecuencia de negar la verdad del ser del 
hombre y su fin último, trascendente. Tal subjetivismo, 
en sus diversas formas, hace imposible la concepción 
de la educación como educación de la libertad para la 
búsqueda de la plenitud personal. 

Lo anterior tiene una influencia enorme en el desen-
volvimiento del hombre, ya que se sustituye la verdad ob-
jetiva por los pareceres u opiniones, el “ser” esencial del 
hombre por sus “estados”, el “bienser” como objetivo 
por el “bienestar”, y los valores se entienden en muchos 
casos como algo circunstancial y acomodaticio. 

Por otro lado, y en coherencia con lo anterior, se 
piensa que el hombre es libre de hacerse como quie-
ra. Así, en lo educativo no hay propiamente un fin, sino 
fines y, por ello, no existe una pedagogía sino pedago-
gías, tantas como sean los fines que se impongan des-
de instancias influyentes, como pueden ser la política o 
los medios de comunicación. Educar se entenderá, de 
este modo, como acomodar a las exigencias sociales 



A LA PLENITUD HUMANA PERSONAL POR LA EDUCACIÓN DE LA LIBERTAD / Alejandra Peñacoba Arribas

rev.latinoam.bioet. / ISSN 1657-4702 / Volumen 15 / Número 1 / Edición 28 / Páginas 80-89 / 2015

La crisis de la verdad 
se traduce en negar la 
metafísica: el ser y la 
naturaleza se sustituyen 
por fenómenos;  
la perfección moral, 
por el “bienestar” o 
el “sentirme a gusto 
conmigo mismo”;  
los valores se entienden 
como valoraciones y 
la esencia del hombre 
se sustituye por los 
accidentes: de calidad 
(“vida de calidad”), 
cantidad, relación, etc., 
a cuya búsqueda se 
dedicarán las distintas 
pedagogías, según los 
fines que imponga la 
política o los medios 
de comunicación.

O83

o, por el contrario, como la promoción del cambio de 
estructuras sociales o, en fin, como lo que cada edu-
cador quiera. Sin embargo, esta ausencia de fin origina 
una disgregación que conduce a un sinsentido ineficaz 
y desintegrante. Se escinden razón y realidad; razón, vo-
luntad y corazón; individuo y sociedad; fe y razón. En 
definitiva, se escinde el hombre en un abanico de posi-
bilidades supuestamente válidas por igual.

Ante este panorama, es preciso un pensamiento 
que recupere la metafísica y con ella la naturaleza, el 
fin y la libertad, que recupere al hombre y su realidad. 
Es preciso preguntarse, en primer lugar, si es posible 
hacer algo desde la educación para conseguir que el 
hombre se llene de entusiasmo en el arduo trabajo de 
realizarse a sí mismo y a la sociedad, y en un segundo 
momento, cómo se puede llevar a cabo esa tarea. Una 
respuesta afirmativa a ambas preguntas significaría vol-
ver a dar al hombre una posibilidad de crecimiento, de 
perfectibilidad, de realización.

Y AHORA, ¿QUÉ?

Se trata de un tema clásico. La vocación a la plenitud 
es tan antigua como el hombre mismo. Son muchos los 
autores que lo tratan en sus obras. Así, ya lo intuía Píndaro 
con la célebre expresión que aparece en su poema Pythia 
II: “llega a ser el que eres»”. Platón, por su parte, lo reafir-
maba con su tesis de la aspiración del hombre al mundo 
de la verdad y del bien. También Aristóteles, entre otros, 
vuelve con fuerza sobre la aspiración a la perfección, es 
decir, la plenitud del entendimiento y la felicidad.

Esta vocación del hombre a la plenitud requiere la 
educación; educación que, como formación del carácter 
o perfeccionamiento, es elemento clave que conduce a 
esa plenitud. Se trata de la teoría aristotélica del acto y la 
potencia, pensamiento que aparece también en la visión 
tomista del hombre. Un hombre que es una criatura im-
perfecta pero que tiene potencialidades por desarrollar a 
través de sus decisiones libres. “Somos libres, o sea, no 
estamos hechos del todo; pero somos, o sea no todo lo 
tenemos que hacer” (Millán-Puelles, 1974, pp. 304, 305).

Partimos de una realidad ya hecha y vamos hacia 
otra no hecha pero sí incoada, de un ser que no es ple-
namente ser, pero que tampoco es plenamente no ser. 
Por eso es posible el cambio y por eso es posible tam-
bién la educación (la cual es una acción que se da con 
movimiento, con cambio).



Enero-Junio 2015

O84

rev.latinoam.bioet. / ISSN 1657-4702 / Volumen 15 / Número 1 / Edición 28 / Páginas 80-89 / 2015

EL HOMBRE, SER PERFECCIONABLE Y  
BUSCADOR DE FELICIDAD

En la actualidad, después de la crítica de la moderni-
dad a la metafísica, y en plena crisis postmoderna, rea-
parece el tema de la vocación a la plenitud. En efecto, no 
es posible ignorar la inclinación del hombre al absoluto y 
su búsqueda de la verdad y del bien. Esto nos obliga a 
plantearnos el fin de lo que hacemos, el fin de la educa-
ción, cuál es el tipo de hombre que queremos que sean 
los que más amamos y, en definitiva, cómo queremos 
que sea la humanidad del mañana. 

En este marco vemos que el hombre es mendigo 
de su crecimiento. Para conseguirlo, no puede ir “por 
donde quiera” (Barrio Maestre, 2007). Solo se crece a 
partir de un fundamento, de una base: esta base en el 
hombre es su naturaleza (así como existe la naturaleza 
de cada cosa, se da la del hombre). Es preciso tener en 
cuenta que no vale ir hacia cualquier sitio si se quiere 

llegar a un lugar determinado. En el campo educati-
vo, no todo el mundo aceptaría que es igualmen-
te valioso un resultado en el que el alumno haya 
adquirido una serie de virtudes o, por el contrario, 
que lo que le haya aportado la supuesta educa-

ción sea un amasijo de vicios o posturas antisociales. 
No es suficiente sustentar una supuesta libertad abso-
luta si luego, en el campo educativo, no se acepta que, 
precisamente en congruencia con esa postura, tenga 
igual valor un logro que su contrario, una virtud conse-
guida en el educando que el vicio opuesto.

En ese sentido, se puede afirmar que el ser del 
hombre no depende de su subjetividad (Millán-Puelles, 
1994). Por ello, la bondad o maldad morales se corres-
ponden con que los actos libres sean adecuados o no, 
respectivamente, a la naturaleza de ese ser. Naturaleza 
libre que es, en lenguaje de Millán-Puelles (1976a, p. 37), 
un “principio de operaciones fijo pero no un principio fijo 
de operaciones”. El deber —o los deberes— que implica 
esta afirmación se muestran en las tendencias —inclina-
ciones, disposiciones— naturales que tiene el hombre y 
a las que este responde de una manera libre.

Ese camino del crecimiento no es unidireccional: 
puede tener avances, pero también retrocesos. Avances 
hacia el ser más y retrocesos en sentido contrario ha-
cia el ser menos. El hombre así es el mismo pero no lo 
mismo: ha adquirido una segunda naturaleza. Con todo, 
del mismo modo que hay diversas maneras de llegar a 

un lugar, las hay también diferentes de crecer, pero esas 
maneras son accidentales, no esenciales, y por tanto 
son solo algunas, no son todas las que cada uno quiera. 
Lo innegable, por observable, es que el hombre, en el 
marco de su vida mortal, puede decidir su propio ser, su 
propia, podríamos decir, evolución en el ser con el que 
nace; puede, así, autorrealizarse (Barrio Maestre, 2009).

El final de ese crecimiento es la plenitud. El hombre 
solo puede ser de verdad o en plenitud, que es lo mismo, 
si es con otros. Cada ser humano puede ser más o menos 
hombre en todos los campos de la vida social. No puede 
ni desentenderse de ninguno, ni ser en solitario. Una cosa 
es ser individuo y otra muy diferente ser individualista. En 
efecto, la persona humana es un individuo subsistente do-
tado de una naturaleza racional, pero ser individuo subsis-
tente no se identifica con ser individuo insolidario o egoís-
ta. La insolidaridad no es un efecto de la individualidad del 
ser humano, sino de un mal uso de su naturaleza racional. 

En este marco, se entiende que solo hay crecimien-
to personal cuando se busca el bien común, y dado que 
el bien común es el mejor bien particular, ese bien co-
mún engloba todo lo que constituye la plenitud del hom-
bre, ya que engloba los bienes materiales necesarios, la 
paz que es fruto de la justicia y asegura la convivencia 
libre, y los valores éticos y espirituales que son lo más 
elevado del hombre. En consecuencia, en la búsqueda 
del bien común está una vía segura de plenificación del 
hombre. Del amor a sí mismo se parte para amar a los 
demás buscando el bien común. 

Ahora bien, esos seres humanos que buscan el bien 
común en la vida social son hombres y mujeres. Respecto 
a este aspecto se nota una deficiencia en la antropología 
de Millán-Puelles, aunque se da también en otros pen-
sadores (él sí se refiere a la mujer (1976b), pero faltaría 
profundizar en ello). Esta carencia se refiere al tema de 
la identidad y la diferencia sexual. Así, del hombre se ha 
estudiado la racionalidad, la libertad, la voluntad, incluso 
el corazón, aunque menos, de ahí la deficiencia del estu-
dio de la afectividad que lamenta Von Hildebrand (2001). 
Sin embargo, hemos empezado a percatarnos de la im-
portancia del estudio de la naturaleza de lo sexual y de lo 
grande de la diferencia, a raíz del movimiento feminista, 
que ha puesto a la mujer en el punto de mira, que ha 
reivindicado su dignidad y sus derechos. 

Pero la ideología de género ha ido más allá, queriendo 
acabar con la diferencia sexual: todo da igual, tu eres lo 
que quieres ser, lo natural no importa sino tu decisión 



A LA PLENITUD HUMANA PERSONAL POR LA EDUCACIÓN DE LA LIBERTAD / Alejandra Peñacoba Arribas

O85

rev.latinoam.bioet. / ISSN 1657-4702 / Volumen 15 / Número 1 / Edición 28 / Páginas 80-89 / 2015

(choice). El reduccionismo de tantas filosofías modernas 
supone esta idea de igualdad enloquecida. En efecto, el 
rechazo de la diferencia es, en el fondo, querer que todos 
sean iguales a mí, no aceptar al otro en cuanto otro, a la 
realidad en cuanto otra. Es importante, por tanto, afirmar 
que hay una naturaleza común, pero dos modos de ser 
de esa naturaleza: la “masculinidad” y la “feminidad”. 
Ambos componen la naturaleza humana. 

Con todo, esto no está en Millán-Puelles porque no 
se ha estudiado la sexualidad; sin embargo, con algu-
nos personalistas se está haciendo un acercamiento a 
este elemento. En las antropologías se habla del hom-
bre en general, pero la humanidad se realiza de forma 
masculina o femenina, inevitablemente de forma dife-
rente (Castilla, 1996). Y esa diferencia atraviesa todas 
las dimensiones de la persona. Se trata de una natura-
leza humana en dos modos de ser persona, diferentes 
siempre, complementarios siempre, llamados a unirse 
y a colaborar en la creación en una corresponsabilidad. 
Pero los dos hacen las cosas de manera diferente y por 
ello deben aportar cada uno lo suyo.

En la familia y en la educación cada uno tiene su pa-
pel. La madre con el apego aporta la semejanza, la au-
toestima del niño. El padre, en cambio, ejerce la función 
de diferenciador, debe abrir al niño a la realidad, a lo otro 
que él mismo, sacarle de su egocentrismo, lo cual hace 
poniéndole límites, diciéndole “no”, haciéndole ver que 
en el mundo hay algo más que sus caprichos. 

Hay que educar a hombres y mujeres según su ser, 
para que lleguen al estado perfecto que les correspon-
de. Y esto supone una educación de la afectividad, de 
la generosidad, de la entrega al otro para formar con 
él comunión, pero a partir de la aceptación de la pro-
pia identidad y diferencia que es irrefutable, que nunca 
desaparece. La plenitud del hombre está en la comu-
nión, en la entrega, en el don de sí por amor, saliendo 
de sí mismo e intentando comprender al otro, lo cual 
no puede estar más a tono con el sano realismo de 
Millán-Puelles (1976a). 

La esencia humana es tan rica que no se realiza en 
un individuo. Cada uno es un mundo, y es un mundo 
también el ser masculino y femenino, la esencia de la 
feminidad y masculinidad (Nubiola, 1994). Significa que 
la naturaleza común se manifiesta en cada uno de una 
manera, lo cual es muy importante para tener en cuenta 
en la educación y en los papeles del hombre y de la mujer 
en la familia y en la sociedad. 

La sexualidad es un “modo de ser” personal. Hom-
bre y mujer tienen las mismas capacidades para todo 
tipo de cosas y no hay papeles exclusivos para uno u 
otra, pero lo hacen cada uno a su modo. Por lo mismo, 
no hay virtudes propiamente masculinas o femeninas, 
pero cada uno las vive a su modo. Es preciso buscar la 
importancia de la diferencia antropológica, de qué 
es lo propio de la mujer y del varón. Para ello 
hay que distinguir lo natural de lo accidental y 
cultural, lo cambiante de las inclinaciones na-
turales que son propias o más adecuadas de 
la mujer y del varón. Ambos han de comple-
mentarse, aportando cada uno lo específico 
suyo. De ahí también la importancia del padre y la madre 
en la educación. Se trata, por tanto, de educar en la dife-
rencia, de aceptar al otro. Esto supone el amor. Muchos 
matrimonios se separan cuando descubren la diferencia 
del otro, porque le habían aceptado solo en cuanto se 
acomodaba a sí mismo. 

Lo anterior tiene una serie de aplicaciones. Por un 
lado, es preciso mantener la figura del padre en la edu-
cación, el que ponga límites, el que diga “no”, el que 
abra a la realidad. Por otro lado, es importante tener 
todo esto en cuenta en la educación diferenciada: so-
mos de naturaleza humana idéntica, idéntica dignidad, 
pero diferentes. Otra aplicación se refiere al campo de 
la educación de la afectividad. La esencia del hombre es 
el don de sí; de ahí que sea tan importante educar en el 
amor. De esto Millán-Puelles no trata, y en sentido clási-
co, identifica el deseo, el amor, con la voluntad, conside-
rando dos facultades, no tres, como por ejemplo postula 
Von Hildebrand (2001). Y una cuarta sería la aplicación 
que se refiere a la corresponsabilidad hombre-mujer en 
todos los sectores de la vida social.

IMPORTANCIA Y LÍMITES DE UNA VIDA DE LIBERTAD

Todo lo que se viene afirmando no es posible sin 
la libertad (Millán-Puelles, 1995). Si el ser humano, 
hombre o mujer, no fuera dueño de sus actos no po-
dría aprender, planear un futuro diferente y trabajar por 
él, y perfeccionarse, por tanto. La palabra clave aquí es 
adecuación. En efecto, si se ve que el hombre tiene 
la posibilidad de crecer o no, de ir en un sentido o en 
otro (con una variedad de recorridos tanto en un senti-
do como en el otro), es porque elige y su elección es 
decisiva: con unas se acierta y con otras no (el animal 



Enero-Junio 2015

O86

rev.latinoam.bioet. / ISSN 1657-4702 / Volumen 15 / Número 1 / Edición 28 / Páginas 80-89 / 2015

En la actualidad, después de la crítica de la modernidad 
a la metafísica, y en plena crisis postmoderna, reaparece 

el tema de la vocación a la plenitud. En efecto, no es 
posible ignorar la inclinación del hombre al absoluto y  

su búsqueda de la verdad y del bien.

tener en cuenta la relación de la libertad con la verdad 
(Barrio Maestre, 2004). La absolutización del libre albe-
drío y la negación teórica o práctica de la verdad natural 
del hombre van de la mano, de modo que unas decisio-
nes anulan el efecto positivo de otras, dando como resul-
tado no solo un no perfeccionamiento sino, más aún, una 
degradación del ser humano concreto. 

Esto mismo ocurre en el campo de la libertad absolu-
ta para el uso de la inteligencia. Algunas corrientes sus-
tentan que la inteligencia crece por la construcción de la 
realidad, pues dado que —dicen— no se puede llegar al 
conocimiento de la verdad de las cosas —su realidad—, 
no estamos ante lo que las cosas son sino ante lo que 
parecen ser y, por tanto, la inteligencia tiene la tarea de 
construir esa realidad. Sin embargo, es cierto que hay 
un amplio sector del pensamiento que está construido, 
pero el error radica en pensar que lo significativo de las 
cosas es lo que pensamos o sentimos de ellas prescin-
diendo de lo que realmente son. 

En efecto, en todo proceso lógico se va desde el 
fundamento a lo fundamentado, mientras que aquí es lo 
contrario: no hay fundamento y, por tanto, no existe base 
para lo fundamentado. Considero que la inteligencia solo 
crece si se apropia la realidad de la cosa, de la verdad.

La libertad facilita ese proceso de formación, el cual 
es proceso de crecimiento, de perfeccionamiento, de 
educación. Perfección es lo mismo que persona for-
mada. Así, en la educación no basta con instruir sino 
que es preciso formar las facultades. Es importante 
educar la voluntad libre para que el hombre pueda obrar 

siempre acierta). Sin la libertad no hay deberes, ni tam-
poco moralidad, ni normatividad ética, ni posibilidad de 
educación, ni perfeccionamiento.

Claro que no se trata de una libertad absoluta. Los re-
clamos de libertad que se dan hoy en algunos ambientes 
responden a un anhelo de independencia respecto de to-
das las ataduras, de modo que siendo que se busca una 
mayor plenitud personal, lo que se halla es o los mismos 

defectos, o algo contradictorio, ya que se anhelaba 
una liberación total de las ataduras y se encuentra al 
final del proceso una insatisfacción mayor. El resul-
tado es un alejamiento progresivo de lo que cons-
tituye un hombre pleno. Por el contrario, la libertad 

es compromiso con aquello que se ve como bueno. Por 
eso, solo amando (comprometiéndose) se consigue liber-
tad y también avance en la plenitud (Millán-Puelles, 1994). 

A más libertad, más dignidad y más plenitud, es de-
cir, crecimiento personal. Sin embargo, esto no ocurre 
de modo espontáneo o, podríamos decir, natural, sin 
esfuerzo ni intervención de las facultades propias del 
hombre. En efecto, entendimiento, voluntad y también 
corazón deben ser educados para facilitarlo. Educación 
que, de no darse, incapacita al hombre y lo deja inválido, 
inhábil para crecer. La educación de la cabeza, la volun-
tad y los afectos facilitará el desarrollo hacia la plenitud al 
favorecer el crecimiento de la libertad por la consecución 
de las virtudes morales. 

Ahora bien, la clave para poder dar una respuesta vá-
lida al interrogante de por dónde deben ir las opciones 
libres del hombre para contribuir a la plenitud de este es 



A LA PLENITUD HUMANA PERSONAL POR LA EDUCACIÓN DE LA LIBERTAD / Alejandra Peñacoba Arribas

rev.latinoam.bioet. / ISSN 1657-4702 / Volumen 15 / Número 1 / Edición 28 / Páginas 80-89 / 2015

El proceso de 
maduración en libertad 
supone aprender 
progresivamente a 
superar obstáculos, 
buscando lo que 
dignifica a la persona. 
Para ello debemos 
preguntarnos 
continuamente el 
“porqué” y el “para 
qué” de las acciones 
que se realizan, junto 
con la finalidad en 
relación al bien que 
buscan. De este 
modo, se alcanzará 
ese estado de virtud 
que es el fin propio 
de la educación y 
que constituye la 
libre afirmación de 
nuestro ser.

O87

fácilmente en el camino de su crecimiento. Si a la verdad 
y al bien se llega mediante un proceso de decisiones 
libres, estamos ante la educación de ese hombre o esa 
mujer (Millán-Puelles, 1989). Dicho de otro modo, nos 
encontramos con que el estado perfecto del hombre 
coincide así con el fin último del hombre, esto es, con la 
felicidad. Y como ese estado perfecto se consigue con 
la educación, es con esta con la que caminamos hacia la 
perfección de ese estado feliz.

Podríamos preguntarnos si este fin es dependiente 
de las distintas culturas o, por el contrario, es indepen-
diente de los distintos fenómenos culturales y, por consi-
guiente, común a todos los hombres sin importar en qué 
medio cultural se desenvuelvan. El estado de virtud (sta-
tus virtutis), al que se llega por ese perfeccionamiento 
que constituye la afirmación libre de nuestro ser (Millán-
Puelles, 1989), lo es independientemente de la cultura 
donde viva cada ser humano, pues este tiene un ser. 
Obrando así se llega a crecer en ese ser nuestro. Pues-
to que el fin de la educación debe ser la “conducción y 
promoción de la prole al estado perfecto del hombre en 
cuanto hombre, que es el estado de virtud” (ST, Supl. III, 
q. 41, a. 1, citado por Millán-Puelles, 1989, p. 27), por el 
hecho de pertenecer al hombre como hombre, estamos 
ante el mismo fin para cualquier ser humano, indepen-
dientemente de que pertenezca a un ámbito cultural o a 
otro. Ante esto podemos preguntarnos cómo se puede 
formar el criterio. Son dos los elementos que intervienen 
en dicha formación: por un lado, se trata de una cierta 
instrucción ética y, por otro, del robustecimiento de la 
fuerza moral para ser capaz de obrar de acuerdo con el 
juicio propio (Barrio Maestre, 2007).

Así, el proceso de maduración en libertad supone 
aprender progresivamente a superar obstáculos, bus-
cando lo que dignifica a la persona. Para ello debemos 
preguntarnos continuamente el “porqué” y el “para qué” 
de las acciones que se realizan, junto con la finalidad en 
relación al bien que buscan. De este modo, se alcanzará 
ese estado de virtud que es el fin propio de la educación 
y que constituye la libre afirmación de nuestro ser. Este 
fin educativo es universal, porque al corresponder de un 
modo esencial a la educación es algo independiente de 
la evolución histórica de las culturas y también de los re-
cursos y medios de cada época. Además, esto es así 
porque el estado perfecto del hombre en cuanto hombre 
recae sobre el hombre, cuya esencia está por encima de 
los cambios circunstanciales que dan lugar a las distintas 



Enero-Junio 2015

O88

rev.latinoam.bioet. / ISSN 1657-4702 / Volumen 15 / Número 1 / Edición 28 / Páginas 80-89 / 2015

manifestaciones culturales. En efecto, ese fin es común 
a todos los hombres, independientemente de los dife-
rentes medios que se puedan utilizar para conseguirlo.

CONCLUSIONES: EDUCACIÓN Y LIBERTAD, BINOMIO 
EFICAZ EN EL PROCESO PERFECTIVO

Teniendo en cuenta los puntos anteriormente desa-
rrollados, se puede concluir que en este proceso perfec-
tivo el hombre no camina exclusivamente hacia adelante: 
puede retroceder de modo que en lugar de acercarse a 
la posesión del propio ser, según hemos indicado, se ale-
je del mismo. Esto conlleva dos resultados importantes. 
Por un lado, el hecho de que el hombre puede no acep-
tar esta realidad y negarla disfrazando sus actos con la 
defensa de una supuesta autonomía total que le permita 
hacerse como quiera y con la misma eficacia positiva en 
todos sus actos. Por otro, el hecho de la posibilidad de 
retroceso en el camino perfectivo abre una puerta para 
un trabajo educativo que recomponga el ser del hombre. 

En esa tarea educativa hay que prestar atención a los 
fines y a los medios. Ocurre que quizá hoy se da gran 
importancia a los medios y, sin embargo, hay una gran 
perplejidad en lo relativo a los fines. Con todo, esto no 

puede ser eficaz, pues los medios deben ser propor-
cionados y adecuados al fin, ya que son las vías 
hacia el mismo. Por el contrario, en la actualidad 
educativa en general estamos inmersos en una ra-
cionalización técnica, en la que priman los medios 

exteriores al hombre, mientras que queda en segundo lu-
gar la racionalización moral, es decir, aquella en la que tie-
nen la primacía los medios que son el hombre mismo, su 
libertad y su virtud. Esos medios técnicos no tienen una 
consonancia con un elenco de fines que correspondan al 
ser del hombre. En efecto, si no hay valores ni deberes 
morales que, podríamos decir, están ya fijados de ante-
mano y el hombre puede conocer, surge la pregunta en 
todo educador —y, por supuesto, en el mismo educan-
do— respecto hacia dónde se debe dirigir la acción edu-
cativa, cuál es el modelo de hombre que se debe buscar.

Así pues, el fin de la tarea educativa debe ser habili-
tar la libertad para una toma de decisiones n las que se 
descubran ciertos valores, se acepten, se dé una com-
penetración del sujeto con ellos y, por fin, se organice la 
vida en función de ellos. Pero una cosa es ver claro y otra 
diferente poder hacerlo. Hace falta fomentar la motiva-
ción. En ese proceso, el ideal nos dará fuerzas. 

Este aprendizaje requiere prever consecuencias y 
asumirlas, buscar motivos, saber renunciar superando 
estados de ánimo, no ser esclavos de las modas y tener 
proyectos personales. Se trata de educar entusiasmando 
con la verdad de lo que se persigue, pues el entusiasmo 
supone la creencia en la posible realización del ideal (Mo-
rales, 2003). En definitiva, estamos ante una educación 
de la libertad que implica educar la inteligencia, la volun-
tad y también el mundo de los afectos. De este modo, 
los motivos serán no solo el placer o la utilidad sino aque-
llos que susciten las virtudes.

La labor del educador es de gran importancia (Millán-
Puelles, 1989), pues este se convierte en una figura de pri-
mera magnitud para ser él mismo modelo, por una parte, y 
para mostrar, por otra, pautas de conducta encarnadas en 
personas que hayan sido, o lo sean en tiempo real, hitos 
de valor humanizador para la sociedad (Martínez García, 
2002). El maestro eficaz debe enseñar a pensar, a querer, 
a amar, y lo debe hacer amando a su vez y entusiasmando. 
Enseñar a pensar equivale a estimularle para que encuen-
tre por sí mismo la verdad. Enseñar a querer implica forjar 
la voluntad para que el educando tenga la energía conve-
niente para llevar a cabo aquello que se propuso. Enseñar 
a amar es educar el corazón, el cual, si se educa, enseña a 
pensar mejor y ayuda eficazmente a la voluntad (Morales, 
2003). Todo esto debe hacerse amando al educando y en-
tusiasmándole con la tarea de perfeccionarse. 

Los educadores deben apuntar, sobre todo, a la for-
mación de las virtudes, porque quien posee la virtud mo-
ral siempre que actúa lo hace moralmente bien. Por otro 
lado, las virtudes morales son las que hacen buena la vo-
luntad, de modo que el hombre virtuoso tiene lo necesa-
rio para ser un hombre perfecto, y como la voluntad es la 
potencia que rige las demás, la formación de la voluntad 
será fundamental (Jiménez Abad, 1994), y junto con ella 
la formación de virtudes concretas. En efecto, no habría 
perfeccionamiento sin educación y tampoco se daría ese 
progreso perfectivo si no se llegara a las virtudes. 

La formación afectiva, por su parte, tiene un impor-
tante carácter que se puede llamar colaborativo y mutua-
mente influyente, tanto con la facultad intelectiva como 
con la voluntad o los apetitos sensibles. En lo intelectual, 
una afectividad fuerte promueve entusiasmo y una volun-
tad inconmovible que favorece la motivación y el apren-
dizaje (Morales, 1971). Las ideas frías solo se convierten 
en acción fecunda y permanente cuando se funden al 
calor de una afectividad pacientemente educada.



A LA PLENITUD HUMANA PERSONAL POR LA EDUCACIÓN DE LA LIBERTAD / Alejandra Peñacoba Arribas

rev.latinoam.bioet. / ISSN 1657-4702 / Volumen 15 / Número 1 / Edición 28 / Páginas 80-89 / 2015

Barrio Maestre, J.M. (2004). (3ra. edición). Elementos de antro-
pología pedagógica. Madrid: Rialp. 
Barrio Maestre, J.M. (2007). Dimensiones del crecimiento hu-
mano. Educación y Educadores, 10 (1), 117-134. 
Barrio Maestre, J.M., (2009). Libertad y verdad. Hacia una pers-
pectiva realista de la libertad. En L. Jiménez (Dir.), La juventud a 
examen. Madrid: Fundación Familia Española. 
Castilla, B. (1996). Persona masculina, persona femeni-
na. Madrid: Rialp.
Hildebrand, D. Von. (2001). El corazón. Análisis 
de la afectividad humana (4ta. edición). Madrid: 
Palabra.
Jiménez Abad, A. (1994). Un aspecto concreto: la 
formación de la voluntad. En V. García Hoz (Coord.). 
La orientación en la educación institucionalizada. La 
formación ética (pp. 100-125). Madrid: Rialp.
Martínez García, E. (2002). Persona y educación en Santo To-
más de Aquino. Madrid: Fundación Universitaria Española.
Maritain, J. (1950). La educación en este momento crucial. Bue-
nos Aires: Desclee de Brouwer.
Millán–Puelles, A. (1974). Economía y libertad. Madrid: Confe-
deración de Cajas de Ahorro.
Millán–Puelles, A. (1976a). Sobre el hombre y la sociedad. 
Madrid: Rialp.
Millán–Puelles, A. (1976, b). La libertad y el ser de la mujer. 
En M.Á.Chavarría (Ed.), Mujer y Entorno social (pp. 103-130). 
Madrid: Fundación General Mediterránea. 
Millán–Puelles, A. (1989). La formación de la personalidad hu-
mana (4ta. edición). Madrid: Rialp.
Millán–Puelles, A. (1994). La libre afirmación de nuestro ser: 
una fundamentación de la ética realista. Madrid: Rialp.
Millán–Puelles, A. (1995). El valor de la libertad. Madrid: Rialp.
Morales T. (1971). Coloquio Familiar. Valladolid: CSM.
Morales, T. (2003). Hora de los laicos. Madrid: Encuentro.
Nubiola, J. (1994). Emancipación, magnanimidad y mujeres. 
Anuario filosófico, jornadas sobre la obra filosófica de Antonio 
Millán–Puelles, 27(2), 641-654. 
Sartre, J.P. (1943). El ser y la nada. París: Gallimard.

En el campo de la formación moral es necesario 
orientar las pasiones para que no ahoguen el corazón 
impidiendo que ame, sino que lo preparen, podríamos 
decir, para amar. Por otra parte, educar el corazón es 
vigorizar la voluntad, ya que una sensibilidad delicada, 
rectamente educada, pone al servicio de la idea una 
fuerza irresistible que la plasma en acto, no solo por un 
momento, sino con permanencia. De este modo, es pre-
ciso tener en cuenta la influencia de los movimientos 
afectivos y, a la vez, contar con su educación para facili-
tar el desarrollo de las potencias intelectiva y volitiva de 
cara al perfeccionamiento del hombre.

Considero que en muchos casos la pedagogía mo-
derna olvida con facilidad no solo la educación de la vo-
luntad, sino también la del corazón. Pretende, quizá, de-
sarrollar casi exclusivamente una sola de las facultades 
racionales del educando: la cognoscitiva, mientras que 
desprecia la volitiva y olvida casi en absoluto la afectiva. 
De esta manera, se forman personas sin corazón y co-
razones sin gobierno.

De lo anterior se deduce que es necesario un pen-
samiento que recupere la metafísica y con ella la natu-
raleza, el fin y la libertad, que recupere la realidad sobre 
el hombre. Son precisos también unos educadores que 
presenten este ideal entusiasmando con él y que ayuden 
a hacerlo vida; y lo son, lógicamente, unos medios o es-
trategias para realizarlo. Pero todo ello debe hacerse ejer-
citando una gran constancia en el empeño, a pesar de las 
dificultades de dentro y fuera que puedan aparecer.

La tarea que aparece ante nuestra vista es inmensa. 
La actual emergencia educativa incrementa la demanda 
de una educación que conduzca a la plenitud del hombre 
a través de decisiones libres coherentes con la naturaleza 
humana, que permita crecer en bien y terminar de ser.

REFERENCIAS

•

•

•

•

•

•

•

•

•

•

•

•

•

•
•
•
•

•

O89




