
Hermenéutica crítica y sistémica 

Dairo Sánchez 

• Resumen: Se propone un modelo epistemológico de carácter hermenéutico que dé 

cuenta de las interacciones complejas que se presentan entre los sistemas culturales de 

salud, haciendo una revisión de las teorías filosóficas y de las ciencias sociales 

contemporáneas respecto a la naturaleza del símbolo y de la relación comunicativa de 

éste, con las acciones sanitarias de carácter conflictual. Se propone también una lectura 

crítica del impacto de los fenómenos de la instrumentalización, el relativismo cultural y la 

estetización en los sistemas culturales de salud: tradicional, profesional y alternativo; 

usando para dicho análisis un modelo lógico que incluye y relaciona las formas críticas 

derivadas de la ciencia, la ética y la estética. 

Palabras clave: Hermenéutica, Cultura, Salud, Ética, Ciencia, Estética, Lenguaje, 

Símbolo, Acción. 

• Resumo: É proposto um modelo epistemológico de caráter hermenêutico que dê 

conta das interações complexas que se apresentam entre os sistemas culturais de saúde, 

fazendo una revisão das teorias filosóficas e das ciências sociais contemporâneas a 

respeito da natureza do símbolo e da sua relação comunicativa com as ações sanitárias de 

tipo conflitivo. Propõe-se una leitura crítica do impacto dos fenômenos da 

instrumentalização, do relativismo cultural e da estetização nos sistemas culturais de 

saúde: no tradicional, no profissional e no alternativo, utilizando para isto um modelo 

lógico que inclui e relaciona entre si as formas críticas derivadas da ciência, da ética e da 

estética. 

Palavras Chave: Hermenêutica; Cultura; Saúde; Ética; Ciência; Estética; Linguagem; 

Símbolo; Ação. 

• Abstract: The author offers a hermemeutic epistemological model in order to 

explain the complex interactions among different cultural health systems. It is based on a 

review of philosophical and social science theories about the nature of symbols and their 

communication relation in health actions of conflictive type. The author also proposes a 

critical reading of instrumentalization, cultural relativism and aesthetization of cultural 

health systems: traditional professional and alternative, using a logical analysis model that 

includes and relates critical forms derived from science, ethics and aesthetics.  

Key words: Hermeneutics, culture, health, ethics, science, esthetic, language, symbol, 

action 

1 



Hermenéutica crítica y sistémica∗ 

Dairo Sánchez∗∗ 

-I. Hibridación de los sistemas culturales de salud. -II. Acciones sanitarias y 

conflicto. -III. Mediaciones entre el símbolo y la acción sociosanitaria. -IV. Lectura de 

la actualidad cultural en salud. -Bibliografía. 

Primera revisión recibida febrero 24 de 2004; versión final aceptada noviembre 5 de 

2004 (Eds.). 

I. Hibridación de los sistemas culturales de salud 

Las ciencias naturales son fundamentales para la explicación de los factores de orden 

genético, poblacional, medioambiental y del comportamiento que influyen en los procesos 

de salud-enfermedad. También son significativos los avances de las diversas ciencias 

sociales para la comprensión del sentido
1
 de los plexos simbólicos en los diferentes 

sistemas culturales de salud. Pero estos dos campos científicos (ciencias sociales y 

naturales) al ser abordados en el sistema médico profesional desde el empirismo-ingenuo
2
, 

corren el riesgo de instrumentalización, quedando las ciencias sociales como un decorado 

de las ciencias biológicas, estas últimas, concebidas instrumentalmente. Desde esta visión 

∗ Este artículo es una síntesis de la investigación presentada por el autor para optar al titulo de Doctor en 

Ciencias Sociosanitarias y Humanidades Médicas. Universidad Complutense de Madrid. 2003. 

Financiación aprobada en sesión del Consejo Superior de la Universidad de manizales el 23 de 

septiembre de 1999. 
∗∗ Médico y Cirujano. Master en desarrollo educativo y social (Cinde-Universidad Pedagógica 

Nacional). Doctor en ciencias sociosanitarias y humanidades médicas de la Universidad 

Complutense de Madrid. Profesor facultad de psicología, Universidad de Manizales. 

dairosb@hotmail.com 

1
 El sentido no como un concepto básico de la sociología, sino como el concepto básico de la 

sociología (Habermas, 2000: 332). 
2
 Sólo se hace mención a ciertos sectores profesionales que reducen el positivismo a empirismo 

ingenuo. Se procura hacer diferenciación entre los importantes aportes lógicos del positivismo en 
las ciencias y tecnologías médicas y la reducción que del positivismo hacen los empirismos 
ingenuos. La diferencia entre el positivismo y el empirismo ingenuo radica, para el planteamiento 
de este ensayo, en que la lógica del primero se caracteriza por su proceder deductivo y el segundo 
por un inductivismo de naturaleza subjetivista; este último considera como verdad lo que es 
autoevidente, es decir, ve lo que desea ver y a eso lo llama realidad. Sin desconocer, que el 
positivismo no está exento de subjetividad, siendo éste uno de los asuntos 
fundamentales en la provisionalidad de la validez de sus argumentaciones. 

2 

mailto:dairosb@hotmail.com


técnica, las crisis y las interacciones al interior de los sistemas de salud, se resuelven con el 

uso de lenguajes tecnocráticos que pretenden limpiar de subjetivismo dichos problemas; 

considerando la subjetividad como la causa del ruido o del desbalance social en las certezas 

operativas del sistema. En contraste, se sugiere el manejo del conflicto en los sistemas 

culturales de salud desde una hermenéutica crítica y sistémica para “discutir las cuestiones 

metodológicas en actitud reflexiva y no instrumental” (Habermas, 2000: 126). 

En la relación ciencias sociales y ciencias naturales, en otros casos, se presentan ambos 

campos científicos como si fueran caminos independientes, cuando realmente no lo son; es 

más, son vías complementarias. Y si se quiere ser más radical, sólo existe un sistema de la 

ciencia con variadas lógicas de abordaje (sin caer en el relativismo valoral y 

epistemológico; es decir sin confundir certezas profesionales con argumentaciones), desde 

los diversos problemas de investigación y de aplicación. Se dice, desde la anterior postura 

excluyente, que las ciencias sociales deben comprender y las ciencias naturales deben 

explicar; estas últimas, mediante lo que se ha llamado método científico. Esta dicotomía, 

con la pretensión de resarcir las ciencias sociales, las muestra sin un estatuto científico, 

como si la comprensión no fuera también científica. Es necesario comprender la 

explicación, que en su interior mantiene grados altos de subjetivismo y al mismo tiempo se 

plantea la utilidad desde la lógica crítica de explicar la comprensión, para contrastar lo 

comprendido. En la hermenéutica que se propone se considera la comprensión como una 

manera de ampliar la explicación, dado que se sugiere una hermenéutica creativa en sus 

abordajes metodológicos y, al mismo tiempo, disciplinada en sus formas de validación 

formal y social. En suma, una hermenéutica positivista y un positivismo comprensivo. Y 

como tal no sería un método, sino una lógica epistémica para la crítica de las simbologías 

que soportan las relaciones entre los sistemas culturales de salud; estudiando en la 

constitución de éstos, los límites y las interpenetraciones entre los sistemas orgánicos, 

psicológicos y sociales que los constituyen y permiten su autopoiésis relacional. 

La instrumentalización de la ciencia, cuando se presenta, es propiciada por asuntos de 

carácter ideológico en el interior del sistema de salud profesional, y no por la naturaleza 

misma –tanto epistémica como metodológica– de los respectivos procesos de investigación 

y aplicación tecnológica en las ciencias explicativas y comprensivas. En este ensayo se 

pretende hacer una discusión crítica de la confusión entre lo profesional y lo científico: todo 

lo profesional no es necesariamente científico
3
 y lo científico no sólo es potestad –tanto en 

su construcción y uso– del sistema cultural profesional. Si profesionalmente un saber se 

adjetiva como científico no necesariamente lo es, dado que las profesiones son 

elaboraciones institucionales y sociales que responden a los intereses propios de sus 

integrantes. La animación de lo profesional como científico, amerita un proceso de 

deconstrucción de cómo esto ha llegado a darse; evidenciando al mismo tiempo los 

intereses sociales y las simbologías que subyacen a dichas afirmaciones culturales. Para que 

lo profesional sea científico debe soportar el rigor del debate público epistémico y 

metodológico del sistema de la ciencia, como sistema abstracto que es. Esto conlleva la 

3
 Los enunciados básicos (teóricos) descansan sobre decisiones (subjetivas). (Habermas, 2000: 

51). 

3 



dificultad epistémica de la validez de lo científico, que en la actualidad se da desde lo 

profesional. 

Los estudios sobre los diversos sistemas culturales de salud homologan sistema 

profesional con sistema científico y otorgan a los demás oferentes calificativos variados; 

siendo en general nominados como no-científicos, característica esta última predominante 

en los sistemas de salud tradicionales y alternativos. Pero no es un proceder que se les 

pueda generalizar, dado que, en los modernos sistemas alternativos se encuentran avances 

científicos importantes en la medicina, apoyados en la física cuántica. Ni lo profesional es 

necesariamente científico, ni a los demás sistemas culturales de salud se les puede 

homologar como no-científicos, pues la ciencia no es potestad de las profesiones, aunque sí 

es un proceder típico de ellas. La discusión entre lo ideológico de lo profesional y lo 

científico formal, planteada en este ensayo, se hace con la intención: no de descalificar lo 

científico, sino por el contrario, de radicalizar la necesidad actual que las profesiones en 

salud tienen de ser más rigurosas desde el punto de vista lógico y social, lo que no es 

sinónimo de instrumentalización; y así poder develar históricamente la manera en que estos 

vacíos epistémicos se han ocultado con propagandas profesionales que en ocasiones 

acrecientan los problemas de salud a los que pretendidamente se quieren enfrentar. 

Estudios como los realizados por Pinzón
4
 mostraban los sistemas culturales de salud, 

denominados por él: académico, tradicional y folclóricos, como la evidencia de una lucha 

de clases. El sistema académico como una institución profesional que detenta el poder y los 

dos restantes sistemas como propios de clases subalternas, mostrándose de esta forma una 

confrontación política entre opresores y oprimidos, de tal manera que lo académico se 

asimilaba a lo científico y a lo alienante, y los sistemas denominados populares como una 

creación de grupos sociales de base, como resistencia política y social a la alienación. El 

ver los sistemas culturales de salud como un conflicto de clases fue característico de una 

etapa académica e ideológica. Los movimientos sociales de las décadas de los años sesenta 

y setenta en América Latina veían las universidades como formas de reproducción del 

poder del capitalismo; es la época de la guerra fría y de la conformación de los 

movimientos de la izquierda armada en América Latina, en la que algunos científicos 

sociales renuncian a sus cátedras universitarias y se vinculan a movimientos armados o a 

consolidar movimientos sociales, desde una ciencia más popular, según la denominación 

de la época. Como resultado de esta ideología, que persistirá hasta la década de los noventa, 

se promocionan los sistemas de salud tradicionales y folclóricos como creaciones populares 

de resistencia a las denominadas multinacionales médicas. 

En el año 1977 se realiza en la ciudad de Cartagena (Colombia) el primer encuentro 

internacional de Investigación Acción Participación. En dicho evento se dan cita, liderados 

por el sociólogo colombiano Orlando Fals Borda, investigadores que trabajan en las zonas 

rurales, periféricas de las ciudades, sindicatos, ONGs, para consolidar lo que se denominará 

en adelante investigación-participante, caracterizada por una investigación realizada por los 

académicos comprometidos políticamente y los actores sociales implicados. El trabajo de 

campo, llevado a cabo sólo por parte de los académicos, se consideraba como una 

(Pinzón, 1991: 124). 

4 



intromisión política en los grupos de base; como un mancillamiento de la pureza del 

pueblo. De estos movimientos se dieron en América, Asia y África, interesantes procesos 

sociales y de construcciones teóricas. Pero este movimiento académico y social con 

pretensiones políticas manifiestas, se volvió para algunos de sus seguidores una forma de 

legitimar las luchas políticas en contra del establecimiento estatal; asimilando a éste (a lo 

gubernamental en general) con la teoría y con la ciencia. Ello dio lugar a procesos políticos 

que de investigación científica tenían poco, pero eran presentados como si lo fueran. 

En la época se generó la siguiente dicotomía: la ciencia positiva como alienante y las 

investigaciones participantes como emancipadoras desde el punto de vista político. 

También se presentó la investigación positiva como cuantitativa y la Investigación 

Acción Participante (IAP) como cualitativa
5
. O también al positivismo como método 

científico experimental y la otra opción como etnografía. Es decir, la década de los setenta 

y ochenta, fueron dos décadas en América Latina de confrontación ideológica
6
 entre: una 

investigación participante-cualitativa-etnográfica y popular versus una investigación 

positiva-cuantitativa-experimental y científica como alienante. Es éste el contexto en que 

surgen las investigaciones sobre los sistemas culturales de salud en América Latina. Estos 

estudios fueron fundamentales para mostrar cómo los sistemas culturales de salud 

(tradicional, folclórico y profesional)
7
 son constructos sociales que muestran las 

contradicciones y conflictos de los grupos culturales que los gestan; y como tales, los 

sistemas culturales de salud no sólo cumplen funciones de curación biológica, sino que son 

artefactos sociales con funciones religiosas, económicas, políticas y jurídicas, entre otras. 

De esta manera aumentó en América Latina el interés por estudiar las prácticas médicas, 

sobretodo, las de los grupos indígenas y los llamados en la época grupos de base, como 

pretexto para estudiar las dinámicas sociales más generales. 

El Segundo Congreso Internacional de IAP (Cartagena, 1997) estuvo orientado a la 

presentación de experiencias locales y étnicas influidas por las posturas relativistas de 

actualidad. Estas nuevas posturas seguían teniendo una posición en común con el primer 

congreso: el rechazo al positivismo y al neopositivismo. En el primero, la salida epistémica 

fue una investigación comprometida con los grupos de base, desde una posición política 

acorde con los discursos de la izquierda de la época; y ahora, la opción era el todo vale; es 

decir, la supuesta espontaneidad contra lo riguroso y lo esquemático, que se aduce como 

característica del positivismo. Los radicales investigadores de las décadas anteriores ahora 

son relativistas. Este es el contexto actual de los estudios sobre los sistemas culturales 

caracterizados por una primera tendencia positivizante instrumental que ve los sistemas 

folclóricos, alternativos y tradicionales como sistemas no-académicos y como campo 

propicio para la educación sanitaria, orientada desde el paradigma biológico positivizante. 

Una segunda opción, que considera a estos sistemas como una forma de protesta contra el 

5
 La década de los ochenta es una época en la que el medio académico retoma la hermenéutica 

(Habermas, 2000: 13). Planteando el autor la necesidad de realizar una hermenéutica del 
positivismo, que reconozca sus límites y posibilidades, para salirle al paso al relativismo cultural. 
6
 Ambos contrincantes son metafóricos: resultado de las ideologías políticas y académicas de la 

época en cuestión. 
7
 (4). Op. Cit. Página 76. 

5 



poder, que hay que preservar como forma de lucha política popular
8
. Y una tercera, que sin 

renunciar a las anteriores convicciones –que se mantienen de fondo–, hacen apología de la 

relatividad cultural y critican la pretensión de verdad de la ciencia como alienante de las 

construcciones autónomas populares. 

En la década de los noventa los estudios culturales realizados (García Canclini, 1999) 

sobre las culturas híbridas fueron fundamentales para romper la polaridad (clase 

dominante-dominados) existente en la visión del poder, que en las investigaciones 

culturales se tenía; la pobreza y la marginación de América Latina no es explicable sólo por 

asuntos de clase social, raza o geografía; es un problema complejo que necesita un análisis 

sistémico (económico, político, jurídico, sociológico, etc.) y no un lamento populista. 

Refiere el autor cómo las clases populares participan también en las dinámicas represivas 

del poder y cómo las acciones institucionales no son sólo sinónimo de alienación
9
. Aunque 

García Canclini no estudió específicamente la cultura de la salud, se toma de sus trabajos el 

concepto de poderes oblicuos
10

. Con las influencias de dichos estudios culturales, se crea 

en esta época un modelo teórico de las posibles hibridaciones entre los diversos sistemas 

médicos, y luego se busca históricamente su existencia empírica. No existe un solo sistema 

cultural de salud (el profesional), sino variados sistemas sociales de salud, como grupos 

culturales existan. Estos se presentan hibridados, tanto en la historia de su constitución, 

como en la actualidad. Para lo cual, se define como sistema cultural de salud al conjunto de 

recursos humanos, físicos, ideológicos y conceptuales que un colectivo pone en 

funcionamiento (de manera consciente o inconsciente) ante un fenómeno de salud. 

De la interacción de los sistemas médicos tradicional, alternativo y profesional, 

aparecen sistemas médicos aun más complejos. El sistema médico tradicional se entrecruza 

con el sistema alternativo y con el profesional, dando como resultado un sistema médico 

tradicional alternativo en el primer caso o un sistema tradicional profesionalizado en el 

segundo. Continuando de esta manera con las hibridaciones tendremos un sistema médico 

alternativo tradicionalizado o alternativo profesionalizado; así mismo un sistema médico 

profesional tradicionalizado, y otro con influencia alternativa
11

. Esto evidencia que los 

sistemas culturales de salud no se presentan como objetos culturales puros, sino como 

sistemas híbridos (García, 1999); por lo tanto ameritan una lectura sociológica sistémica de 

sus interacciones y de su impacto en la salud. 

8
 A esta opción política y científica se le denominará como folclorista y relativista 

(Sebreli, 1992: 324). 
9
 Después de los estudios culturales en América Latina de las décadas de los setenta y ochenta, se 

abrió con dichos estudios un abanico de posibilidades de investigación y de acción social. Dejaron 
de ser potestad de los profesionales de la salud, y las ciencias sociales los tomaron como pretexto 
para el estudio de la sociedad general. Y sobretodo para ver el funcionamiento de los sistemas 
culturales de salud policéntricos o descentrados de la autoridad profesional. Esto abrió 
posibilidades científicas divergentes en las formas lógicas de abordaje. 
10
 Lo culto se hibrida con lo popular y viceversa. 

11
 Estas junturas relacionales devienen en roturas. (Ortiz-Osés, 1999: Página 168). Son visibles 
sólo de forma parcial, dependiendo del punto de vista del observador; ya sea que éste se ubique 
como observador en el sistema cultural tradicional, alternativo o profesional; pues no existe un 
observador omnicomprensivo. 

6 



En la complejidad de los sistemas actuales éstos se han independizado de las relaciones 

mundovitales y ahora son más los roles organizacionales o mediáticos que los directos, 

aunque éstos siguen existiendo. En la actualidad, un mismo actor dialógico puede usar 

símbolos de diversos sistemas, pues no hay una correspondencia entre actor y símbolo. 

Cuando se habla de sistemas no son conjuntos de personas sino de plexos simbólicos 

ligados a la acción sanitaria. “Los sistemas socioculturales son elementos de carácter 

general con competencias lingüísticas cognitivas y del rol” (Habermas, 2000: 449). 

La hibridación entre los sistemas culturales de salud fue acrecentada por las acciones 

políticas, después de la reunión de la Organización Mundial de la Salud (OMS) en el año 

1977 en Alma Ata (Rusia), en la cual se planteó lo que desde entonces se conoce como la 

atención primaria de salud (APS)
12

, haciéndose énfasis en la promoción y la prevención de 

las enfermedades y no sólo en la atención y la rehabilitación. Para el cumplimiento de estas 

políticas de salud se incitó a partir de esa fecha a la participación comunitaria de los 

diferentes agentes de salud. Desde entonces la mayoría de los estudios profesionales sobre 

las demás opciones culturales de salud, se hacen con la metodología de los CAP
13 

(conocimientos, aptitudes y prácticas), pero considerando como patrón válido los saberes 

profesionales. Es decir, se estudian las demás prácticas para conocer cuáles son las mejores 

formas de orientación hacia el modelo profesional, que se considera válido. De esta forma 

los estudios sobre los demás sistemas culturales se aumentaron, pero mantuvieron su visión 

instrumental. Este momento es muy interesante, dado que como se había expuesto en los 

párrafos anteriores, los activistas de la IAP (Investigación Acción Participante) volvían a la 

oficialidad por la represión militar e ideológica de las primeras campañas populares, y son 

ellos ahora los que hacen dichos estudios. Los que antes estaban haciendo estudios de 

campo con apologías de lo popular, ahora lo hacen con ideologías progubernamentales de 

integración. Los que en décadas anteriores proponían y acentuaban la confrontación política 

e ideológica de los diversos sistemas culturales de salud, ahora, trabajando para los 

ministerios de salud latinoamericanos, le hacen propaganda académica a la integración de 

los saberes, como formas de negociación posibles de un libreto que de antemano ya estaba 

técnicamente establecido. 

Este período de diálogo de saberes de la década de los noventa se acentuó por los 

cambios políticos, económicos y jurídicos propuestos con la privatización y la 

descentralización de los servicios sociales, entre ellos los de la salud. El estado dejó parte 

de su función social en el campo sanitario en manos de las empresas privadas, generándose 

y divulgándose desde las profesiones sociales ligadas a la salud, una ideología de 

cofinanciación entre los entes públicos locales y las comunidades de base para la 

financiación de los servicios de salud. 

II. Acciones sanitarias y conflicto 

12
 Conferencia Internacional de promoción de la salud. (1992). Santafé de Bogotá: Ministerio de 

Salud de Colombia. 
13

 (12). Op. Cit. Página 9. 

7 



Es ante los problemas de acción social
15

 que las simbologías se hacen evidentes y 

conflictivas. Para la comprensión de la acción social de la ciencia, de las profesiones y de 

los conflictos de intereses derivados, son fundamentales los aportes teóricos de Habermas, 

quien en su texto Conocimiento e Interés
16

 habla del interés de tipo técnico de las ciencias 

empírico-analíticas, el interés de tipo práctico de las ciencias histórico-hermenéuticas y por 

ende el interés crítico- social
17

 de las ciencias sociales. En este texto y en Teoría y praxis
18

, 

Habermas continúa una crítica contra la racionalidad de tipo técnico-instrumental, por 

considerar que esta racionalidad coloniza sistémicamente los ámbitos de la vida cotidiana. 

Fueron de suma importancia los planteamientos habermasianos para América Latina, 

dado el ambiente crítico-político que se daba en la década de los sesenta y los setenta. La 

obra se consideró, en ese momento, como útil para alimentar los planteamientos de la 

Investigación Acción Participante. Pero este fenómeno generó en Colombia una 

homologación de IAP con las ciencias crítico sociales habermasianas y del positivismo con 

la instrumentalización; planteamiento éste que no lo presentaba Habermas en sus textos, 

sino que fue una recepción a la colombiana de las teorías de Habermas. 

Habermas, en Lógica de las ciencias sociales
19

 y en Teoría de la acción comunicativa
20

, 

hace un giro en su planteamiento epistémico: critica a las ciencias instrumentales que 

presentan como científico el subjetivismo
21

 y las formas de validación que se dan por 

mecanismos de poder más que por la argumentación, y las llama ciencias objetivistas. Es 

decir, critica la ciencia que se valida ideológicamente, mediante imágenes de autoridad no 

argumentables, y contrapone a estas ciencias las no objetivistas. Estas últimas, validadas 

mediante argumentos públicos no autoritarios. En estas obras no tildó al positivismo como 

objetivista ni a las ciencias sociales comprensivas como no objetivistas, situación que sí 

sucedió en la recepción de su obra al estilo colombiano (versión populista), durante las dos 

décadas anteriores. Inclusive en lógica de las ciencias sociales refiere cómo para la 

elaboración de una hipótesis positivista es necesaria la hermenéutica. El investigador hace 

una lectura crítica (hermenéutica) de las teorías existentes y de las circunstancias de la 

realidad biológica o social, para la elaboración de los supuestos teóricos que constituirán la 

hipótesis. Como tal, es un proceso de interpretación de textos para la creación de un nuevo 

texto –en este caso la nueva hipótesis–, que en un paso 

15 La comunicación que circula y que se genera en las interacciones de los sistemas culturales de 
salud es un interlenguaje entre la estructura simbólica y la textura contextual donde éstos se 
configuran. De igual forma, los lenguajes hermenéuticos están ligados a los contextos de acción 
social, y más específicamente a los problemas que motivaron la comprensión simbólica en 
cuestión. (Ortiz-Osés, 1999: 104). 
16 (Habermas, 1986). 
17 Crítica a la validación de las acciones por medio de las certezas subjetivas y de sus 
fundamentaciones axiológicas, que se inmunizan contra la reflexión propuesta, mediante 
dispositivos culturales. Es una crítica entendida como reflexión y una praxis ilustrada por la crítica 
(Habermas, 2000: 446). 
18 Habermas, J. (1990). Teoría y praxis. Madrid: Editorial Tecnos. 
19 Habermas, J. (2000). Lógica de las ciencias sociales. Madrid: Editorial Tecnos. 
20 Habermas, J. (1987). Teoría de la acción comunicativa. Madrid: Editorial Taurus. 
21 Habermas (2000: 36) coincide en la crítica a las certezas sensibles con Popper K. (deslinde de 
la metafísica y el positivismo) y Khun T. (períodos de ciencia normal y de revoluciones científicas). 

8 



siguiente deberá ser argumentada con la elaboración de un diseño investigativo, ya sea éste 

experimental, cuasi-experimental o exposfacto. El plan de análisis y el análisis consecuente 

de la información, acorde con el diseño previo, dará criterios de validez a la hipótesis. 

Hasta este momento, el análisis de la información, así sea ésta matemática, es una 

comprensión hermenéutica apoyada por lo tanto en la visión no objetivista de la ciencia, 

propuesta por el Habermas de estos dos últimos textos citados. Por lo planteado, sobre los 

sistemas culturales de salud se consideran fundamentales las ciencias sociales y las ciencias 

naturales, al mismo tiempo y en el mismo nivel de importancia. Las ciencias naturales 

estudian los sistemas orgánicos e inorgánicos y las ciencias sociales las relaciones de los 

anteriores con los sistemas psicológicos y sociales en las conexiones de los diversos 

sistemas culturales de salud. 

En el texto Facticidad y Validez
22

, Habermas consolida el giro iniciado en Teoría de la 

acción comunicativa
23

, con su propuesta de la autolegislación versus la legislación 

elaborada de manera instrumental. Esta autolegislación es no-objetivista; en esencia, es 

científica; en términos generales es formal y abstracta con consecuencias de acción social. 

Por las anteriores razones, ha sido fundamental el seguimiento a su obra, dado que la teoría 

crítica es una formal con consecuencias de acción social, que puede ser realizada y 

discutida por un sujeto capaz de habla y de acción, que se pueda guiar por la comunicación 

argumentativa y por el entendimiento; y como tal, estos requisitos no son necesariamente 

técnicos o profesionales, sino que son sociales en general. En cuanto elaboraciones 

formales exigen criterios de validez que hacen que cualquiera lo pueda hacer, pero no de 

cualquier manera
24

. Esto amplía el abanico de los ejecutantes y de los críticos, siendo los 

técnicos parte de ellos, pero no los únicos. Esta postura no descalifica la ciencia; es más, 

radicaliza las exigencias científicas, pero amplía la base de los ejecutantes. No se trata 

entonces de una relativización de los criterios científicos sino de la democratización de los 

ejecutantes, en la medida en que se desmitifiquen las ideologías institucionales y gremiales 

y se privilegie la argumentación formal, con miras a la transformación social. 

III. Mediaciones entre el símbolo y la acción sociosanitaria 

Los sociolectos y los códigos simbólicamente generalizados, junto a las simbologías 

psicológicas, conforman plexos simbólicos que condicionan las acciones sanitarias en los 

22 Habermas, J. (1998). Facticidad y validez: Sobre el derecho y el estado democrático de derecho 
en términos de teoría del discurso. Madrid: Editorial Trotra. 
23 La acción y el símbolo son posibles por el lenguaje; y ambas se presentan al mismo tiempo; no 
hay primero acción o símbolo y después lenguaje. Y es esta sincronía lo que permitirá que 
podamos enjuiciar nuestras acciones con miras a la autolegislación; pues si la acción viniera antes 
o después del lenguaje, siempre se requeriría una instancia externa que guíe la acción mediante la 
norma previa, por lo que también es válido decir que no existen acciones o experiencias no 
interpretadas (no-simbólicas); esto ni en la vida cotidiana ni en la ciencia sistematizada. Este 
paralelismo acción-lenguaje-símbolo posibilita la autolegislación mediante la hermenéutica 
simbólica, y por tanto en intersubjetividad lingüística con el otro. 
24 No se trata de saber quién está equivocado o quién está en lo cierto; sino de comprender 
epistémica e históricamente cómo se han construido las diversas concepciones de verdad; claro, 
incluidas las verdades sobre la verdad. 

9 



diferentes sistemas culturales de salud. Por lo tanto, se pretende en esta propuesta presentar 

los argumentos epistémicos que justifiquen conceptual y socialmente la necesidad de una 

hermenéutica crítica y sistémica, que incluyan de manera sistemática las relaciones entre 

estos tres elementos (símbolos psicológicos, sociolectos y códigos simbólicamente 

generalizados) constituyentes del símbolo, y permitan acceder al ámbito objetual 

simbólicamente estructurado de las ciencias sociales (Habermas, 2000: 13). Lo tradicional 

en ciencias sociales ha sido el uso del término hermenéutica para la comprensión de las 

simbologías profundas, el de socioanálisis para comprender los sociolectos, y las teorías 

sistémicas para estudiar los códigos simbólicamente generalizados. La hermenéutica aquí 

propuesta las integra
25

 y las diferencia, para poder estudiar las interrelaciones complejas de 

los sistemas culturales de salud en las sociedades contemporáneas, donde los sistemas se 

encuentran mezclados conformando entramados simbólicos heterogéneos. 

Se recogen las formas de comprensión hermenéutica que de las simbologías profundas 

hacen la psicología, la antropología, la sociología, las ciencias jurídicas, la política y la 

filosofía, etc., haciendo énfasis en la relación que esta forma de interpretación hermenéutica 

tiene con el proceder comprensivo del socioanálisis; con la novedad de incorporar los 

sociolectos como un constituyente contemporáneo del símbolo, lo que hace necesario 

completar la hermenéutica de los elementos psicológicos del símbolo con una hermenéutica 

sociolectal. Es decir, si las simbologías psicológicas se entrecruzan con los sociolectos, la 

hermenéutica actual deber dar cuenta de dicha relación simbólica y sus dinámicas de 

funcionamiento social. 

El símbolo es una imagen, aunque influida por los conceptos; no es un concepto en sí 

mismo. Y como imagen que es, es de naturaleza polar. Esta oposición simbólica está 

determinada por los códigos binarios que la conforman. Esta polaridad del símbolo la 

comparten los tres elementos constituyentes del símbolo: lo psicológico, lo sociolectal y lo 

sistémico; lo que posibilita hibridaciones entre las polaridades de un símbolo psicológico 

con un sociolecto y con código binario sistémico
26

. Esta mezcla de códigos en su apariencia 

externa no es visible a primera vista, incluyendo en su interior la heterogeneidad de sus 

constituyentes primarios. Al mismo tiempo, las simbologías son axiologías sobre la 

eficacia, la justicia y lo artístico
27

. Se encuentran en el plexo simbólico códigos 

psicológicos, sociolectos y sistémicos sobre cada una de estas axiologías, que al mismo 

tiempo se presentan en oposiciones binarias. 

25 La polisemia metodológica que va surgiendo en los procesos de investigación hermenéutica es 
necesario enjuiciarla críticamente desde la epistemología y no sólo por la coincidencia instrumental 
con las metodologías tradicionales; las cuales sirven de referencia pero no de orientación cuando 
se trata de crear objetos formales nuevos. 
26 Estos elementos y sus conexiones constituyen el sentido social. Las teorías antropológicas 
tradicionales han visto el sentido social como una construcción subjetiva o intersubjetiva y las 
teorías contemporáneas como la Luhmaniana (1998: 77) ven el sentido social como una 
diferenciación auto-referencial. Se integran estas dos posturas, pues los símbolos profundos son 
subjetivos e intersubjetivos y los de los sistemas funcionales contemporáneos auto-referenciales; 
esto genera un modelo de conexiones de sentido entre lo profundo (antropológico), lo sociolectal y 
lo sistémico (sentido no antropológico, pero antropológicamente influido). 
27 Las comprensiones tienen precomprensiones axiológicas de fondo (Ortiz Osés, 1999: 108). 

10 



Para la comprensión de los códigos sistémicos generalizados es importante considerar 

la discusión: Habermas-Luhmann, dos de los teóricos contemporáneos más significativos 

en cuanto se han propuesto con sus obras la construcción de teorías socio-filosóficas con 

pretensiones sistemáticas, es decir, pretensiones de lectura de la sociedad contemporánea 

desde ellas; los dos sistemas teóricos propuestos están elaborados como respuesta del uno 

hacia el otro, en clara oposición conceptual, lo que hace de éste un debate interesante. 

Habermas reconoce en la teoría Luhmaniana un soporte que legitima conceptualmente 

los procesos de instrumentalización
28

 y de colonización sistémica del mundo de la vida
29

, 

presentando la teoría de sistemas autopoiéticos de Luhmann como una manera 

contemporánea de autonomización técnica de los contextos de acción de la vida cotidiana. 

A lo que contrapone el potencial de protesta que tiene la comunicación
30

, para romper 

dichas colonizaciones sistémicas. Por el contrario Luhmann considera la teoría de la acción 

comunicativa habermasiana como una teoría idealista que da cuenta de las relaciones 

sociales del siglo pasado y no de las sociedades contemporáneas; atributo que considera 

tiene su teoría de sistemas. Además, es interesante y a la vez polémica la posición de 

Luhmann, quien considera que los sistemas no son antropológicos
31

 y por ende, no son 

gestados de manera intencional por el sujeto. Para él, los sistemas contemporáneos se han 

automatizado de los contextos de acción cotidianos, considerando dicha situación una 

cualidad, en la medida en que se han desligado de las subjetividades, siendo las relaciones 

sistémicas descentradas
32

 y por ende democráticas. Aunque no desconoce la participación 

de lo antropológico, ubica este aspecto del sujeto como un subsistema más, pero no como 

centro y creador del sistema. Habermas también desconfía del subjetivismo e inclusive 

centra allí su teoría no-objetivista. Es una teoría que critica al sujeto técnico como 

orientador de la sociedad, pero enfatiza para salir de este subjetivismo-objetivista, una 

intersubjetividad mediada por el entendimiento. Y en este aspecto Habermas continúa 

siendo un confiado en la posibilidad antropológica de la desalienación, en cuanto Luhmann 

pone su confianza en un ente no-antropológico como es el sistema
33

. 

28 Considera necesario una teoría de sistemas paralela a la Teoría de la acción comunicativa, pero 
con una concepción de lo sistémico, diferente a la de Luhmann. 
29 Cuando los códigos sistémicos colonizan la subjetividad y por ende las relaciones intersubjetivas, 
hacen que éstas pierdan el potencial creativo de las comunicaciones diarias y que reproduzcan en 
las comunicaciones sólo los códigos binarios de los sistemas; según Habermas, esto pauperiza las 
relaciones antropológicas. 
30 La comunicación intersubjetiva realizada desde un sentido crítico libera las subjetividades de los 
códigos sistémicos. 
31 Luhmann reconoce la polémica que puede despertar una teoría sistémica no antropológica y, por 
ende, dedica el andamiaje de todas las obras posteriores al año 1984 a sustentar esta posición. En 
tal sentido, reconoce las relaciones antropológicas en el sector de las relaciones sociales, que 
denomina de interaccionismo cotidiano, las que a nivel de las organizaciones, existiendo aún, 
responden ahora, a códigos binarios que son movilizados antropológicamente; pero no son 
selecciones psicológicas las que se dan ante cada selección sistémica. 
32 Una sociedad organizada en subsistemas no dispone de ningún órgano central. Es una sociedad 
sin vértice, ni centro (Luhmann, 1981: 43). 
33 Respecto a la conformación no-antropológica del sistema, Habermas (2000: 321) le replicaría a 
Luhmann que: la reducción de la complejidad sistémica no elimina las alternativas no elegidas; sólo 
las pone entre paréntesis y siguen obrando psicológica y socialmente. 

11 



Las críticas de Habermas a Luhmann están enfocadas a las obras luhmanianas 

anteriores a la publicación de su obra capital: Sistemas sociales (Luhmann, 1998), cuando 

es precisamente en este texto donde Luhmann hace sus planteamientos fundamentales 

(después de incorporar de Maturana H.
34

 el concepto de autopoiésis sistémica) y donde 

consolida las razones por las que una teoría no antropológica puede ser democratizante. De 

todas maneras, es un diálogo académico enriquecedor, del cual se han tomado elementos 

para la elaboración del planteamiento epistémico de una hermenéutica sistémica. De 

Luhmann, el funcionamiento sistémico y su idea de democracia, y de Habermas, la teoría 

de la acción y de la comunicación, y sobretodo su concepción de autolegislación, la que es 

también una propuesta democratizante. Hay una coincidencia en Luhmann respecto a 

Habermas, en cuanto a la intención emancipadora de la modernidad, al plantear ésta como 

la supresión de los límites exteriores y como la disolución de los puntos últimos de 

detención de la convención del tiempo (Luhmann, 1998:101-102). En tal sentido se mueven 

las convenciones tradicionales del tiempo y por ende las temporalidades de lo que es 

contingentemente posible. Al ser la realidad una elaboración sin fin y sin temporalidad 

externa, lo improbable se vuelve probable. 

IV. Lectura de la actualidad cultural en salud 

La instrumentalización, el relativismo cultural y el esteticismo light se presentan en los 

sistemas culturales de salud como símbolos y acciones sociales. Estos fenómenos sociales 

se presentan en la cotidianidad de una forma naturalizada que implica para su visualización 

una hermenéutica sistemática e intencional
35

. Se llama instrumentalización al uso de los 

medios técnicos convertidos en fin en sí mismos, sin medir críticamente las consecuencias 

sociales y personales, derivadas de dichos procesos; siendo la instrumentalización sinónimo 

del fenómeno de la cosificación
36

, en la que el hombre crea artefactos, luego se olvida de su 

autoría y esos objetos ahora le llenan de necesidades instrumentales, como si tuvieran una 

existencia exterior. Es decir, naturaliza la existencia del objeto que fue su creación, 

34 Maturana, H. (1990). Biología de la cognición y epistemología. Temuco: Editorial Universidad de 
la frontera. (1995). De máquinas y seres vivos: Autopoiésis, la organización de lo vivo. 
Santiago de chile: Editorial Universitaria. (1995). La realidad objetiva o construida? Vol. 1, 
Fundamentos biológicos de la realidad. Barcelona: Editorial Anthropos. (1999). El árbol del 
conocimiento: Las bases biológicas del conocimiento humano. Madrid: Editorial debate. 
35 Esto, para hacer una diferenciación del uso del término hermenéutica para las comprensiones 
cotidianas sobre lo cotidiano. Pues la instrumentalización, el relativismo y el esteticismo se 
presentan como autoevidencias en el sentido cotidiano; lo que implica un extrañamiento con estas 
evidencias rutinarias. El mundo del sentido está conformado por símbolos heterogéneos y 
sobrecargados que se evidencian en las denominaciones globales que usamos para el tráfico con 
los objetos y con los acontecimientos (Luhmann, 1998: 105). La pluralidad constituyente del 
símbolo está oculta en la unidad, como el símbolo se presenta. Al respecto Luhmann (1998: 104 y 
105) refiere que el símbolo es unidad de diferencia. 
36 Los esquemas de significado, socialmente e históricamente construidos, se le presentan al actor 
social como si su existencia fuera natural, y por ende, indiscutible, dada su tradición. Estas visiones 
de mundo validadas autoevidentemente determinan la orientación del mundo y condicionan las 
acciones en la vida cotidiana. 

12 



sintiéndose compulsivamente impulsado a consumirlo. Se hace referencia con 

instrumentalización en los sistemas culturales de salud a la creación de productos y 

servicios sanitarios, cuya existencia se ha naturalizado; culturalmente estos usos, en una 

gran cantidad de circunstancias, son asuntos de preferencias y no lesionan la dignidad del 

consumidor o de otras personas; dichas prácticas no son objeto de crítica cuando se hace 

alusión al instrumentalismo, sino en aquellos casos en los cuales se lesiona la dignidad de 

alguien. 

Existe diferencia entre una instrumentalización de la vida cotidiana y los usos técnicos 

de la ciencia. La tecnología es una forma de transformación de la naturaleza para beneficio 

de la sociedad, usufructuando para beneficio social los saberes que la ciencia tiene de los 

procesos técnicos. A este fenómeno no es lo que se denomina instrumentalismo. Esta 

diferenciación es fundamental dado que, en la actualidad sanitaria, se crean ideologías 

culturales de crítica indiscriminada a lo científico-técnico, con propósitos encubiertos, 

también de naturaleza instrumental. Es decir, un anti-instrumentalismo más instrumental 

que lo que se desea combatir, pero creíble y movilizador por las metáforas light que se 

promueven. Los relativistas que critican la racionalidad, como causa de instrumentalismo, 

defienden su fe. Y dado que el instrumentalismo es también fe en una concepción 

restringida de razón, el conflicto entre instrumentalismo y los relativistas del todo vale, es 

también un conflicto entre diferentes formas de fe; es decir, una guerra entre los 

portaestandartes de dos creencias y no un conflicto con la racionalidad como tal. El 

relativismo patológico, expuesto en este texto, es un fenómeno diferente del que se presenta 

con las distintas comunidades interpretativas, en condiciones de pluralismo cosmovisional 

(Habermas, 1999: 51), que por ser de esta manera no dejan de ser reflexivas; es más, es esta 

característica de diferencia discursiva la que las hace críticas. La polaridad simbólica de 

estas comunidades disciplinares, en cuanto acción social, muestra la relacionalidad 

simbólica y no un relativismo a la hora de evaluar la acción. Si una acción es compleja no 

implica ausencia o relativismo en las relaciones; sólo significa que son relaciones 

heterogéneas y por dicha razón no se podría negar su existencia o desestimar su 

importancia. Es más, ameritan una hermenéutica sistémica que pueda aproximarse 

comprensivamente a estas relaciones, en lugar de relativizarlas. El relativismo pregona que 

cada cultura tiene su verdad; como si las culturas y lo cultural fueran mundos pletóricos de 

sentido, aislados entre sí, con el peligro de aislar lo diferente y mantener allí encapsulada la 

injusticia; pues es ante el conflicto público que se hace visible lo no-evidente por la 

transculturalidad de la polémica. 

Es una moda actual la propaganda en contra de las ciencias médicas, tildándolas de 

instrumentales, cuestión que ha dado lugar a la propaganda indiscriminada e interesada para 

la promoción de prácticas médicas light o basadas en el relativismo cultural del todo vale, 

lo que se convierte en un riesgo para la salud de las personas. Cuando se hace referencia al 

relativismo cultural y a la estetización light de las prácticas sanitarias, no se hace alusión a 

los sistemas culturales de salud tradicional y alternativa, pues éstos tienen fundamentos 

sociales y científicos en sí mismos, pero son usados como metáforas de marketing por los 

seudo-anti-instrumentales. Por lo tanto, se estudian los fundamentos simbólicos de la 

instrumentalización sanitaria, haciéndose una crítica formal a ella, pero al mismo tiempo a 

13 



las simbologías sobre la eficiencia de los citados seudo-anti-instrumentales que se camuflan 

en las axiologías culturales y estetizantes para la propaganda light. El instrumentalismo no 

puede ser disculpa para el relativismo anarquista. Se hace una invitación a la 

provisionalidad sistémica, sin descuidar la reflexividad crítica con el autoritarismo de la 

razón instrumental, ni con el autoritarismo de la no-razón. En este sentido no se comparte la 

homologación de ciencia con instrumentalismo y de ciencia médica positiva con 

colonización sistémica; y al contrario, se radicaliza la importancia de la ciencia médica 

como transformador social. Pero al mismo tiempo se analizan los casos de 

instrumentalización que en la profesión médica se dan, como institución social interesada 

que es. Los seudo-anti-instrumentalistas rechazan fanáticamente el sistema de salud 

profesional haciendo publicidad: ya sea al sistema de salud tradicional, si se caracterizan 

por el relativismo cultural, inspirándose en lo natural, lo étnico y lo local, o al sistema de 

salud alternativo, si los motivan las metáforas de la estetización light. 

Es decir, una cosa es el proceso histórico de la medicina tradicional y otra el uso que los 

seudo-anti-instrumentales hacen de ella, con fines económicos o de ascetismo personal o 

social. De igual forma, una cosa es la medicina alternativa fundamentada en los recientes 

hallazgos de la física cuántica y otra el uso de este nombre como estrategia de 

convencimiento, con fines utilitaristas. No todo lo que se propone como tradicional lo es y 

por ende no es inocuo; lo mismo, no todo lo que se promociona como alternativo o 

profesional, lo es. Proceso crítico que se complejiza, más aun cuando lo alternativo usa al 

mismo tiempo saberes profesionales y tradicionales; hibridación que también presentan los 

demás sistemas culturales de salud. La hermenéutica sistémica propuesta intenta 

comprender esta heterogeneidad actual
37

. 

Bibliografía 

ALEXANDER, J. C. (2000). Sociología cultural. Barcelona: Editorial Anthopos. 

FALS BORDA, O. (1991). Acción y conocimiento. Bogotá: Editorial Cinep. 

GARCIA, N. (1990). Culturas híbridas. Ciudad de México: Editorial Grijalbo. 

HABERMAS, J. (1986). Conocimiento e interés. Madrid: Editorial Taurus. 

HABERMAS, J. (1987). Teoría de la acción comunicativa. Madrid. Editorial Taurus. 

HABERMAS, J. (1990). Teoría y praxis. Madrid: Editorial Tecnos. 

HABERMAS, J. (2000). La lógica de las ciencias sociales. Madrid: Editorial Tecnos. 

LUHMANN, N. (1981). Teoría política en el estado de Bienestar. Madrid: Editorial 

Alianza, D. L. 

LUHMANN, N. (1990). Sociedad y sistema: La ambición de la teoría. Barcelona: Editorial 

Paidós. 

LUHMANN, N. (1998). Sistemas sociales: Barcelona. Editorial Anthopos. 

LUHMANN, N. (2000). La realidad de los medios de masas. Rubí, Barcelona: Anthropos; 

México: Universidad Iberoamericana. 

37
 No se trata de documentar el pluralismo cultural sino de comprender las relaciones entre los 

diversos sistemas culturales de salud, sus controversias actuales y la implicación de éstas, en las 
acciones de salud. Detrás del conflicto existen horizontes simbólicos en contradicción. 

14 



MATURANA, H. (1990). Biología de la cognición y epistemología. Temuco: Editorial 

Universidad de la frontera. 

MATURANA, H. (1995). De máquinas y seres vivos: Autopoiésis, la organización de lo 

vivo. Santiago de chile: Editorial Universitaria. 

ORTIZ-OSES, A. (1999). Cuestiones fronterizas. Barcelona: Editorial Anthropos. 

PINZON, C. y Col. (1991). Otra América en construcción. Bogotá. D.C: Colcultura. 

SEBRELI, J. J. (1992). El asedio de la modernidad. Barcelona: Editorial Ariel. 

15 


