
  Univ. Psychol.    Bogotá, Colombia    V. 11    No. 1    PP. 325-338    ene-mar    2012    ISSN 1657-9267  	   325 

Subjetividad política y psicologías sociales 
críticas en Latinoamérica: ideas a dos voces*

Political subjectivity and critical social psychologies 
in Latin American: Ideas to two voices

	Á lvaro Díaz Gómez	**
	 Universidad Tecnológica de Pereira, Pereira, Colombia 

	 Universidad de Manizales, Manizales, Colombia

	 Fernando González Rey

	 Centro Universitario de Brasilia, Brasil 

R e s u m e n

En la presente entrevista, se desarrolla una conversación entre los psicólogos 
Fernando González Rey (Cuba/Brasil) y Álvaro Díaz Gómez (Colombia) 
sobre lo que, desde la trayectoria de vida académica de cada uno de ellos, 
se asume qué es la Psicología Social crítica en Latinoamérica y cómo se ex-
presa a través de diversas opciones. Igualmente, se avanzan ideas respecto 
de la subjetividad en la tensión subjetividad social/subjetividad política.
Palabras clave autores: 
Psicología latinoamericana, psicología social crítica, subjetividad.
Palabras clave descriptores: 
Fernando González Rey, entrevistas, psicología social crítica latinoamericana, 
subjetividad social, subjetividad política.

SICI: 1657-9267(201203)11:1<323:SPPSCL>2.0.CO;2-C

	 Para citar este artículo: Díaz, A. (2012). Subje-
tividad política y psicologías sociales críticas en 
Latinoamérica: ideas a dos voces [Entrevista con 
el psicólogo cubano Dr. Fernando González Rey]. 
Universitas Psychologica, 11(1), 325-338.

*	 Entrevista realizada en el mes de octubre de 2010 
en la Universidad del Valle, Cali, Colombia.

**	 Facultad de Bellas Artes y Humanidades. Vereda la 
Julita, piso 4, oficina, 401. E-mails: adiaz@utp.edu.
co, gonzalez_rey49@hotmail.com. Researcher ID: 
Díaz, A., B-9388-2012



Álvaro Díaz Gómez, Fernando González Rey

326    	    Un i v e r s i ta s Ps yc h o l o g i ca      V.  11      No.  1       e n e r o-m a r z o      2012   

Algunos datos biográficos de 
Fernando González Rey

Psicólogo formado en la Facultad de Psicología de 
la Universidad de la Habana (Cuba). Doctor en 
Psicología del Instituto de Psicología General y 
Pedagógica de Moscú. Postdoctorado en Psicología 
por el Instituto de Psicología de la Academia de 
Ciencias de la Unión Soviética.

Ha escrito, entre otros, los siguientes libros: 
Psicología humanista. Actualidad y desarrollo (1994), 
Epistemología cualitativa y subjetividad (1997), La 
investigación cualitativa en psicología (1999), Sujeto 
y subjetividad. Una aproximación Histórico-cultural 
(2002),  O social Na psicología e A psicología social. 
A emergencia do sujeito (2004),  Investigación cualita-
tiva y subjetividad. Los procesos de construcción de la 
información (2007). Su más reciente publicación es 
el libro, El pensamiento de Vygotsky: contradicciones, 
desdoblamientos y desarrollo (2010).  

Coautor de más de siete obras, ha colaborado 
en más de diez libros, ha publicado más de 80 artí-
culos en revistas internacionales especializadas en 
español, inglés, portugués y ruso. Es miembro del 
Consejo Editorial de la Revista Cubana de Psicolo-
gía, Psicología y Sociedad (revista de la Asociación 
Brasileña de Psicología Social), la revista Diversi-
tas (Colombia), la Revista de Ciencias Humanas 
(Colombia), la revista Perspectivas en Psicología 
(Colombia).

Recibió el Premio Interamericano de Psicología 
(1991), la orden Carlos J. Finlay, máxima distinción 
del Estado cubano para investigadores científicos 
(1995) y, en tres ocasiones, el Premio a la Crítica, 
otorgado por el Instituto del Libro de Cuba.

Fue presidente de la Sociedad de Psicólogos de 
Cuba (1986-1999), decano de la Facultad de Psico-
logía de la Universidad de la Habana (1985- 1990) 
y vicerrector de la misma (1990-1995). Profesor 
titular de esta Universidad en la que trabajó hasta 
1999. Actualmente es profesor del Centro Univer-
sitario de Brasilia, Brasil.

Estuvo en Colombia en el año 1984 y 1986 en la 
Facultad de Psicología de la Universidad INCCA, 
y en el año 2005 invitado como conferencista  en 
el Doctorado de Salud Pública de la Universidad 

Nacional de Colombia y en el Doctorado en Cien-
cias Sociales, Niñez y Juventud, de la Universidad 
de Manizales y el CINDE. Desde entonces, ha 
participado con frecuencia en diversas actividades 
académicas en este país.

I.- Psicologías sociales críticas o 
segunda crisis de relevancia de la 
psicología social latinoamericana

-Álvaro Díaz Gómez (A.D.G.): Fernando, es 
un placer tener esta conversación. La última vez 
lo habíamos hecho en la Universidad Nacional de 
Colombia, sede Bogotá, en el 2008. Le propongo 
que en esta oportunidad hablemos en torno a dos 
ejes temáticos: primero, nuestra apreciación sobre 
la situación actual de las psicologías sociales críticas 
en América Latina; segundo, algunas ideas sobre 
el tema central de nuestras reflexiones actuales: La 
subjetividad política. 

-Fernando González Rey (F.G.R): De acuerdo, 
me parece una ruta sugestiva.

-A.D.G.: Cuando uno lee manuales sobre psi-
cología social, generalmente encuentra un capítulo 
historiográfico sobre su desarrollo, enraizándolo 
en la tradición Europea (León, Barriga & Gómez, 
1998). Pero, si esto se hace desde textos escritos en 
Latinoamérica (Correa, 2003), se hace énfasis en 
lo que se empieza a denominar en la década del 70, 
como psicología social latinoamericana. Encon-
trando, a partir de la década del 2000  una diáspora 
conocida como psicología social crítica (González 
Rey, 2008; Montero, 2010). En ese contexto, una 
hipótesis que le propongo es la siguiente: la psico-
logía social latinoamericana empieza a emerger a 
partir de lo que en ese momento se conoció como 
“la crisis de relevancia de la psicología social” y 
relacionada con la pregunta ¿para qué le servía a la 
psicología latinoamericana, la psicología que pro-
venía de Europa y de Estados Unidos? Desde allí, 
empieza a emerger la tendencia de la psicología so-
cial latinoamericana que no se presenta de manera 
unívoca, sino que se pluraliza. Al momento, estas 
diferentes psicologías sociales están en repliegue, 



Subjetividad política y psicologías sociales críticas en Latinoamérica: ideas a dos voces

   Un i v e r s i ta s Ps yc h o l o g i ca      V.  11      No.  1       e n e r o-m a r z o      2012      	   327 

anunciando una segunda crisis de relevancia, que 
se enmarcan bajo la denominación de psicologías 
sociales criticas, ¿cómo ve esa hipótesis?

-F.G.R.: Álvaro, me parece  muy interesante la 
hipótesis. Cuando tú hablas de la psicología tradi-
cional, haces una unidad entre la psicología social 
norteamericana y la europea, frente a la que no 
estoy de acuerdo, porque la primera se caracterizó 
por su positivismo e individualismo. Sin embargo, 
con Tajfel, pero particularmente con Moscovici, 
en la década de los años 60, aparece una psicología 
social que empieza a centrarse en una producción 
propiamente social, a través del concepto de repre-
sentación social. La teoría de las representaciones 
sociales ha sido un campo extraordinariamente 
amplio que también se ha desarrollado en expre-
siones positivistas que banalizaron, con frecuencia, 
el potencial sugestivo que ese concepto posee. Pero 
la representación social, como la ven Moscovici o 
Jodelet, es una producción psíquica de carácter so-
cial, de la que se derivan muchos aspectos que han 
sido poco explotados, algunos de los cuales pasaron 
a ser criticados, en sus inicios, desde la óptica de 
la psicología social critica por el hecho -como lo 
decían los autores construccionistas- de presentar 
una teoría representacional de la realidad; creo 
que la representación social no es una entidad, si la 
vemos así, estamos perdidos. Creo que la represen-
tación social es una producción simbólica que nos 
permite generar inteligibilidad a una multiplicidad 
de formas de organización de lo social que pasan 
inadvertidas a sus protagonistas, a pesar de que los 
teóricos del tema no han colocado su énfasis en 
ese aspecto. Sin embargo, tanto las investigaciones 
fundadoras de Moscovici, como posteriormente las 
de Jodelet y Herlitch, permiten ratificar lo que afir-
mo. Uno de los problemas  que ha tenido la teoría 
de las representaciones sociales es su banalización 
en muchas de las investigaciones científicas que la 
evocan, lo cual es fácil de entender por la forma en 
que históricamente las teorías han sido usadas en 
psicología. Por ejemplo, muchas de las investigacio-
nes que sobre este tema se llevan a cabo en América 
Latina, se centran en la representación social del 
enfermero, del profesor y se queda en un nivel de 

descripción, de culto o de reificación a una manera 
pasiva de comprender la representación, con esto 
se ignora, incluso, algo que Moscovici dijo en la 
década de los 80: representaciones sociales apare-
cen donde Freud había colocado el inconsciente, 
o sea, no son producciones conscientes que se dan 
en la expresión directa de lo que pensamos, por lo 
que tenemos que buscarlas en formas ocultas de 
prácticas simbólicas que, de hecho, constituyen vías 
de  inteligibilidad para un sinnúmero de procesos 
sociales complejos.

De todas maneras coincido contigo en esa psico-
logía social crítica, que representó una alternativa a 
las formas acríticas de importación del pensamiento 
psicológico hegemónico en América Latina. Esa 
psicología social crítica, en nuestro continente, 
a principios de los años 80, se caracterizó por la 
producción de núcleos de pensamiento distintos, 
que convergieron en un proceso muy interesan-
te y que se caracterizaron por su originalidad y 
movilidad. Recuerdo los trabajos de todos los que 
estuvimos implicados en este movimiento: Martín 
Baró (1989), quién fue una figura central en lo que 
él llamo la psicología social de la liberación y quien 
estuvo muy comprometido con problemas de su 
país, del Salvador, a través de los cuales de hecho 
estaba fundando otra forma de pensar la psicolo-
gía social; Maritza Montero (2002), quien tuvo un 
protagonismo muy grande en la fundamentación 
y visibilización de la psicología comunitaria en 
América Latina; los trabajos de Bernardo Jiménez 
(1994), de Pablo Fernando Christlieb (2004). En 
Brasil, la obra de Silvia Lane marcó el inicio de 
una psicología social crítica que mantiene un im-
portante espacio académico y práctico hasta hoy. 
Si tú analizas, todos esos esfuerzos iban por rutas 
críticas diferentes, pero encontraron puntos de 
coexistencia en los que, de forma promisoria, se 
dieron desdoblamientos que marcaron un núcleo 
generador de pensamiento en la psicología social 
latinoamericana. Sin embargo, por razones con-
textuales, históricas, teóricas y otras de diferente 
carácter, ese núcleo se fue diluyendo, los pensadores 
siguieron siendo críticos cada uno por su camino, 
y ese legado no encontró un desarrollo consistente 



Álvaro Díaz Gómez, Fernando González Rey

328    	    Un i v e r s i ta s Ps yc h o l o g i ca      V.  11      No.  1       e n e r o-m a r z o      2012   

posterior. Creo que el rótulo de “psicología críti-
ca” después fue asumido para justificar, desde lo 
“ideológicamente correcto”, una mezcla ecléctica 
de investigaciones empíricas bastante limitadas, 
sin avanzar por caminos sólidos en el desarrollo de 
alternativas consistentes a las teorías dominantes. 
Como Martín Baró enfatizó, una psicología crítica 
tiene que  avanzar en lo teórico, lo epistemológico 
y lo práctico de forma simultánea; no hay peor ene-
migo de la crítica que el “practicismo” disfrazado 
en lo “ideológicamente correcto”, que es lo que ha 
acontecido con el carácter a-critico y cómplice del 
poder dominante con muchos grupos de izquierda 
en la región, sobre todo aquellos que han llegado 
al poder. Es necesario buscar nuevos caminos in-
terdisciplinarios, retomar autores que estuvieron 
muy presentes en algunos de los trabajos de esa 
psicología crítica en sus comienzos, como Franks 
Fanon y Fals Borda, es necesario nutrir el pensa-
miento psicológico e ir haciendo nuevas corrientes 
al interior de nuestra psicología. A veces se usa el 
rótulo de psicología social crítica, para ocultar un 
cierto conservadurismo tradicional de categorías 
bastantes manidas y trilladas, con citas un poco 
impactantes que escapan de lo que es un núcleo teó-
rico vivo, con capacidades generadoras múltiples. 

A veces, se cae en formas de discursos políticos 
un poco artificiales y no tan novedosos para dis-
cutir lo que está aconteciendo políticamente en el 
Continente hoy. Veo hoy un cierto discurso lleno 
de frases y posiciones ideológicas explícitas, pero 
donde no percibo progreso en asuntos que fueron 
muy importantes en el movimiento fundador de esa 
psicología social crítica: la definición de problemas 
nuevos, el avance sobre los mismos en una discusión 
que se alimentaba de la diversidad y que dejaba ver 
nuevos caminos. 

Tengo que confesarte que cuando empecé a 
incursionar en este movimiento de la psicología 
social latinoamericana con Maritza Montero, con 
José Miguel Salazar -un hombre de una militancia 
política incuestionable en América Latina-, yo 
venía con mis trabajos sobre personalidad desde la 
perspectiva crítica del Marxismo, pero todavía no 
había incorporado una visión problematizadora y 
abarcadora de lo social en su expresión más plena 

(González Rey, 1994), pues en la psicología soviéti-
ca, en la que me formé, la psicología social era uno 
de sus puntos más débiles, lo que he analizado en 
trabajos recientes (González Rey, 2004, 2010, 2011).   

-A.D.G.: Quiero presentar un matiz frente a 
mi primer comentario y a la manera como usted lo 
interpreta: planteo una psicología social tradicional 
venida de Europa y Norteamérica, pero usted me 
responde diciendo que quizá la europea es un poco 
más social.

 
-F.G.R.: ¡Es totalmente más social!

-A.D.G.: Sí, pero no en la psicología tradicional 
que nos llegó acá, porque Moscovici es más reciente 
en cuanto aparece en la década del 80 y 90, pero 
lo que llegó antes, en el 50, 60, es todavía muy in-
dividualista, por lo que se debe hacer una separa-
ción más fina y mostrar que hay otro momento de 
la psicología europea donde se abre la mirada, por 
vía de esos autores. 

-F.G.R.: Concuerdo con eso. Inclusive, es una 
mirada que está muy lejos de haber sido bien ex-
plotada en todas sus consecuencias alternativas, 
porque fue interrumpida por una crítica vigorosa 
de los autores que se sumaban al tipo de discur-
so de moda en el periodo posestructuralista –las 
practicas discursivas- y que reificaron la práctica, 
por encima de todos los tejidos sociales posibles y 
de todas las formas de producción social diversas, 
que no necesariamente nos remiten a la idea de 
práctica discursiva.

-A.D.G.: En Colombia, pienso que por colonia-
lismo intelectual, hay más influencia de la litera-
tura científica norteamericana que de la europea, 
al menos hasta la década de los 80; ahora, con 
la globalización y la Internet, se ha abierto el es-
pectro de fuentes de información, debilitando o 
complementando la perspectiva norteamericana, 
lo que conduce a otras maneras de conocer los de-
sarrollos de la psicología social en Latinoamérica 
con influencias –aunque muy recientemente y esa 



Subjetividad política y psicologías sociales críticas en Latinoamérica: ideas a dos voces

   Un i v e r s i ta s Ps yc h o l o g i ca      V.  11      No.  1       e n e r o-m a r z o      2012      	   329 

es solo una vía de expresión de la psicología social 
europea- como las de  Moscovici. 

-F.G.R.: Y, sin embargo, María Auxiliadora 
Banchs, quien fue discípula y la primera doctora 
formada por Moscovici, en América Latina, trajo en 
los 70 la discusión sobre su pensamiento al grupo de 
psicología social critica, que en esos años comenza-
ba a desarrollarse en América Latina, defendiendo 
y creando opciones para integrar la representación 
social en este marco de reflexiones teóricas; creo 
que el de ella es un trabajo valioso e interesante.

-A.D.G.: Claro, era lo emergente en ese mo-
mento en cuanto quería ser núcleo generador de 
pensamiento, pero no lo hegemónico.

-F.G.R.: ¡No!, ¡De ninguna manera hegemóni-
co! Pues como ocurre hasta ahora, los discursos de 
la psicología hegemónica son tremendamente po-
sitivistas y aún arrastran las categorías de actitud, 
de medición de actitudes, de normas separadas de 
contexto, como se puede apreciar en los programas 
académicos de las universidades latinoamericanas.

-A.D.G.: Si hacemos un desplazamiento en 
el  recuerdo podemos evocar un texto de Munné 
(1982), titulado Psicologías sociales marginadas: la 
línea de Marx en la psicología social, donde él hace 
un rastreo de lo que ocurre en ese momento en 
Europa, su planteamiento central es que existe una 
serie de psicologías que no han sido reconocidas, 
por ejemplo, las corrientes marxistas que todavía 
pueden tener potencialidad, pero que no han sido 
desarrolladas al no ser hegemónicas. 

Me parece que en América Latina hay unas 
psicologías sociales marginadas, por ejemplo, la psi-
cología de la liberación, sería una de ellas. Alguna 
tendencia de la psicología social crítica -si se quiere 
radical- sería marginal, otra psicología social crítica 
podría, por vía del socio-construccionismo, ser una 
psicología social marginal; sin embargo, pienso que 
soplan unos nuevos vientos y que se podría hacer 
tanto la crítica como el complemento a esa manera 
de asumir el pensamiento de Moscovici en Améri-
ca Latina, sobre todo si se asume la representación 

social, para que sea complementada con la idea de 
imaginario social, propuesta por Castoriadis, aun-
que esto nos lleva por otra línea de pensamiento 
como es la que presenta este autor, manejando las 
tensiones propias de asumir dos categorías propues-
tas en tiempo distintos y por autores diferentes. 
Desde la perspectiva en la que venimos hablando, 
estas son influencias de Europa, pero que no mar-
can una nuez de psicología social latinoamericana 
¿cómo podemos caracterizar esos rasgos de lo que 
se produce en América Latina, no en chovinismo, 
sino en dialogo plural? 

-F.G.R.: Mira, todas estas cosas son difíciles de 
construir. Sin embargo, creo que toda la construc-
ción de la psicología social comunitaria en América 
Latina, por ejemplo desde la producción de Maritza 
Montero (2003, 2004),  I. Serrano (1999, 2002) y M. 
A. Tovar (1999) tiene aportes importantes. Ahora, 
si hablo en primera persona, el concepto de subjeti-
vidad que ayudo a impulsar es importante, pues la 
propongo como subjetividad social (González Rey, 
1997), como una manera de traer a la discusión una 
idea que había sido apartada, cuando cundió una 
especie de alergia a todo lo que sonara a ontología, 
por el parentesco de lo ontológico con lo metafísico; 
sin embargo, nos separamos de la discusión  sobre 
la naturaleza de lo psíquico y llegó un momento 
en el que reificamos en el lenguaje otros registros 
que no son del lenguaje y que son muy importantes 
para hacer una lectura  de lo social. Por eso hablo 
de la subjetividad social. De hecho autores como 
Castoriadis, me influyeron. 

Yo incorporo en la reflexión sobre la subjeti-
vidad social la relación recursiva imprescindible 
con la subjetividad individual del sujeto (González 
Rey, 2002), que es algo que se perdió en la psicolo-
gía social. Este ha sido un tema de diálogo con los 
autores de las representaciones sociales, porque a 
veces cuando hablamos de la representación social 
como una producción simbólica, que delimita las 
posibilidades de nuestras prácticas y producciones 
en un contexto dado, nos olvidamos que esas repre-
sentaciones tienen un alimento emocional que no 
está en la representación en sí, sino que está en las 
configuraciones subjetivas que esa representación 



Álvaro Díaz Gómez, Fernando González Rey

330    	    Un i v e r s i ta s Ps yc h o l o g i ca      V.  11      No.  1       e n e r o-m a r z o      2012   

toma en los sujetos y en las formas de relación de 
esos sujetos. 

Entonces, esa representación social es portadora 
de una emocionalidad, cuestión esta que representó 
una dificultad para Moscovici, quien, en determi-
nado momento del desarrollo de su teoría, asoció 
la emoción con la actitud en el concepto de repre-
sentación social, lo que después supera, aunque la 
cuestión haya seguido en abierto hasta hoy como 
desafío para el desarrollo de la teoría. Sin embar-
go, para mí nunca ha quedado clara la presencia 
de esa emocionalidad como producción social que 
no puede prescindir de los sujetos en relación, en 
campos simbólicos de prácticas simbólicas. Creo 
que esa es una idea importante, inclusive en un 
libro que acaban de organizar Ángela Arruda y 
Mireya Lozada, donde Denise Jodelet me reconoce 
la importancia de haber traído el tema de la sub-
jetividad al campo de la representación, ese es un 
aporte latinoamericano. 

Álvaro, he sostenido durante largo tiempo una 
preocupación por no separar los problemas de la 
práctica y de los desdoblamientos de la psicología, 
de la construcción teórica de la misma. Creo que 
no nos podemos apartar de eso. 

Hay otros autores con aportes como Pablo Fer-
nández Christlieb, quien ha hecho una construc-
ción sobre la emoción que es interesante. Están las 
producciones de Bernardo Jiménez (2008), trayendo 
conceptos desde la psicología social a la definición 
de las estructuras de la ciudad, en otros planos de 
reflexión. Hay muchos trabajos y siempre que hablo 
de esto me interesa dejar claro -y que quede escri-
to- que no se pretende abarcar el tema, ni abarcar 
todos sus campos significativos; en Brasil hay gru-
pos por ejemplo el de la PUC, de Sao Pablo, que 
ha articulado el tema de la subjetividad al núcleo 
original que ellos tuvieron de una reflexión crítica 
que va encontrando formas distintas de expresión. 
Creo que se van haciendo cosas. En Colombia, los 
grupos de investigación en los cuales tú participas, 
uno desde la Universidad de Manizales-CINDE a 
través del Doctorado en Ciencias Sociales, Niñez y 
Juventud con su línea de subjetividad política (Al-
varado, Ospina & Muñoz, 2008; Botero 2007; Díaz, 
2009a) y otro, desde el Grupo de Arte y Cultura, 

de la Universidad Tecnológica Pereira (Díaz, 2007a, 
2007b, 2008), con su línea de investigación en so-
cialización política y cultura política, han ganado 
voz y están sembrando un área de inteligibilidad 
sobre problemas que habían quedado fuera de otras 
construcciones teóricas. 

Lo que caracteriza hoy la creación en América 
Latina se da por líneas que no siempre se encuen-
tran en posibilidades de diálogo y de replantea-
miento conjunto, que es lo que caracterizó la época 
de oro del inicio crítico, cuando nos reuníamos en 
Caracas con Maritza Montero, José Miguel Salazar, 
Bernardo Jiménez, Martín Baró, Ignacio Dobles, 
entre otros, participando de congresos, seminarios, 
cursos, proyectos escriturales y editoriales conjun-
tos. También están las articulaciones de Esther 
Wiesenfeld y Euclides Sánchez sobre la psicología 
comunitaria. En ese momento, había un movimien-
to muy bueno en América Latina. Hoy, se presentan 
algunos  puntos en dispersión. 

Se está construyendo creativamente, pero no se 
da el suficiente diálogo y punto de encuentro entre 
estas perspectivas. En mi artículo, en la Revista 
Interamericana de Psicología, digo que la seducción 
por el discurso de moda del socio-construccionismo 
-cuando comenzaba y que permeó los esfuerzos 
de la psicología social crítica- le quitó luz y voz a 
las iniciativas que se iban gestando en América 
Latina. Vino un momento de importación socio-
construccionista que no fue hegemónico, pero que 
sí desunió las voces críticas, hablar de prácticas 
discursivas entró en moda y todo lo demás fue mar-
ginal.  Ahora todo va encontrando nuevos puntos 
de conciliación y discusión. 

-A.D.G.: Fernando, a manera de síntesis de lo 
conversado hasta el momento, veo tres rasgos de lo 
que puede ser una psicología social crítica: primero, 
la discusión sobre los fundamentos de las metodo-
logías mediante las cuales se investiga desde esta 
acepción de psicología; segundo, la posibilidad de 
reconocer los vínculos de interdisciplinariedad, al 
momento de producir conocimiento y tercero, la 
posibilidad de que se tengan discusiones y posturas 
políticas frente a contextos específicos. 



Subjetividad política y psicologías sociales críticas en Latinoamérica: ideas a dos voces

   Un i v e r s i ta s Ps yc h o l o g i ca      V.  11      No.  1       e n e r o-m a r z o      2012      	   331 

-F.G.R.: De acuerdo, esto es lo fundamental.

-A.D.G.: En Colombia, desde la red de psico-
logía social y crítica (Díaz, 2009b; Obando, 2010), 
planteamos como una característica de la psicología 
social crítica es que esta debe ser crítica de todas 
las expresiones de psicología. En principio, esto 
puede parecer un eslogan, pero creo que hay fun-
damentos interesantes de trasfondo. Ahora, pensar 
en una psicología social crítica implica conocer 
la teoría de punta de esta área del conocimiento, 
para desde allí desarrollar un pensamiento en do-
ble vía: un pensamiento individual, del psicólogo 
social crítico y un pensamiento como expresión 
colectiva, gremial, de comunidad académica, que 
necesariamente debe ser un pensamiento no solo 
crítico, sino autónomo…

 
-F.G.R.: …Autónomo quizá no, pero especifi-

cado, porque lo que creemos autónomo siempre 
se configura de lo que existe, de tradiciones. Por 
eso digo: especificado, con capacidad de ruptura 
respecto de los modelos teóricos hegemónicos y de 
compromiso con la sociedad, no solo en el plano 
discursivo, sino una preocupación por articular y 
avanzar conceptual y prácticamente sobre proble-
mas de la sociedad. Eso es lo que marca una psico-
logía social crítica. Todo esto va enmarcando un 
corpus teórico en crecimiento, que permite nuevas 
producciones que le dan inteligibilidad a fenómenos 
que están ocultos y que están marcando de forma 
decisiva la realidad, eso es importante.

-A.D.G.: Podemos reconocer otros dos rasgos 
de esta psicología social crítica; uno, cómo pensar 
la temporalidad actual… 

-F.G.R.: ¡Claro! La realidad que nos correspon-
de…

-A.D.G.: …Segundo, cómo ese pensamiento 
se ejerce en la realidad actual -no en lo que otros 
nos han legado, aunque no se desconoce- lo que  
implica investigar en esta temporalidad, lo que es 
emergente.

-F.G.R.: O investigarlo, para no caer en la tram-
pa del practicismo, y reconocer que nuestras pro-
ducciones tienen la capacidad de diálogo con los 
problemas que tenemos. Porque a veces en un 
aparente problema de investigación no está lo so-
cial critico, explícito, pero está el conocimiento de 
formas de subjetivación al interior de una sociedad 
que terminan construyendo un corpus critico de las 
prácticas institucionales, de las prácticas familiares, 
que es tema de la psicología social crítica, porque no 
puede haber un sociologicismo discursivo que limi-
te o estreche tipos de problemas de investigación. 

Me acuerdo mucho cuando se hablaba sobre 
¿cuál es la importancia social de la investigación? Y 
había que ofrecer un discurso sobre eso. Pienso que 
la importancia de la investigación social  está en la 
calidad de lo que se construye, en su capacidad de 
articularse a los múltiples procesos que convergen 
en la sociedad (González Rey, 1999, 2007). Porque 
el problema es que la sociedad aparece tanto en el 
individuo, en la clínica, como en la organización de 
la escuela, como aparece en las prácticas que están 
implicadas en el fracaso escolar. Por donde quiera, 
tú tienes salidas que pueden contribuir en la cons-
titución de un núcleo organizador muy fuerte de 
una psicología social critica. Pero no se descubren 
los temas a priori, al contrario, para poder entrar 
con mi contribución, tengo que trabajar lo que es-
toy construyendo para hacer la negociación con la 
visión de crítica a la sociedad  y al contexto en el 
que me encuentro, para evitar el tipo de dogma en 
el cual, desde la declaración del tema, está implíci-
ta su importancia social; puedo proponer un tema 
con una grandilocuencia de importancia crítica y 
después dar resultados espurios para pensar la crí-
tica. Esto pasa por el compromiso del investigador.

-A.D.G.: En esos términos, no se puede partir 
solo del compromiso con los sectores desfavoreci-
dos de la sociedad, sino un compromiso incluso 
como disciplina, de donde surge la posibilidad de 
trabajar colectivamente con los gremios de psicó-
logos, porque a veces lanzamos un discurso hacia 
los sectores desfavorecidos; pregonamos que haya 
autogestión, que desarrolle pensamiento liberador, 



Álvaro Díaz Gómez, Fernando González Rey

332    	    Un i v e r s i ta s Ps yc h o l o g i ca      V.  11      No.  1       e n e r o-m a r z o      2012   

mientras nosotros trabajamos atomizados, de forma 
individualista y acrítica.

-F.G.R.: Ese es un punto clave. No hacer de 
nuestra reflexión comprometida con la ciencia 
y con el cambio, un recurso de politiquería para 
hacernos hegemónicos en la dimensión política 
tradicional.

-A.D.G.: Debemos ser capaces de llegar a acuer-
dos mínimos de cómo funcionar como gremio.

-F.G.R.: En eso estoy de acuerdo, hoy trabajamos 
en parcelas, líneas dispersas y habría que organizar 
un movimiento que implica seguridad, lealtad entre 
las personas. Si tú analizas los textos de nuestra épo-
ca, reconocerás que allí había muchas situaciones 
recurrentes, había un movimiento que respiraba en 
la diversidad, porque nosotros  nunca tuvimos posi-
ciones semejantes unas de otras, muchas diferencias 
han permanecido hasta hoy, lo importante es ver 
cómo nos alimentábamos unos de otros.

-A.D.G.: En esa diversidad podemos demarcar, 
cómo, al hablar de psicologías sociales críticas, 
reconocemos actualmente, en América latina, las 
siguientes tendencias en pluralidad: la psicología 
de la liberación, la psicología comunitaria que pu-
de contener rasgos de la psicología crítica o no, la 
psicología social latinoamericana crítica, la psico-
logía política crítica, algunas de ellas enmarcadas 
en la psicología social marxista que nos llegó desde 
los desarrollos de Cuba y, por esta vía, o de forma 
directa de la denominada en ese momento, Unión 
Soviética. ¿Tiene aún vigencia esta psicología social 
marxista?

-F.G.R.: Pienso que hasta el propio Vigotsky 
intentó separar la psicología del atributo  marxista, 
pues la cuestión no es definir una psicología mar-
xista, sino reconocer cómo el Marxismo definió, 
influyó decisivamente en un nuevo tipo de psico-
logía. Los psicólogos cubanos, hace tiempo, cuando 
empezamos a desarrollar los encuentros internacio-
nales de reflexión con el psicoanálisis y su gama de 
densidades, reconocimos que  hay una psicología 

social con base psicoanalítica, Pichon Rivière fue 
un psicólogo social crítico. No me gusta crear la 
crítica por tendencias, porque se escapan cosas.

El problema, al hablar de una psicología social 
marxista, está en que el Marxismo no es el fin o 
el tope de una producción crítica, hay autores no 
marxistas que han sido y que son críticos. Nosotros 
dejamos de llamarnos psicología marxista, para 
llamarnos psicología de orientación marxista, pa-
rece lo mismo, pero no  lo es, porque el marxismo 
participa en el camino de esa psicología, ha sido 
una influencia importante, pero no la agota en sus 
diferentes posibilidades. 

El Marxismo fue decisivo en la entrada de la cul-
tura y lo social en la psicología, en la producción de 
lo individual desde una perspectiva diferente. Creo 
que es el gran aporte que hace Vigotsky. Porque el 
Marxismo se nutre de una dialéctica que el propio 
Edgar Morín, en su autobiografía denominada Mis 
demonios, reconoce lo ayuda para realizar todas las 
construcciones que en sus desdoblamientos son su 
base de la comprensión y propuesta de la teoría de 
la complejidad. 

Pero hablar de una psicología social marxista 
nos puede traicionar, porque es como un acto de 
fe, es partidarizar: yo soy marxista. Hay que tener 
cuidado con las substancializaciones que viran en 
ejes conservadores. El Marxismo fue una doctrina 
de cambio importante que alimentó e integró a un 
pensamiento, la complejidad de dimensiones múl-
tiples de lo social en un pensar dialéctico, con un 
modelo que integra la contradicción y el movimien-
to. Sin embargo, a veces, nos vemos con marxistas 
que detienen el movimiento y la contradicción, y 
que intentan postular el Marxismo como entidad 
y no como una forma de ver el mundo, ahí, me 
separo de eso. 

-A.D.G.: Hay un texto de Thénon (1974) titula-
do Psicología dialéctica, pero esta no necesariamente 
implica psicología marxista.

-F.G.R.: ¡No! La dialéctica es una herramienta 
que Marx pule y que se integra a la psicología de 
una manera más eficiente. El propio Jung habla 
del método dialéctico, sin una impronta del pen-



Subjetividad política y psicologías sociales críticas en Latinoamérica: ideas a dos voces

   Un i v e r s i ta s Ps yc h o l o g i ca      V.  11      No.  1       e n e r o-m a r z o      2012      	   333 

samiento de Marx, pues no lo he visto citado en 
sus obras, pero lo hace con una apreciación sobre 
la sutileza que la dialéctica tenía para los procesos 
de construcción de la psicología.

-A.D.G.: Hay un texto de Petrovski (1986) sobre 
psicología del colectivo ¿es vigente aún esta deno-
minación o fue algo que correspondió a una época 
de desarrollo de la psicología soviética?

-F.G.R.: Creo que fue la marca de una época y la 
inversión de la palabra colectivo, cuando lo que se 
pretendía con ese pretendido colectivismo era una 
subordinación del grupo a las voces hegemónicas. 
Uno de los errores de la visión soviética de lo social, 
fue reducir esto a lo colectivo. Vigotsky lo criticó 
en su momento, porque lo social son practicas sim-
bólicas que están más allá del espacio colectivo y 
que tienen su génesis en la forma de organización 
e institucionalización de una vida social que tras-
ciende mi espacio de acción con el otro, aunque 
esté atravesado por este. Lo colectivo me habla del 
grupo, del contacto con el otro y, claro, que esa es 
una dimensión social por excelencia, pero no se 
reduce a eso.

-A.D.G.: Habiendo múltiples posibilidades de 
seguir conversando sobre este tema, le quiero propo-
ner una hipótesis -en dos vías- que estoy trabajando 
para saber su perspectiva. Primero: la psicología de 
la liberación es –o podría ser– una manera de expre-
sión de la psicología política en América Latina. Se-
gundo: la psicología de la liberación ayuda a integrar 
perspectivas de la psicología comunitaria en cuanto 
a sus principios de trabajo con la comunidad tales 
como: empoderamiento, emancipación, desarrollo 
de la comunidad; la psicología de la liberación tam-
bién podría desarrollar principios que la sustentan 
en sí (Guzzo & Lacerda, 2009), con el cruce de la 
psicología política, en términos de categorías como 
liberación, acceso al poder. 

Se puede argumentar que esta hipótesis es un hí-
brido burdo, en cuanto se planea una relación entre 
la psicología de la liberación y la psicología política, 
pero cuando uno mira en detalle los discursos de 
la psicología de la liberación puede reconocer que 

esta es la forma más cercana de aproximarnos a 
la psicología política. Parece que ha tenido mayor 
forma de desarrollarse en la última década la psico-
logía de la liberación –de hecho, acaba de realizarse 
el X Congreso Internacional de Psicología de la 
Liberación–que la psicología  política en términos 
de la comunidad académica y de la difusión de su 
producción intelectual. ¿Por qué esa fuerza de la 
primera, respecto de la segunda, si no es porque ella 
en sí misma logra recoger a la psicología política?

-F.G.R.: Ese es un tema complicado que me 
gustaría pensar más. No creo que los congresos de 
psicología de la liberación hayan marcado un de-
sarrollo de una psicología que se pueda denominar 
de la liberación. He participado de varios de estos 
encuentros y  creo que son un glosario de trabajos 
disímiles, todos con buenas intenciones políticas, 
con orientación social, pero que no ha marcado un 
crecimiento teórico de esta perspectiva de la psi-
cología. De todas formas, el esfuerzo de un grupo 
importante de personas, entre ellos J. M. Flores, 
la propia Maritza Montero e Ignacio Dobles, en la 
organización de esos congresos, ha sido una im-
portante contribución. Creo que la psicología de la 
liberación quedó en Martín Baró muy bien estruc-
turada, con muchas avenidas para ser construidas 
a partir de sus planteamientos. Pero, a Martín Baró 
lo mencionamos mucho y no lo hemos trabajado en 
profundidad, en los diálogos de las nuevas alterna-
tivas y núcleos generadores de pensamiento con lo 
que fue su ideario fundante.

Creo que pensar la liberación debe integrar dos 
tendencias que se desarrollaron con independencia 
en América Latina: Paulo Freire y Martín Baró, a 
quienes les veo muchos puntos de contacto: ambos 
refieren la acción de liberación al trabajo esencial 
con grupos sociales, donde el concepto de liberación 
lo ven como producciones de alternativas al interior 
de la acción con la comunidad; sin embargo, nin-
guno de los dos tiene un proyecto político de toma 
del poder. Me acuerdo de una frase clave de Martín 
Baró: “entre la revolución y el cambio hay muchos 
momentos que no se acercan a la revolución”; ni 
Martín Baró, ni Freire tenían un discurso político 
prefabricado. Tenían una concepción de liberación 



Álvaro Díaz Gómez, Fernando González Rey

334    	    Un i v e r s i ta s Ps yc h o l o g i ca      V.  11      No.  1       e n e r o-m a r z o      2012   

que estaba orientada a intentar crear nuevos sujetos 
sociales en los sectores totalmente enajenados, fuera 
del poder latinoamericano.

En un libro que coordina Bernardo Jiménez, 
escribí unas críticas a la psicología de la liberación 
en el sentido de no substancializar este concepto 
(González Rey, 2008). Aunque el tiempo nos va 
flexibilizando para ver las limitaciones de nuestras 
ideas,  pero también sus posibilidades. Hoy me sien-
to como un interlocutor con nuevas ideas que me 
surgen, pero de eso no tengo nada escrito. 

Creo que es importante el concepto de libera-
ción en tanto demarca ruptura, no es un fin para 
poder decir: llegamos a la libertad. Esto sería subs-
tancializar un estado con una dimensión política, 
que es lo que a mí siempre me preocupa. Porque he 
visto que los libertadores se vuelven totalitarios. 
Es negar la dialéctica de la condición humana; hoy 
puedo ser un libertador del discurso académico y 
la adulación, el poder, el ir ocupando un lugar ca-
da vez más central que me va referenciando, me 
llevan a ser un tipo vanidoso, acrítico y comienzo 
a substancializar mis aportes con un fin, y ¡ahí se 
acabó la liberación!

Sin embargo, no fue esto lo que ocurrió ni con 
Martín Baró, ni con Paulo Freire. Este  tiene una 
noción explícita del sujeto, ¡fantástica! En Pedago-
gía del oprimido. Por su parte Martín Baró, quien 
estaba permanentemente creando nuevos ejes de 
expresión de su pensamiento, pero él no titulaba la 
liberación en las tendencias políticas tradicionales 
y era sumamente cauto para vincularse con las defi-
niciones tradicionales dominantes en el campo po-
lítico. En aquel momento, é apoyaba el movimiento 
guerrillero salvadoreño, porque era la expresión 
del progreso frente a las fuerzas conservadoras, no 
porque fuera un movimiento que devendría en una 
alternativa última. Él era cuidadoso y veía la resis-
tencia como producción social y como expresión de 
la integración y activación de fuerzas de la sociedad 
que no tenían participación; Freire, igual. Los dos 
tienen una capacidad extraordinaria, no dogmática. 
Sus  obras van progresando en diversidad.  

Martín Baró fue muy abierto a la reflexión, nun-
ca fue un idealizador de nada, fue bastante crítico. 
Es importante separar el concepto de liberación de 

fórmulas políticas a priori o dominantes en el esce-
nario actual, que a veces se quieren relacionar con 
la liberación. Tenemos que tener cuidado con las 
retóricas políticas que se autodenominan progresis-
tas. Me inclino a pensar que la política es progresista 
siempre en contexto, no por filiaciones partidarias 
definitivas. Los partidos, que en un momento son 
progresistas, pueden pasar a ser conservadores. 

-A.D.G.: Insisto con la pregunta: ¿la psicolo-
gía de  la  liberación, es expresión de la psicología 
política? 

-F.G.R.: Creo que es psicología política. No una 
expresión. Es psicología política. ¡Una psicología 
eminentemente política! Por la vinculación de 
nuevos actores que no están en el discurso político 
tradicional, pero que a la vez entran como actores 
de una sociedad  con programas y objetivos que 
los convierte en fuerzas políticas. Porque hay que 
diferenciar la politiquería, o la política operacional 
como tú la llamaste, de la política como sentido de 
acción en los marcos sociales.

II.- ¿Subjetividad política? 
¿Subjetividad social?

-A.D.G.: Fernando, en el contexto que usted 
demarca de producción y huella teórica de la psi-
cología social en Latinoamérica, me parece que, 
en el caso de Colombia, hay un núcleo emergente, 
muy marginal, desde el cual estamos trabajando 
el tema de la subjetividad. Pero, seguramente por 
el contexto en el cual estamos viviendo, por las 
condiciones sociopolíticas específicas de nuestro 
país, hemos asumido el abordaje de la subjetividad 
política (Calderón, 2009; Díaz, 2007; Martínez, 
2009; Muñoz, 2007) de la cual usted toma distan-
cia, en cuanto, como lo ha dicho previamente, se 
ubica en la subjetividad social y, como quedó con-
signado en otras entrevistas (Díaz, 2005, 2006), 
para usted la subjetividad política está inmersa en 
la subjetividad social. 

Sin embargo, creo que es posible llegar a hablar 
de subjetividad política como condición del sujeto 
que se expresa en cuanto sujeto político, por vía 



Subjetividad política y psicologías sociales críticas en Latinoamérica: ideas a dos voces

   Un i v e r s i ta s Ps yc h o l o g i ca      V.  11      No.  1       e n e r o-m a r z o      2012      	   335 

del ejercicio de la ciudadanía. Ese sujeto tiene par-
ticularidades en términos de la subjetividad que 
se pueden desdoblar en múltiples entradas, una 
de ellas la política (Alvarado, Ospina & Muñoz, 
2008; Sánchez, Hensel, Zuleta & Pedraza, 2010). 
Aquí me apoyo e intento ayudar en el desarrollo de 
dos categorías que usted ha trabajado, como son las 
de sentido y sentido subjetivo, para plantear cómo 
el sujeto político expresa su subjetividad política 
mediante sentidos subjetivos que son específicos 
de lo político. 

En mis reflexiones, me interesa relacionar los 
sentidos subjetivos con lo político, para hacer un 
diálogo interdisciplinar entre la psicología -con la 
psicología social, en particular mediante la catego-
ría de subjetividad- y la ciencia política que ha sido 
una ciencia más instrumental y positivista, para 
tratar de reconocer cómo allí, desde la ciencia po-
lítica, se puede llegar a trabajar no solo elementos 
operativos de la política como el voto, niveles de 
favorabilidad de candidatos, sino, cómo incluso en 
esas acciones de elección el sujeto debe constituirse 
como sujeto político y hacer acciones de reflexivi-
dad, que le implican tomar posturas respecto de 
lo público, es decir, de lo que nos es común, allí se 
constituiría lo político. Pero cuando él toma postura 
de  lo político, va asumiéndose como sujeto polí-
tico. En cuanto estos planteamientos tienen cierta 
coherencia, algunos niveles de desarrollo teórico e 
investigativo son un aporte a esa psicología social de 
Latinoamérica. ¿Cómo ve usted estos argumentos 
desde una mirada más amplia y externa?

-F.G.R.: Creo que son ideas muy razonables. 
Además, siempre he estado en contra de la subs-
tancialización de las categorías, creo que estas hay 
que pluralizarlas. La subjetividad política es una 
producción de la subjetividad social, que tiene es-
pecificaciones importantes que vale la pena estudiar 
y que la convierten en un campo de conocimiento. 
Una preocupación que me asalta es que cuando se 
habla de subjetividad política –y se tiene en cuenta 
mi  propuesta sobre subjetividad– nunca la podemos 
referir a un contenido aislado de otros. 

Cuando hablamos de subjetividad política, o en 
los viejos términos, la motivación política, debemos 

tener en cuenta que –lo veo más claro, sobre todo 
ahora, después de vivir durante tantos años  en un 
país latinoamericano con esa policromía que se 
da en lo político, pero que va creando formas de 
subjetivación dominante que hacen muy difícil las 
rupturas y las alternativas– los procesos públicos 
que están dados en la organización política, generan 
formas de subjetivación que hay que considerarlas 
en el análisis político para evitar la política des-
subjetivada que tú has mencionado y que ha acom-
pañado a nuestros países. Sin embargo, el énfasis 
que quiero hacer, es que, en esa subjetividad política 
entran otros procesos que se configuran en sentidos 
subjetivos con connotación política (en forma de 
sentidos subjetivos que no necesariamente son del 
orden político) y que terminan configurando la 
manera en que se organiza el orden político hoy. Por 
ejemplo, cuando discuto con los brasileños, argu-
mento cómo nosotros tenemos en América Latina 
una crítica monolítica poco diferenciada del capi-
talismo, el gran muñeco de los golpes. Sin embargo, 
el capitalismo brasileño, como el de cualquier país, 
se alimenta de aspectos históricos y contextuales 
que definen su organización única en Brasil, como 
el coronelismo. Los coroneles hegemonizaron todo 
el nordeste brasileño y desarrollaron una política 
con consecuencias subjetivas extremadamente 
conservadoras como el nepotismo, la impunidad  y 
la  falta de participación, que están muy presentes 
en la política brasileña hoy, en los intocables de la 
política. El racismo de nuestros países viene del es-
clavismo y toma formas sutiles, que entran en los 
sistemas de relaciones humanos de los que emergen 
sentidos subjetivos que ganan dimensiones políti-
cas. La cuestión de la raza, como elemento que toma 
forma política en determinadas configuraciones, 
se articula con otros procesos de organización de 
la subjetividad  social y se alimenta de muchísimas 
cosas: de las propias motivaciones, de la realización 
de los actores políticos, de los sujetos individuales 
que viran en sujetos de la acción política. Nunca el 
sujeto político es tan específico como nosotros nos 
hemos esforzado en verlo. 

El sujeto político trae motivaciones de muchas 
índoles, entre ellas las de dominancia y las de he-
gemonía. Nosotros hemos visto que, en América 



Álvaro Díaz Gómez, Fernando González Rey

336    	    Un i v e r s i ta s Ps yc h o l o g i ca      V.  11      No.  1       e n e r o-m a r z o      2012   

Latina, procesos revolucionarios importantes, in-
cluyendo el cubano, han tenido perversiones noto-
rias por perpetuidades en el poder que son difíciles 
de pensarlas como progresistas. Estos son temas 
complicados. Ya Carlos Fuentes, en su fantástico 
libro La muerte de Artemio Cruz, nos recuerda que 
“Las revoluciones las hacen los hombres de carne 
y hueso y no los santos, y todas acaban por crear 
una nueva casta privilegiada”. Los hombres pasan a 
ser mitificados como dioses y, con eso, llega a su fin 
cualquier intención progresista que haya animado 
su acción anterior.

Lo que no me gusta es separar una subjetivi-
dad política de una subjetividad que tiene muchas 
entradas, en el sentido de sus configuraciones, sin 
embargo, creo que la especificidad del tema de la 
subjetividad política permite generar problemas 
concretos al estudio de la política, que sin el tér-
mino quizá no existirían. Hoy, soy mucho más afín 
a este tema, que antes. Lo que he dicho no niega la 
posibilidad de trabajar la subjetividad política, pero 
da una alerta de que no todo lo que está en ella es 
de orden político. Los sentidos subjetivos nunca 
tienen límite, dadas las múltiples configuraciones 
de las que provienen y asumen. Precisamente, ahí 
veo el valor heurístico de la categoría configuración 
subjetiva: en su carácter flexible y maleable, para 
integrar una pluralidad de sentidos subjetivos que 
expresan cosas diferentes de la vida social del hom-
bre, tanto del sujeto actuante como de la movilidad 
de los espacios sociales y su interpenetración.

 -A.D.G.: Fernando, en eso coincidimos y po-
demos seguir complementando en el sentido que 
pensar la subjetividad política implica dos despla-
zamientos, uno: un desplazamiento para repensar 
la categoría de la política (Díaz, 2007b, 2008), para 
que esta no sea solo la parte procedimental para 
concretar formas de gobierno, sino que sea asumida 
incluso como el ejercicio “del poder en los ámbitos 
de la vida cotidiana” y, segundo, relacionarla con 
la categoría de lo político (Díaz, 2003) que asume 
un potencial distinto en cuanto ya no es lo proce-
dimental, sino lo procesual. Lo político es lo que 
podemos llegar a trabajar dentro de los procesos de  

subjetivación política, estos no se hacen sobre los 
procesos de la política, sino de lo político. 

Sobre este aspecto, poco o nada se ha trabaja-
do desde los ámbitos de la psicología social y de la 
psicología política, donde predomina, todavía, la 
reflexión sobre categorías tradicionales como la 
intención de voto, las actitudes frente a procesos de 
la política, el liderazgos político, no reconociendo 
procesos emergentes, que, como el de la subjeti-
vidad, entran nuevamente en circulación, para la 
discusión e investigación científica, adjetivados 
como subjetividad política. 

Asumir este tema como parte de la agenda 
teórica de la psicología social, conlleva dos con-
secuencias: repensar alternativas de investigación 
cualitativas que permitan capturar las formas como 
se expresa la subjetividad política y reconocer que 
esta no es una categoría fundante, única y aislada, 
sino que tiene que ser integrada, como por ejemplo, 
con la producción teórica existente sobre lo político 
desde donde se reconoce que este tiene una dimen-
sión de emoción. Es decir, se deben hacer nuevos 
entramados conceptuales para pensar la subjetivi-
dad política –aun, siguiendo su propuesta– como 
un desdoblamiento de la subjetividad social en su 
particularidad. Teniendo claro que no pretendemos 
hablar de un sujeto político aislado, separado de su 
subjetividad social, sino que lo asumimos como un 
sujeto que se constituye, precisamente, en la rela-
ción y entre la relación social. 

-F.G.R.: Ese es un tema que tiene mucho hori-
zonte para ser trabajado y una cantidad de formas 
que están presentes en lo político, y que tenemos 
que descubrir en lo cotidiano, porque se nos oculta 
a la apariencia. 

Me gusta la línea de conclusión que has expre-
sado. Solo quería decirte que tenemos que tener 
cuidado con la categoría de poder, pues se ha reifi-
cado mucho, se volvió una moda  que la ha reificado 
desde el planteamiento de Foucault, sin duda, un 
pensador crítico. Pero las prácticas de poder tam-
bién están dadas en formas de organización social 
que pasan por lo económico, por las formas de dis-
tribución de la propia organización de la vida social, 



Subjetividad política y psicologías sociales críticas en Latinoamérica: ideas a dos voces

   Un i v e r s i ta s Ps yc h o l o g i ca      V.  11      No.  1       e n e r o-m a r z o      2012      	   337 

por formas de organización de lo cotidiano, por 
muchas formas que no son solo prácticas de poder.

El poder también está establecido y se expresa 
sobre realidades que ejercen una tremenda presión 
en los protagonistas, pues son parte de realidades 
históricas y sociales muy complejas, que también 
se están organizando en nuestras configuraciones 
subjetivas a través de las cuales el poder se ejerce. 

El poder como práctica que toma forma en 
todas las expresiones de la vida, es un poder que 
tiene rutas dadas por formas de organización social. 
Creo que Marx lo planteó –y todavía tiene una 
pertinencia importante–, cuando dijo como el acto 
humano está organizado en su dimensión subjetiva, 
por desdoblamientos de prácticas de formas de vida 
que tienen estructuras muy complejas en lo social, 
que están ocultas. 

-A.D.G.: Sin embargo, se debe reconocer que 
hablar de la política, de lo político, implica relacio-
narlo con el poder. 

-F.G.R.: Siempre, lo político es una forma de 
ejercicio del poder.

-A.D.G.: Aunque con los matices particulares 
que en la actualidad puede tener.

-F.G.R.: Sí, porque, por ejemplo, la política está 
representando formas de organización que a veces 
no se dan explícitas en el poder. Sin embargo, están 
por detrás de todas las formas de poder.

Referencias

Alvarado, S. V, Ospina, H. F. Botero, P. & Muñoz, G. 
(2008). Las tramas de la subjetividad política y los 
desafíos a la formación ciudadana en jóvenes. Re-
vista Argentina de Sociología, 6(11), 19-43.

Botero, P., Cardona, M. & Loaiza, J. (2007). Subjetividad 
y política: una perspectiva performativa. Revista de 
Ciencias Humanas, 12, 137-155.  

Christlieb, P. (2004). El espíritu de la calle. Psicología po-
lítica de la cultura cotidiana. Barcelona: Anthropos.

Calderón, A. (2009). Psicología política y subjetividad. 
Hacia la construcción de una mirada estético polí-

tica del ejercicio político. Perspectivas en Psicología, 
12, 43-50. 

Correa, A. (Comp.). (2003). Notas para una psicología 
social como crítica a la vida cotidiana. Córdoba: 
Editorial Brujas. 

Díaz, A. (2003). Una discreta diferencia entre la política 
y lo político y su incidencia sobre la educación en 
cuanto socialización política. Reflexión Política, 
5(9), 49-60.

Díaz, A. (2005). Subjetividad: una perspectiva histórico-
cultural. Conversación con el psicólogo cubano 
Fernando González Rey. Universitas Psychologica, 
4(3), 373-383.

Díaz, A. (2006). Subjetividad y subjetividad política 
[Entrevista con el psicólogo cubano Fernando 
González Rey]. Revista Colombiana de Educación, 
50, 170-182.

Díaz, A. (2007a). Subjetividad e institucionalidad edu-
cativa. Revista de Ciencias Humanas, 12, 91-101.

Díaz, A. (2007b). Entrevista a Cristina Sánchez Muñoz. 
Discusiones Filosóficas, 8(11), 299-313.

Díaz, A. (2008). Vigencia y pertinencia del pensamiento 
de Hannah Arendt: sus aportes sobre el totalitaris-
mo. Revista de Estudios Sociales, 31, 164-171. 

Díaz, A. (2009a). La producción de conocimiento sobre 
subjetividad política desde los jóvenes: aportes con-
ceptuales y metodológicos. Cuadernos del Cendes, 
26(70), 127-140. 

Díaz, A. (2009b). Historia reciente (2000-2009) de la 
Psicología Social en Colombia: una mirada desde 
la Red Colombiana de Psicología Social Crítica. 
Psicolatina, 17. Recuperado el 7 de enero, 2011, de 
http://www.psicolatina.org/17/colombia.html 

Fuentes, C. (2008). La muerte de Artemio Cruz. Bogotá: 
Punto de Lectura.

Jiménez, B. (1994). Cambios sociopolíticos y desarrollos 
históricos en psicología. En M. Montero (Coord.), 
Construcción y crítica de la psicología social (pp. 11-
26). Barcelona: Anthropos.

González Rey, F. & Valdés, H. (1994). Psicología huma-
nista. Actualidad y desarrollo. La Habana: Editorial 
de Ciencias Sociales. 

González Rey, F. (1997). Epistemología cualitativa y subje-
tividad. La Habana: Editorial Pueblo y Educación. 

González Rey, F. (1999). La investigación cualitativa en 
psicología. Rumbos y desafíos. Sao Paulo: Educ. 



Álvaro Díaz Gómez, Fernando González Rey

338    	    Un i v e r s i ta s Ps yc h o l o g i ca      V.  11      No.  1       e n e r o-m a r z o      2012   

González Rey, F. (2002). Sujeto y subjetividad. Una aproxi-
mación histórico-cultural.  México: Thomson. 

González Rey, F. (2004). O social na psicología e a psico-
logía social. A emergencia do sujeito. Río de Janeiro: 
Editora Vozes. 

González Rey, F. (2007). Investigación cualitativa y subjeti-
vidad. Los procesos de construcción de la información. 
México: MacGraw-Hill. 

González Rey, F. (2008). Subjetividad y psicología críti-
ca: implicaciones epistemológicas y metodológicas. 
En B. Jiménez (Comp.), Subjetividad, participación 
e intervención comunitaria. Una visión crítica desde 
América Latina (pp. 40-45). Buenos Aires: Paidós. 

González Rey, F. (2010). El pensamiento de Vygotsky: 
contradicciones, desdoblamientos y desarrollo. Mé-
xico. Trillas. 

Guzzo, R. & Lacerda, F. (Orgs.). (2009). Psicología social 
para a América Latina. O resgate da psicología da 
liberacao. Campinas: Editora Alinea. 

Martín Baró, I. (1988). Acción e ideología. Psicología social 
desde Centroamérica. El Salvador: UCA Editores. 

Martín Baró, I. (1989). Sistema, grupo y poder. Psicología 
social desde Centroamérica II. El salvador: UCA 
Editores. 

Martín Baró, I. (1990). Psicología social de la guerra. El 
salvador: UCA Editores. 

Martínez, J. (2009). Arqueología y genealogía para una 
nueva subjetividad: la ética del cuidado de sí. En J. 
Martínez & F. Neira (Eds.), Miradas sobre la subje-
tividad. Bogotá: Universidad de la Salle. 

Montero, M. (Coord.). (2002). Psicología comunitaria. 
Teoría, método y experiencia. México: Universidad 
de Guadalajara. 

Montero, M. (2003). Teoría y  práctica de la psicología 
comunitaria. La tensión entre comunidad y sociedad. 
Buenos Aires: Paidós.

Montero, M. (2004). Introducción a la psicología comu-
nitaria. Desarrollo, concepto y procesos. Buenos 
Aires: Paidós.

Montero, M. (2010). Crítica, autocrítica y construcción 
de teoría en la psicología social latinoamericana. 
Revista Colombiana de Psicología, 19(2), 177-191.

Moscovici, S. (1993). La era de las multitudes. Un tratado 
histórico de psicología de las masas. México: Fondo 
de Cultura Económica. 

Munné, F. (1982). Psicologías sociales marginadas. La línea 
de Marx en la psicología social. Barcelona: Editorial 
Hispano Europea. 

Muñoz, G. (2007). Identidades o subjetividades en cons-
trucción. Revista de Ciencias Humanas, 12,  69-91.

Obando, L. (Comp.). (2010). Psicología social crítica: 
aportes y aplicaciones sobre el lenguaje, ciudadanía, 
convivencia, espacio público, género y subjetividad. 
Cali, Colombia: Universidad del Valle. 

Petrovski, A. (1986). Teoría psicológica del colectivo. La 
Habana: Editorial Ciencias Sociales. 

León, J., Barriga, S. & Gómez, T. (1998). Concepto y ca-
racterísticas metodológicas de la psicología social. 
En J. León, S. Barriga, T. Gómez, B. González, S. 
Medina  & F. Cantero (Coords.), Psicologia social: 
orientaciones teóricas y ejercicios prácticos (pp. 3-24). 
Madrid: MacGraw-Hill. 

Saforcada, E. & Castella, J. (Comps.). (2008). Enfoques 
conceptuales y técnicos en psicología comunitaria. 
Buenos Aires: Paidós.

Sánchez, A., Hensel, F., Zuleta, M. & Pedraza, Z. 
(Comps.). (2010). Actualidad del sujeto. Concep-
tualizaciones, genealogías y prácticas. Bogotá: Uni-
versidad Central/Universidad de los Andes/Uni-
versidad del Rosario. 


