
35

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

Sophia, Vol 10 (2) 2014

Información de la Revista
Título abreviado: Sophia
ISSN (electrónico): 2346-0806
ISSN (impreso): 1794-8932

Información del artículo
Fecha de recibido: Mayo 10 de 2014

  Fecha de evaluación: Mayo 30 de 2014 
    Fecha de aceptación: Dic 04 de 2014

Del mundo al mundo de la vida: itinerario hacia la vida cotidianidad y la comunicación1

From the world term to the life world concept: an itinerary to the daily life category into the 
context of communication

Resumen

El mundo de la vida es un concepto que corresponde a una construcción filosófica en la que se abre la discusión hacia la 
vida cotidiana y la comunicación. Mientras la ciencia se ha centrado en los grandes sistemas de acción y de pensamiento, la 
cotidianidad se redescubre como el espacio donde el individuo responde dialéctica, intencionada y activamente al sistema 
social. Este artículo recoge la primera parte del marco teórico de la investigación cualitativa con enfoque hermenéutico 
Estética cotidiana y literatura, que busca configurar una estética cotidiana a partir del estudio de la literatura en las 
Facultades de Comunicación.

Palabras clave: Estética cotidiana, estudios literarios, mundo de la vida, vida cotidiana. , 

Abstract

The world of life is a concept that corresponds to a philosophical construction in which the discussion of everyday life 
and communication opens. While science has been focused on the greater systems of thought and action, everyday life 
is revisited as the space where the individual responds dialectically, intentionally and actively to the social system. This 
article gathers the first part of the theoretical framework of the qualitative research project with a hermeneutic approach 
entitled “Everyday aesthetics and Literature”, intending to establish everyday aesthetics based on the study of literature at 
Communication Departments.

Key words: Everyday aesthetics, daily life, world of life, literary studies. 

1. Este artículo es un producto de avance de la investigación Estética cotidiana y literatura, inscrita en el Centro de Investigaciones en Comunicación (CIC) y financiada por la 
Facultad de Comunicación de la Universidad de Medellín.

Carlos Andrés Arango Lopera1

Horacio Pérez-Henao2

1Mg. en Filosofía de la Universidad Pontificia Bolivariana; 
docente-investigador de la Facultad de Comunicación de la 
Universidad de Medellín.

 2 (E) PhD. en Educación de la Universidad de Antioquia; docente-
investigador de la Facultad de Comunicación de la Universidad de 
Medellín. Email: hperez@udem.edu.co

Artículo de Investigación



36

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

El concepto de mundo 

La diversidad de usos que actualmente presenta 
la palabra “mundo” amenaza su comprensión. 
Encontramos, sin embargo,  que la fundamentación 
del concepto está, al menos durante varios siglos de 
pensamiento, en la filosofía, y un primer antecedente 
del concepto “mundo” aparece concretamente 
en la filosofía platónica. La filosofía de Platón es 
enteramente una filosofía de la lucha entre los pares 
antagónicos. Esto es consecuencia de la dialéctica, en 
su idea de que los contrarios son síntesis positivas/
negativas del otro (García, 2002; Droz, 1995). De 
hecho, los textos donde esta filosofía quedó plasmada 
están escritos a manera de diálogos, figura que nos 
muestra a la perfección esa sensación de fluir, de 
ir y venir, donde vemos que el personaje Sócrates2 
interpela a diferentes personas sobre diversos temas.

En esos diálogos las ideas no se exponen, como en un 
tratado, de manera secuencial, ordenada y lineal. En un 
tratado hay estructura, un molde, un orden expositivo 
planeado con antelación; en las conversaciones 
de la vida cotidiana no hay tal planeación, pues la 
conversación propone sus propias derivas y ritmos. Y 
si bien los diálogos platónicos son escritos, y si bien 
pueden existir dudas sobre si sucedieron, letra por 
letra, como están transcritos, conservan muy buena 
parte de esa espontaneidad, subrayada en el hecho 
de que el lector asiste al proceso de cómo las ideas 
van surgiendo a través de la conversación misma y se 
consolidan por la intervención del contertulio3.

Y tal vez sea una paradoja de la dialéctica misma, 
pero el esfuerzo que Platón empleó en enarbolar la 
razón como valor máximo, en criticar las creencias 
en los dioses y la fe en los mitos, es la que llevó a que 
una de sus aportaciones más importantes a la filosofía 
esté plasmada, justamente, en un mito. 

El mito de la caverna expone la situación de unos 
seres que durante toda su vida han habitado las 
profundidades de la tierra, prisioneros, y que ante 
sus ojos encuentran unas figuras con movimiento. 

2. Existen pruebas objetivas de que un sujeto llamado Sócrates existió. Sobre lo que no 
existe plena seguridad es sobre si sus palabras, reproducidas en los diálogos escritos por 
Platón son exactas a las que este sujeto dijo en la vida real. Sin embargo, los estudiosos 
de su obra, a partir de técnicas estilométricas y de cruce de referencias, han acordado 
que existen varios períodos en las obras de este pensador, en las que es demostrable la 
intensidad del influjo de su maestro, en términos de cuándo piensa en identificación con él 
y cómo, en sus últimos textos, se aleja. Para efectos de este trabajo no es pertinente hacer 
dicha exposición de la taxonomía de las obras. Baste con decir que La República, obra 
que comentaremos brevemente a continuación, pertenece a la etapa de madurez, donde 
desarrolla importantes ideas sobre la teoría del conocimiento y la preocupación por la 
ética y la moral tiene menos relevancia que antes.

3.  No es de gratis que en la mayoría de diálogos los hablantes se encuentren caminando, 
dando un paseo cerca al río o por la plaza.

Sólo hasta el momento en que uno de los prisioneros 
es liberado, se percata de que las figuras que antes 
tomaban como reales no eran más que proyecciones 
de sombras producidas por el fuego. La liberación es el 
momento de ascender, salir al aire libre, y comprobar 
que hay una luz mucho más intensa (y eterna) que la 
que se encontraba en el interior de la caverna. Es el 
mensaje de Platón en La República (1979). 

El mito de la Caverna no es La República (el libro 
que lo contiene), ni es Platón. Pero sintetizan mucho 
de su pensamiento4. En esencia, porque si miramos el 
texto en clave topológica, encontramos tres niveles: 
la profundidad de la caverna, el nivel de la tierra, y 
el cielo. Esos tres niveles son una metáfora de los 
niveles del conocimiento que Platón expone en sus 
teorías. En efecto, para este pensador, todos tenemos 
opiniones (en griego la raíz es doxa), que serían las 
sombras de la pared, que varían según nuestra precaria 
condición pero no son la realidad. Este sería el nivel 
más bajo y desconfiable del saber, que –además– no 
es propiamente conocimiento.

Al salir de la caverna, sin embargo, el prisionero 
reconoce objetos, árboles y reflejos de las cosas 
en el agua. Estas serían las ideas: manifestaciones 
concretas. Finalmente, el prisionero reconoce el sol, 
fuente eterna de energía. Y ése es el inalcanzable 
mundo de la eternidad, donde están las cosas en sí 
mismas. Según se deriva de ello, lo peligroso de la 
actividad de pensar yace en que nunca podremos 
acceder a las cosas en sí, que son eternas y no admiten 
calificativo, sino a las expresiones de ellas en forma 
de ideas. Las ideas son la intermediación entre el cielo 
(el símbolo que emplea en el diálogo es el sol, fuente 
de bien) y la doxa, es decir, la opinión, la percepción 
que nosotros –atrapados en la caverna– alcanzamos a 
formarnos de las cosas.

En síntesis, esta comunicación sugiere que existen 
dos mundos. El mundo sensible, aquel al que podemos 
acceder de inmediato por los sentidos, y el mundo 
de las ideas. Así, mientras en el mundo de las ideas 
existen las cosas en sí, puras, sin contaminación, el 
mundo mundano, anclado a lo sensible, sólo puede 
acceder a representaciones de aquél. En la estructura 
platónica del conocimiento, el cuerpo es cárcel del 
alma en la medida que éste nos ata al presente, a 
la finitud, al aquí y al ahora, mientras el alma es la 
dosis de eternidad que nos pertenece, o mejor, es la 
forma como nos vinculamos a la eternidad del ser. 

4. Hablar de un mito tan comentado nos lleva fácil a la idea de Italo Calvino en “¿Por qué 
leer a los clásicos”: se llega a un punto en que unos molinos de viento, un caballo viejo y 
una armadura desvencijada “son” Don Quijote. 

Artículo de Investigación



37

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

Sophia, Vol 10 (2) 2014

La expresión “cárcel” sintetiza muy bien cómo ve 
Platón esta situación: no podemos acceder nunca a 
los conceptos de belleza, amor y justicia, centrales en 
su pensamiento, porque estamos atados a un cuerpo 
que no nos deja trascender. La tarea de la filosofía 
es hacer que nos fijemos menos en las apariencias, 
y sí lo procuremos más en las esencias. Por eso la 
filosofía encuentra en Platón un acicate decisivo en su 
tarea de buscar fundamentos, principios, universales 
de las cosas antes que circunstancias, apariencias y 
representaciones. Y esa es justamente la razón por 
la cual en la República ideal de Platón no caben los 
artistas: porque ellos construyen obras (esculturas, 
canciones, poemas…) que nos hacen creer, en el 
mundo sensible, que son la belleza, cuando apenas 
son reflejos distorsionados de la única y real idea de 
belleza que yace en la eternidad.

La idea de una superioridad de las esencias sobre 
las apariencias o, en otras palabras, la idea de que 
las apariencias engañan, está fundamentada en la 
epistemología platónica: desde él hasta el proyecto 
moderno de una ciencia objetiva, encontramos una 
línea ascendente que procura hacer a un lado todo 
lo que parezca finito, humano, carnal, aparente 
(Echeverría, 2002).

En términos de la idea de mundo que aquí 
exploramos, es preciso resaltar que Platón estableció 
una diferencia entre el orden del símbolo y el orden 
de la realidad. Desde Platón, al menos en lo que 
se refiere a filosofía escrita, hay una escisión entre 
lo que vemos y lo que es, entre el concepto y su 
expresión, entre la materialidad y la inmaterialidad, 
entre la trascendencia y la intrascendencia5; persiste 
una categorización en la que se resalta todo lo que no 
está a nuestro alcance y, además, la sospecha firme 
sobre lo que aparezca ante los sentidos.

Otro diálogo platónico plantea esta escisión en 
términos lingüísticos. En Cratilo6, se presenta una 
discusión sobre la relación entre los nombres y las 
cosas. Allí Platón discute contra quienes dicen que las 
palabras crean las cosas, que los nombres funcionan 
como etiquetas con las cuales identificamos los 
objetos, y que entre ambas cosas no necesariamente 
tiene que haber identidad. Platón les refuta a través 
de su teoría de la reminiscencia: la relación entre 
las palabras y las cosas es preexistente. De hecho, 
los conceptos están en las personas en cuanto estas 

5. Esta misma dualidad es replicada por Kant en su idea del fenómeno y el noúmeno, 
por Descartes en su propuesta del pensamiento y la extensión, y en Saussure en su 
planteamiento del significado y el significante, así como en su idea de la diferencia entre 
lengua y habla.
6. Seguimos la edición de Carlos García Gual: Platón (2011). Diálogos. Gredos, Madrid. 

nacen, pues los conceptos pertenecen al orden de la 
eternidad, han sido y serán siempre.

Sin dudas, este mismo esquema es reproducido 
por San Agustín (2003), un pensador muy influido 
por Platón, quien conforma ese grupo de hombres 
que son la Patrística, un grupo de pensadores que 
cimientan las bases epistemológicas, axiológicas y 
políticas de la Iglesia Católica (Soto, 2010). No en 
vano, la influencia de Platón en sus ideas sobre la 
intrascendencia del cuerpo y la relevancia del alma 
nos resultan hoy familiares pues son fundamentales 
en el discurso de la iglesia católica. También a través 
de la figura del diálogo, en De Magistro Agustín 
defiende una doctrina platónica del lenguaje ante 
Adeodato, su hijo. El ejemplo que expone San Agustín 
es canónico: decimos “tigre” y el tigre no salta aquí a 
comernos; la palabra “agua” no nos quita la sed (San 
Agustín, 2003). 

Sin embargo, las palabras “tigre” y “agua” sirven 
para evocar en nosotros esas imágenes de cosas que 
ahora mismo no están aquí. Con las palabras nos 
entendemos. Y nos ahorramos el esfuerzo de tener que 
señalar todo a lo que nos queremos referir. Tanto, que 
gracias a esa división entre palabra y cosa podemos 
decir “nada”. Agustín señala la paradoja: el lenguaje 
puede nombrar, incluso, lo que no existe.

Las ideas recogidas en De Magistro, así como en el 
mito de la Caverna y Cratilo (Platón, 2011), apuntan 
en una dirección donde lo comunicativo surge con 
toda su fuerza: existen para nosotros las cosas que 
se pueden nombrar, aunque esas cosas que se pueden 
nombrar nos advierten que hay otras que no se pueden 
nombrar. La discusión sobre si esas otras cosas existen 
o no es larga e intensa. Lo que nos interesa señalar es 
que en dicha discusión yace uno de los más decisivos 
aportes en la comprensión de la relevancia de la 
dimensión comunicativa en la vida humana: tanto 
para lo que podemos nombrar, como para lo que no, 
las culturas tejen procesos de consenso. Así, se podría 
entender la cultura como un inmenso entramado de 
acuerdos, tácitos y explícitos sobre lo que se conoce 
y lo que no, y, sobre todo, como lo manifestó Freud 
en Tótem y tabú (1983), un complejo dinámico de 
acuerdos sobre qué hacer con eso que no se puede 
nombrar, bien porque está prohibido, bien porque no 
existe forma de nombrarlo.

El conjunto de todo eso inteligible, nombrable o no, 
administrado por las instituciones culturales y parte 
fundamental del intercambio diario entre las personas 
y las sociedades integrales, es –en conjunto– lo que 

Artículo de Investigación



38

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

se podría denominar la primera noción de la palabra 
mundo. Tanto si existe consenso o no, o si se trata de 
objetos o conceptos, mundo es todo lo que alcanza 
a entrar en el horizonte de las personas. Pero esa 
posibilidad de tener sentido para los sujetos está 
atravesada por el lenguaje.

La idea de mundo que venimos encontrando en 
los textos referidos muestra hasta aquí dos matices 
básicos. De un lado, un cierto componente de 
suciedad, cercano al concepto de mundano (Ferrater 
Mora, 2001), es decir, de algo contaminado, impuro, 
banal e intrascendente; del otro, que está en relación 
con el lenguaje en tanto las palabras guardan relación 
con las cosas, independiente de que se acepte que esa 
relación es pre-existente (como lo propone Platón en 
Cratilo) o no. Lo cierto es que con las palabras surge 
una dualidad, pues las palabras son un intermedio 
entre el mundo trascendente y las ideas. Tal vez por 
ese lugar intermedio es que hay un cierto escepticismo 
alrededor de la palabra porque si bien ella puede ser 
vehículo del conocimiento, también puede ser una 
distracción.

Estas concepciones  asociadas a la idea de mundo 
continúan su trasegar en muchísimos autores. En 
nuestro análisis, cabría diferenciar sus aportes en 
torno a su preferencia o ubicación de ese mundo de la 
vida, bien por el lado de la fundamentación lingüística 
o por el de la vitalidad corporal. Hablaremos en 
primera instancia de la vertiente lingüística.

Vertiente lingüística-racionalista: El mundo como 
lo que es del caso 

En esta línea encontramos a Ludwig Wittgenstein. 
Las inquietudes del filósofo que fundó la corriente 
analítica de la filosofía problematizan la noción 
de mundo –aún no la de mundo de la vida– con 
un claro matiz lingüístico y racionalista, y con una 
preocupación notable sobre la forma como el lenguaje 
interfiere esa relación hombre-mundo. Según el lugar 
que le adjudica Wittgenstein al lenguaje en la relación 
hombre-mundo, surgen dos filosofías contrapuestas, 
lo cual a menudo hace que se hable del primer y el 
segundo Wittgenstein, pues su posición respecto al 
lenguaje es claramente opuesta en los dos períodos 
con los cuales los analistas clasifican su obra (Blasco, 
Grimaltos y Sánchez, 1999).

Lo que los expertos coinciden en denominar primer 
Wittgenstein surge del conjunto de conceptos que el 
autor consignó en el Tractatus logico-philosophicus 

(2009). Esta obra es el lugar donde el filósofo 
desarrolla su teoría de la filosofía como un asunto 
de lógica. La tesis esencial plantea que no se pueden 
hacer juicios adecuados sobre el mundo si no se 
cuentan con los términos precisos para establecer tales 
juicios.  Así, en el contexto de una reflexión sobre el 
lenguaje y la lógica-filosofía, Wittgenstein inicia el 
Tractatus mediante un enunciado formulado con toda 
la estructura secuencial de una proposición, tal como 
es el estilo del autor, cuya obra trata al máximo de 
ahorrar palabras para ganar densidad, consistencia y 
precisión en los conceptos: “1. El mundo es todo lo 
que es del caso”. Añade: “1.1. El mundo es la totalidad 
de los hechos, no de las cosas”. Y más adelante, 
puntúa: “1.13. Los hechos en el espacio lógico son 
el mundo”. Finalizando la obra, Wittgenstein remata: 
“7. Sobre lo que no se puede hablar es mejor callar” 
(Wittgenstein, 2009).

En 1., lo que es del caso es eso que puede entrar a 
nuestro dominio existencial; algo es del caso cuando 
podemos imbuirnos, o al menos enterarnos, de ese 
caso. De ahí que en 1.1. la idea de lo que sea del 
caso está en relación con los hechos. Al despreciar 
las cosas la consecuencia no es que los objetos en 
sí mismos no quepan en el mundo. Se trata más 
bien de señalar que esos objetos entran a ser del 
caso cuando hay movimiento en ellos, y no hay 
nada tan cercano a la idea de movimiento como el 
pensamiento. El pensamiento le da movimiento a las 
cosas, las moviliza en la mente, y eso lo agencia a 
través del lenguaje. Encontramos afinidad con la idea 
de Bachelard (1966): el pensamiento es el tránsito 
entre un objeto y un objetivo. La trayectoria que hay 
entre una cosa ahí y un objeto de conocimiento es 
la plenitud de la actividad racional. Así, el mundo 
está comprendido por los hechos que suceden en el 
espacio lógico del mundo.

Asoma con claridad la idea racionalista y logicista 
que deviene el concepto de Wittgenstein sobre el 
mundo. El mundo es lo que acaece en el horizonte 
de pensamiento de quien piensa, no es una cosa dada, 
pasiva, ahí, como lo puede sugerir Platón al referirse 
al mundo sensible. Se trata de un espacio dinámico, 
pero cuya dinámica es un devenir del movimiento en 
el que la actividad (lógica) del pensar contamina a 
las cosas. 

En esencia, Wittgenstein representa la vertiente 
lingüística de la idea de mundo. Ideas suyas 
aparecerán reflejadas en conceptos de Gadamer. Pero 
la fusión lógica-filosofía marca definitivamente una 
visión racionalista donde el mundo surge de la mano 
de lo lingüístico: mundo es lo que es del caso. 

Artículo de Investigación



39

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

Sophia, Vol 10 (2) 2014

A nuestra manera de ver, esta vertiente lingüística, 
liderada por los conceptos de Wittgenstein, encuentra 
una contramirada en la fenomenología, donde la 
categoría mundo de la vida se desarrolla como 
respuesta a una serie de interrogantes que sobre la 
tradición de pensamiento se formula Husserl, tal 
como explicaremos a continuación.
 

El mundo de la vida en Husserl como vía alternativa 
a la cientifización del mundo

Una de las características principales del pensamiento 
filosófico es que este se produce en relación con las 
ideas de los pensadores que entroncan la tradición. 
Esta idea encuentra sentido en la lectura que Husserl 
realiza de Kant. El pensamiento moderno encuentra 
un punto alto en la filosofía kantiana. Y de él bebe 
Husserl, y –justo contra él– es como  Husserl empieza 
a trazar un camino de mundanización de la filosofía. 
Sin embargo, el sistema de ideas de Kant es tan 
denso e interconectado, que se requieren esfuerzos 
abundantes para esclarecerlo en sus puntos esenciales. 
Para efectos de la exposición del concepto “mundo de 
la vida”, la siguiente exposición se centra en la idea 
general que, según Husserl, tiene Kant de la relación 
entre el sujeto y el objeto.

La tarea que asume Kant es una crítica a la filosofía 
moderna con la que él se encuentra. En este pensador, 
la crítica es una tarea de fundamentación, y no la 
acepción que contemporáneamente tenemos de 
aquella palabra. La aproximación crítica a una 
realidad implica la reconstrucción de sus principios 
de cara a buscar unos nuevos fundamentos (Hoyos, 
2011: 29). En esta crítica, señala Kant que para el 
sujeto es imposible acceder a la totalidad del objeto. 
Esto, por una razón esencial: el sujeto cognoscente 
sólo puede dar cuenta, dentro de sus propias categorías 
(lo que en Wittgenstein equivaldría a decir “dentro 
del lenguaje”) de lo que es exterior a él.

Si se mira bien, la línea de indagación en la que se 
encuentra Kant es la misma que habíamos reseñado 
en Platón, es decir, la relación entre el sujeto y la 
realidad. Sin embargo, Kant intenta una posición 
intermedia, donde no se asuma que el sujeto debe 
deshacerse de sus principios para conocer la realidad, 
ni una donde fuera totalmente imposible conocer. 
Esa posición intermedia requiere precisar que esa 
relación entre el sujeto y el objeto se da en términos 
del fenómeno y el noúmeno. El fenómeno sería las 
manifestaciones del objeto, mientras el noúmeno 
sería el objeto en sí, aquello a lo que el sujeto tiene 

imposibilidad de comprender (Blasco y otros, 1999). 
Kant propone que el conocer humano está limitado 
ante la imposibilidad de acceder directamente al 
noúmeno, y que este es un abismo insalvable; pero, 
al mismo tiempo, que a través de lo fenoménico se 
puede dar cuenta de lo nouménico.
 
Si hiciéramos una extrapolación de esta 
categorización, encontraríamos una gran implicación 
para la comunicación: dado que la comunicación es 
una búsqueda de consenso sobre lo real, es preciso 
tener claro que lo que es dado intercambiar entre las 
personas no es la realidad en sí sino las manifestaciones 
de la realidad, e incluso las representaciones de esta 
realidad7. 

Una de las principales derivaciones de esta crítica 
kantiana es la relación de la teoría y la práctica. En la 
Fundamentación de la metafísica de las costumbres 
(Kant, 1983; Deleuze, 1974), Kant esboza un 
ejemplo: si examinamos la habilidad técnica de un 
médico para construir un medicamento que cure a 
un enfermo o para fabricar un veneno, encontramos 
dos niveles diferentes de análisis de esas dos 
situaciones: si miramos sólo la habilidad práctica, es 
decir la razonabilidad técnica, encontramos un alto 
desempeño, en la medida en que tanto el medicamento 
cura como el veneno mata. Sin embargo, hay algo 
diferente que es la intencionalidad con la cual se 
emplea la habilidad técnica. Este nivel sería la ética.

Así, encontramos en Kant unos dominios de razón,  
espacios donde la racionalidad humana se pone a 
trabajar. La razón pura, que sería el conocimiento, 
la razón técnica referida a la habilidad de llevar al 
mundo el conocimiento. Una tercera dimensión 
sería la capacidad de juzgar, es decir, la dimensión 
donde el hombre se pregunta por los fines que vale 
la pena perseguir para aplicar la razón práctica y la 
razón pura. En otras palabras, Kant se encuentra con 
los dominios teórico y práctico como dos universos 
diferentes que encuentran un espacio de síntesis en la 
capacidad de juzgar (Hoyos, 2011: 20). 

Sin embargo, un matiz muy importante en la obra de 
Kant es que la capacidad de juzgar es tanto ética como 
estética, es decir, un juicio no es sólo razón teórica, 
ni sólo razón práctica, sino un espacio donde la 
sensibilidad entra en juego. Esto nos da indicaciones 
de que en Kant el mundo cotidiano tiene el sentido de 
ser el universo donde se validan la razón técnica y la 

7. Esas implicaciones, que aún en Kant están poco desarrolladas, será la línea de trabajo 
que Habermas abordará en sus implicaciones explícitas para la comunicación, tal como 
expondremos más adelante (Hoyos, 2011: 23).

Artículo de Investigación



40

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

razón práctica, pero, sobre todo, el espacio donde se 
pone a prueba la facultad de juzgar. 

Esta exposición esquemática nos sirve para introducir 
el lugar donde aparece Husserl. Porque las lecturas 
que Husserl hace de Kant y de Descartes le llevan 
a intuir que   se está poniendo demasiado interés en 
develar un objeto abstracto. No obstante, Husserl se 
siente atraído por la idea kantiana de que el juicio 
es un espacio de síntesis. Es decir, un lugar donde 
la teoría negocia con la práctica de cara a la toma de 
decisiones. Lo que no comparte es que el esfuerzo 
más grande de la crítica se ponga en la razón pura, es 
decir, una metateoría de la teoría, una metacognición 
de la cognición.  Por el contrario, para Husserl “No se 
trata de asegurar objetividad, sino de comprenderla”. 
Ese matiz introduce una búsqueda trascendental: el 
proyecto de Husserl se dirige entonces, por esta vía, 
hacia una lógica trascendental (Hoyos, 2011: 17). 

Husserl sugiere entonces que es en el ámbito de los 
fenómenos donde conviene fundar la capacidad lógica 
y no en la lógica misma. Dicho en otras palabras, que 
la lógica tiene fundamento en la práctica (en la razón 
práctica, según la expresión de Kant) y no en la teoría 
(la razón pura, en la expresión de Kant) (Hoyos, 
2011: 33). Esto supone un giro filosófico de grandes 
dimensiones: significa bajar la mirada del cielo, de la 
abstracción teórica basada en la logicidad de la lógica, 
y ponerla en la tierra, justo a nivel de los hombres. 
Decir que la lógica es un asunto práctico equivalía en 
ese momento histórico a un giro radical con respecto 
al calibre especulativo que venían alcanzando las 
formulaciones filosóficas del momento.

Es en ese giro donde aparece el mundo de la vida en 
el sistema de pensamiento de Husserl:

La tesis central de los estudios de Husserl en 
torno a la Crisis de las ciencias europeas y la 
fenomenología trascendental es la siguiente: 
el positivismo […] ha llevado a olvidar la 
auténtica reflexión sobre el sujeto, autor de la 
ciencia y la investigación, y al mismo tiempo 
quien utiliza sus resultados, en los casos en los 
que la ciencia considera al sujeto, como en la 
psicología, lo cual hace precisamente desde 
una actitud objetivante, con lo cual lo destruye 
como sujeto (Hoyos, 2011, p. 31).

Como producto de este abandono se tiene una dificultad 
insalvable: la imposibilidad de comprender al sujeto 

como sujeto, y por esta vía, una incomprensión de los 
propósitos de la ciencia y la técnica. Como solución 
a este camino sin aparente punto de regreso, donde 
la ciencia se ha imbuido en miles de abstracciones, 
en vía recta desde la geometría hasta la astrología, 
y donde, peor aún las (nacientes) ciencias humanas 
y sociales seguían ese camino de abstracción sin fin, 
Husserl propone el mundo de la vida como espacio 
donde “…es posible explicitar la subjetividad 
como dadora de sentido y, por consiguiente, como 
subjetividad operante y práctica” (Hoyos, 2011: 25). 
La implicación más grande de esta propuesta es que 
la ciencia entra a tener sentido en la medida en que 
aporta luces para comprender el mundo humano, es 
decir, todo aquello que es susceptible de contar para 
los seres humanos en su cotidianidad.

Es necesario entonces comprender que la cuestión 
del mundo de la vida aparece como una respuesta 
crítica (Hoyos, 2012) al estado del conocimiento en el 
momento en el que Husserl está concluyendo su obra. 
Su propósito es superar la crisis del pensamiento, en 
el sentido de comprender que si bien el estado del 
conocimiento se encontraba avanzado en términos 
de lo científico, no así el estado del pensamiento, 
pues éste se había enfocado en asuntos que estaban 
mucho más allá del alcance del hombre. Por tal, había 
que fundar una nueva forma de pensar y de acceder 
a la realidad, de la mano de la fenomenología, el 
método más acorde para acercarse a la realidad de los 
hombres. Esto es, el mundo de la vida.
 
Así las cosas, el mundo de la vida aparece, primero, 
como un espacio que surge en oposición al mundo de 
la ciencia (Acebes, 2001: 94). Recordaremos que esta 
oposición mundo de la ciencia y mundo del hombre 
estaba en Platón en el referido mito de la caverna, y 
en Kant al separar el dominio de la razón pura y de 
la razón práctica. Sin embargo, Husserl conceptualiza 
que en el mundo de la vida, con base en lo sensible, y 
en lo experiencial, ese espacio donde están las cosas 
que tienen o pueden tener sentido para lo hombres, 
todo aparece como dotado, per se, de significado y 
de sentido. En ese mundo de la vida también cabe 
la ciencia, toda vez que el fundamento de esta son 
preguntas que pretenden encontrarle sentido a los 
fenómenos que están ahí, frente al horizonte de 
mirada del hombre (Palacio, 2005). 

Esto quiere decir que el mundo de la vida no se opone 
a la ciencia, sino que la ciencia es insuficiente para 
dar cuenta de la realidad humana, toda vez que es una 
de las facetas posibles de la realidad pero no la única. 
Y más aún si esta no se conecta con las preguntas 

Artículo de Investigación



41

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

Sophia, Vol 10 (2) 2014

vitales del hombre y proporciona conceptos que le 
ayuden a vivir una mejor vida. En otras palabras, 
hay que conectar la ciencia con la experiencia 
humana; no basta explicar la experiencia humana, 
o la experiencia metafísica, habría que proporcionar 
conceptos que permitan potenciar la experiencia del 
vivir humano. Dicho así, queda claro que el mundo 
de la vida tiene un registro precientífico y otro 
extracientífico. Precientífico porque el mundo de la 
vida es el fundamento de la ciencia, el lugar donde 
se originan las preguntas; extracientífico porque en 
él hay muchas dimensiones donde la ciencia no es 
pertinente (Acebes, 2001). 

Esta reflexión tiene origen en la evidencia de que la 
ciencia había agotado el mundo, pues a menudo sus 
explicaciones lograron agotar el caudal de sentido que 
tenían muchos de los fenómenos más inquietantes 
para el hombre. Allí donde antes hubo misterios 
llenos de fuentes para la indagación (e imaginación) 
humana, la ciencia proporcionó respuestas definitivas, 
concluyentes, cerradas; muchas de esas muy útiles 
para el mundo científico, pero que al final lo que 
lograron fue estrechar el horizonte humano pues lo 
cosificaron. De cierta manera entonces, el mundo 
de la vida es una apuesta por reivindicar esa cierta 
inocencia, mas no ingenuidad, en la mirada hacia 
el mundo, tratando de que la ciencia, en su carrera 
infinita hacia la abstracción, diera un giro de regreso 
al hombre. 

Aparece entonces una segunda noción del mundo de 
la vida como “el mundo de la experiencia sensible 
que viene dado siempre de antemano como evidencia 
incuestionada, y toda la vida mental que se alimenta 
de ella, tanto la acientífica como, finalmente, también 
la científica” (Acebes, 2001: 96).

Así, el mundo de la vida brota como el cúmulo de cosas 
que tienen sentido para el hombre.  El fundamento 
del mundo de la vida es una “actitud natural”, idea 
basada en el concepto “epojé”, que aboga por una 
mirada natural, desprevenida hacia la realidad. 
Nótese la palabra “natural”, y no “naturalista”. Es 
decir, imaginarse un ser humano que se para frente 
a su entorno y encuentra un sinnúmero de cosas a 
las cuales puede relacionar con otras, y a estas otras 
con su vida y con las personas que en su vida han 
existido. En esta actitud natural somos “conscientes 
de un mundo, justamente como aquella realidad que 
está delante de nosotros, y a la que, sin reflexionar 
sobre ello, atribuimos una existencia efectiva o real. 
En esa actitud estamos dirigidos a cosas de diversas 
maneras, y las tomamos, tal como se nos presentan, 

como efectivamente existentes en el espacio y en el 
tiempo” (Acebes, 2001: 98).

En esa mirada se descubren objetos; esos objetos 
tienen cualidades. Pero, además, esos objetos están 
orientados a situaciones. Y esas situaciones tienen 
a menudo que ver con nosotros. En la mirada 
fenomenológica, los objetos van construyendo una 
sintaxis. Objetos y situaciones tejen la vida del ser 
humano, mientras que él mismo es tejedor y tejido de 
ese enclave. Este tipo de lecturas son las que permiten 
explicar que, empíricamente, no se necesitan grandes 
abstracciones de la ciencia para que el hombre pueda 
desenvolverse en un mundo que, como explican los 
biólogos (Maturana y Varela, 1990) es creado por el 
ser humano y a la vez creador de ese ser humano.

De ahí que la sociología posterior a Husserl enfatice en 
el análisis de las estructuras sociales y, en particular, 
de las instituciones, pues estos son los entes que, en 
el mundo de la vida, regulan la mencionada gramática 
existencial del ser humano (Schutz y Luckmann, 
2009). La suma de estos objetos/situaciones, va 
marcando el origen de los horizontes, un concepto 
clave. 

...un objeto percibido tiene como horizonte el 
campo perceptivo actual del sujeto. Pero este 
campo tiene lugar igualmente en un horizonte 
más amplio, formado por el espacio que está 
fuera del alcance perceptivo momentáneo del 
mismo sujeto, pero con el que éste cuenta. 
También cuenta con el tiempo pasado, en 
la medida en que, sin necesidad de recordar 
explícitamente, retiene de él diversos sentidos 
de su experiencia anterior; y del mismo 
modo cuenta con el futuro, como el conjunto 
indefinido de posibilidades de su experiencia y 
de su actividad, posibilidades que ya se hallan 
sugeridas en cierta manera en la experiencia 
presente. El tiempo así considerado -el 
tiempo vivido- es también un horizonte. Si, 
por último, ampliamos estas consideraciones 
hasta el máximo posible, el horizonte mayor 
y, en definitiva, universal, el horizonte de 
horizontes, es el mundo (Acebes, 2001: 99). 

Aquí viene una diferencia fundamental de lo simbólico 
en el hombre, eso que lo hace ser humano: es capaz 
de captar que hay mundos posibles, configuraciones 
de existencia en las que él tal vez no entienda mucho, 

Artículo de Investigación



42

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

pero que están ahí siendo la realidad para muchas 
personas. A diferencia de esta posibilidad de ver 
muchos mundos, y construir muchas visiones del 
mundo, los animales solo ven cosas atinentes a su 
dominio orgánico de existencia. Una mosca sólo 
ve cosas de mosca, mientras los humanos podemos 
configurar miradas en muchas direcciones, siendo 
conscientes de que allí en esos dominios de realidad 
el mundo es diferente (Martín Serrano, 2000; 
Maturana y Varela, 1990). Al ser conscientes de esto, 
diría Maturana, dejamos de ser agua en el agua. Nos 
podemos mirar en plano objetivo, y podemos cobrar 
consciencia de que, como cuerpos, somos un punto 
más en un universo físico y simbólico mucho más 
amplio. Así, nuestra vida se encadena con una larga 
tradición de vidas y pensamientos. El mundo de la 
vida es pues el “suelo” de esas posibilidades. 

El cuerpo es el registro, el punto a partir del cual el 
mundo existe y puede cobrar sentido: “Las realidades 
que se presentan en el mundo de la vida como cosas 
concretas poseen una forma básica: la corporalidad. 
Incluso aquello que no puede tomarse solamente como 
cuerpo (...) se muestra en el mundo de la vida como 
corporalidad” (Acebes, 2001: 103; Villamil, 2003). 
La percepción percibe formas. Visuales, acústicas, 
sonoras, táctiles; las formas son la representación 
de que algo existe. Por su puesto, no sólo las cosas 
que existen físicamente pueden tener cuerpo. Las 
imaginarias también. 

El cuerpo registra las sensaciones que produce el 
mundo. Y al hacerlo dota de sentido al mundo, 
porque las ideas son abstracciones de cosas que han 
pasado físicamente por él. De ahí que, contrario 
a la tradición de la que es heredero, Husserl le da 
un lugar al cuerpo por vía de la reivindicación 
de su papel en la construcción de conocimiento. 
Respecto a la tradición, esta mirada ayudaría en la 
tarea impostergable en la actualidad de “determinar 
el modo auténtico como el cuerpo humano se 
despliega, asegurando así un acceso a su sentido más 
propio” (Johnson, 2011: 115). Bajo la idea de que 
las apariencias engañan, muy firme en las escuelas 
clásicas y modernas de pensamiento, al cuerpo se le 
asigna el papel de distorsionador, fuente de ruido y 
tentación, agente maligno en la tarea de conocer. Pero 
Husserl habla de la percepción como una actividad, 
no residual sino diligente, en la que elegimos cuál del 
mundo entra a nuestra existencia y cuál no. Por eso, 
el concepto de experiencia es importante, pues habla 
de las cosas (situaciones más objetos) que han pasado 
por el cuerpo. Ese papel hace que la percepción se 
ve de manera trascendental, no sólo como un proceso 

fisiológico, sino como un punto en el tiempo donde 
se resuelven cosas que serán decisivas en términos 
de los horizontes de sentido en el mundo de la vida. 

Maturana habla de la gran paradoja de la consciencia. 
El conócete a ti mismo platónico es un mandato 
esencial en la tarea del gobernante, extendible, según 
la hermenéutica del sujeto de Foucault (2004), a 
los seres humanos: debéis saber quién eres para 
ubicarte respecto a los demás. Conocerse a sí mismo 
requiere cobrar consciencia de quién somos. Y en 
primera instancia somos un cuerpo. El cuerpo es el 
registro de la existencia. Así, de lo primero que cobra 
consciencia la consciencia es, justamente, del cuerpo. 
Y la gran paradoja de la que habla Maturana es que la 
consciencia está hecha de la misma carne de que está 
hecho lo demás. Surge como algo relevante el hecho 
de que el lugar físico donde se origina la consciencia 
no tiene propiedades físicas diferentes a las demás 
partes del cuerpo. Allí donde se fija la idea del yo 
(que contemporáneamente ubicamos en el cuerpo) 
hay la misma materia que hay en el resto del cuerpo 
(Maturana y Varela, 1990). 

Eso lleva a tomar consciencia de las circunstancias. 
Donde quiera que estemos, siempre estaremos en 
(una) situación. Y esa situación, lo sabemos por la 
propia experiencia, puede determinar en muy buena 
parte el rumbo de la apariencia que toman las cosas: 

De ahí que el cuerpo sea cosa física, algo que 
posee una extensión con sus propiedades 
de color, dureza, calor o frío, suavidad o 
aspereza. Y a la vez aquello donde cada 
uno de nosotros, sintiendo sobre él y en 
él, encontramos cosas cálidas, frías, lisas, 
blandas, punzantes, sabrosas, insípidas, 
etcétera (Acebes, 2001: 114). 

La fenomenología da la entrada a la vida cotidiana 
como el espacio de configuración del sentido del 
mundo de la vida. Husserl es el pensador que crea 
la idea del mundo de la vida, y Schutz y Luckmann 
lo lleva al espacio de la sociología para preguntarse 
cómo es la forma en que los seres humanos construyen 
redes de interacción donde se modulan las formas 
que cobra el mundo de la vida. Tanto en Husserl 
como en Schutz y Luckmann lo fenomenológico es 
una aproximación donde el cuerpo tiene un lugar 
importante. Se puede notar que la noción de mundo 
está ahora lejos de la vía racionalista y logicista 
expuesta con ocasión de Wittgenstein. 
La teoría de Schutz apunta en la dirección de los 
estudios contemporáneos donde la pregunta por la 

Artículo de Investigación



43

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

Sophia, Vol 10 (2) 2014

realidad y por los diversos tópicos sociales se realiza 
desde la óptica de los actores sociales, sus formas de 
interacción, sus modos de ver el mundo y sus estilos 
de vida (Mardones, 2011). Allí, 

La idea del mundo de la vida permite 
comprender la dimensión social en la que se 
construyen marcos de sentido que sirven para 
interpretar y actuar en la realidad. Remite 
a procesos y estructuras que posibilitan la 
comprensión de las formas en que se sustentan, 
se reproducen y se transforman los estilos de 
vida y de pensamiento en la vida cotidiana 
(Rodríguez, 1996, p. 200). 

Schutz y Luckmann (2009) definen que el mundo de 
la vida cotidiana debe entenderse como el “ámbito de 
realidad que el adulto alerta y normal simplemente 
presupone en la actitud de sentido común” (Schutz 
y Luckmann, 2009: 26). En esta dimensión, todo es 
aproblemático en primera instancia. Allí vemos de 
nuevo el matiz de la epojé, o actitud natural de la que 
hablaba Husserl. 

De ahí que desde la fenomenología social se 
establece una mirada donde los hechos sociales 
suceden también como fruto de la comprensión 
que de lo social y de la realidad tienen los sujetos. 
En este sentido, nos referiremos especialmente a 
dos categorías que sin duda encuentran desarrollo 
en el apriori kantiano: tiempo y espacio son dos 
condiciones previos al sujeto, desde las cuales este 
construye, ineludiblemente, su idea de realidad y de 
saber. Son el tiempo y el espacio dos ejes donde se 
configura el sentido del mundo para los sujetos. 

En ese sentido, “la vivencia cotidiana no sólo 
concierne al mundo como extensión (espacio) sino 
como duración” (Rodríguez, 1996: 203). El mundo 
de la vida transcurre a través de un espacio social, 
combinación de tiempo subjetivo y tiempo objetivo. 
Esta intersección genera tres modulaciones de la 
temporalidad, en términos de un tiempo biológico, 
objetivo referido a las edades un tiempo interior 
(y, sobre todo, una conciencia sobre el transcurrir 
interior del tiempo), y un tiempo general, medido y 
cuantificado en relojes, calendarios y cronogramas. 

La vivencia del mundo es simultáneamente social 
e intersubjetiva. En el mundo aparecen personas de 
la propia generación, congéneres, de generaciones 
previas, antecesores, de generaciones próximas o 
sucesores. Pero, simultáneamente, hay una vivencia 

respecto a lo espacial, donde las cosas aparecen con 
un alcance asequible, de cosas manipulables y un 
alcance potencial, donde aparecen cosas que en el 
presente inmediato no son manipulables, pero pueden 
serlo. La combinación de esas estructuras espaciales, 
temporales y relacionales es la que demarca las 
estructuras del mundo de la vida según esta teoría 
de fenomenología del mundo social (Schutz y 
Luckmann, 2009).

Se ha dicho que la fenomenología social de Schutz y 
Luckmann apunta a un intento de articular la sociología 
con la perspectiva fenomenológica, pero que aún 
en esta propuesta hay un conjunto de abstracciones 
útiles para categorizar diversos fenómenos de la 
vida, mas no para construir una propuesta donde 
la comunicación realmente encuentre un asidero 
conceptual para la comprensión de la dimensión 
discursiva del hombre. Este intento corresponde a 
Habermas, autor en quien la perspectiva crítica de 
Kant encuentra un nuevo significado, pues se trata de 
un proyecto de pensamiento conducente a estructurar 
las bases del entendimiento entre las personas. Se 
trata de su teoría de la acción comunicativa (Hoyos, 
2012).  
 

Habermas: mundo de la vida como fundamentación 
de la acción comunicativa

La tarea que asume Habermas (1987) es darle una 
estructuración firme a la acción comunicativa, 
entendido que la comunicación es una dimensión 
de la vida a través de la cual se estructuran 
acuerdos que determinan el curso de lo social. La 
acción comunicativa contiene, para este autor, las 
características de un espacio del que todo el mundo 
cree entender como algo importante, pero en el que 
existen pocas ideas claras de cómo funciona. En el 
ideal mismo de la democracia existe la idea de que 
las decisiones deben ser tomadas por la mayoría, vía 
la argumentación, pero no es del todo claro cómo se 
forja este proceso. Esta tarea, cabe aclarar, se hace 
con fundamento en una crítica de las teorías de 
Husserl y Schutz, pues ninguna de las dos examina 
a fondo la textura de la intersubjetividad, sino que 
la da como hechos dados en sí, a priori, lo cual no 
les permite una comprensión que saque al mundo de 
la vida de una simple teorización que no trasciende 
el ámbito de la especulación filosófico sociológica 
basada en lo cognitivo (Hoyos, 2011).  Siguiendo esa 
línea de conceptos, tal vez sea la teoría de la acción 
comunicativa el ámbito conceptual donde se dan 
pistas más claras sobre el mundo de la vida en relación 

Artículo de Investigación



44

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

con la comunicación. Es lo que recibe, justamente en 
Habermas, el nombre de la acción comunicativa.

El mundo de la vida es el horizonte en 
que los agentes comunicativos se mueven 
(...) El lenguaje y la cultura son aspectos 
constitutivos del mundo de la vida misma. 
Es el espacio de las convicciones de fondo 
aproblematizadas, convicciones que ellos 
suponen garantizadas, y a partir de las 
cuales se forma en cada caso el contexto 
de los procesos de entendimiento, en donde 
los participantes hacen uso de definiciones 
acreditadas de la situación y negocian 
definiciones nuevas (Rodríguez, 1996: 205).

Habermas (1987) asume que es necesario racionalizar 
ese mundo cotidiano, en términos de establecer 
los límites y los alcances de cada uno de sus 
componentes. Para Habermas, estos componentes 
son la cultura, la sociedad y la personalidad. En 
esta tríada se define la vida humana, en términos 
de unas “pautas interpretativas o suposiciones 
básicas sobre la cultura y su influencia sobre la 
acción” (mundo cultural), “pautas apropiadas a 
las relaciones sociales” (sociedad), y “modo de ser 
de las personas” (personalidad) (Hoyos, 2011).  

Las pautas de codificación de la interacción, eso 
que Maturana y Varela (1990) denominan las 
coordinaciones de acciones, surgen en diversas esferas 
del mundo. En el mundo cultural, en términos de los 
acuerdos que surgen sobre lo que significan las cosas 
del mundo; en el mundo social, las coordinaciones 
de acción respecto al encuentro intersubjetivo; y en 
el mundo personal o individual, las coordinaciones 
de acciones referidas a los tipos de personalidad o 
estilos de vida. Cada una de esas esferas se mueve 
por intereses diversos, pero hacen que cada persona 
sea diferente, pues las experiencias que le brindan la 
conjunción de su historia personal con la cultura y 
la sociedad en las cuales le corresponde vivir, hacen 
que sus experiencias sean desemejantes/semejantes, 
y van moldeando de manera diferente su modo de 
ser. A su vez, las sociedades son diferentes porque 
los individuos que en ella se han forjado son distintos 
y han vivido/construido diferentes destinos. En 
otras palabras, se trata de tres esferas de interacción 
permanente e interdependiente. 

Esta primera distinción, tiene por objeto precisar cuán 
diferentes son los propósitos de la comunicación y 

cómo estos van modificando las necesidades y los 
productos de comunicación en los grupos sociales 
en el nivel social e interpersonal. La comunicación 
logra reproducir este mundo, en términos de estas 
esferas. En ello encontramos raíces en el Husserl 
(1991) que afirma que el mundo se va haciendo 
inteligible para los seres humanos que se asoman a él. 
En Habermas surge la necesidad de fundamentar este 
proceso de reproducción, explicar claramente cómo 
es que un grupo humano logra hacerle inteligible 
su mundo a las personas que van llegando a él. Las 
vías que detecta el autor son el aspecto funcional del 
entendimiento, es decir, la capacidad desarrollada 
por las sociedades para perpetuar el saber válido 
y la tradición del bagaje cultural; el aspecto de 
coordinación de la acción referido a la estabilización 
de la solidaridad de los grupos, y el aspecto de 
socialización y formación de actores que sean capaces 
de responder por sus acciones. Ahí vemos entonces 
los móviles de cada una de esas esferas del mundo: la 
cultural (entendimiento), la social (acción colectiva) 
y personalidad (sujetos responsables y activos). 

Surgen entonces tres mundos: el mundo objetivo, 
“totalidad de entidades sobre las que son posibles 
enunciados verdaderos”, el mundo social, como 
“totalidad de relaciones interpersonales legitimadas 
y reguladas”, y el mundo subjetivo, “totalidad de 
las propias vivencias a las que cada cual tiene un 
acceso privilegiado que el hablante puede manifestar 
verazmente puede manifestar verazmente ante un 
público”. Así, los criterios con los cuales se decide 
que algo es verdad cambian en cada uno de los 
componentes del mundo de la vida, en tanto en el 
mundo objetivo es la verdad, en el social es la rectitud, 
y en el intersubjetivo se trata de la veracidad. Con 
estos criterios de verdad, se entiende que en el mundo 
de la vida (que en Habermas sería el acumulado de las 
tres esferas antes descritas) cada mundo va llevando 
una agenda de comunicación implícita que los sujetos 
incorporan en procura del entendimiento. 
 
Según lo expuesto hasta este punto, queda evidencia 
de la categoría mundo de la vida es relevante para 
la comunicación. Pero, además de ello, que tiene 
un fundamento decisivo en la estética, viendo este 
concepto en  una dimensión de sentido amplia, pues 
se fundamenta en la actividad perceptual (Husserl) del 
sujeto, como una actividad donde se toman decisiones 
relevantes para la experiencia subjetiva, la cual es, a 
su vez, el fundamento del mundo social y cultural 
(Habermas), y por esta vía, de la acción comunicativa. 
El mundo de la vida es un espacio lleno de sentido 
estético, y no ya ese espacio abstracto de la geometría, 

Artículo de Investigación



45

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

Sophia, Vol 10 (2) 2014

sino un espacio vital, habitado, simbolizado y lleno 
de significado. Estética y comunicación encuentran 
pues, vía el concepto de mundo de la vida, un 
fundamento estético referido a la sensibilidad frente a 
lo cotidiano, y una vía de intercambio y construcción 
de sentido desde la comunicación entendida como 
intercambio y puesta en común.

Gadamer: lenguaje como acepción del mundo 

La aparición de Gadamer en el desarrollo de la 
idea del mundo de la vida, está de  la mano con su 
pretensión de “…superar la modernidad en muchos 
sentidos. Uno de ellos estriba en su constante y 
reiterada intención de acabar con la escisión clásica 
(para la modernidad) entre sujeto y objeto” (Rosales, 
2009: 31).  Esto implica que con Gadamer se produce 
un acercamiento a  una hermenéutica planteada  en 
términos diferentes  al positivismo. Así, se encuentra 
en Gadamer una vía de síntesis del camino 
racionalista ilustrado en Wittgenstein (el mundo 
es lo que cabe nombrar dentro del mundo) y la vía 
vitalista de Husserl donde el mundo de la vida surge 
como una reivindicación del cuerpo perceptivo en su 
reconstrucción del sentido.

Esta perspectiva que se abre cuenta con un elemento 
decisivo: la intencionalidad, ya prefigurada en 
Husserl: el hombre está en el mundo orientado hacia 
la comprensión del mundo. Esta orientación implica 
que sus lecturas, preferencias e interpretaciones 
están ancladas a sus intereses individuales y sociales. 
La idea entonces de una intencionalidad mueve el 
enfoque hacia el mundo de la vida, o el reconocimiento 
de la cotidianidad como el escenario de realización de 
unas búsquedas particulares. Dadas estas búsquedas, 
instaladas en lo cotidiano en relación con lo personal, 
posponen la posibilidad de un positivismo objetivista. 

Un concepto importante es que la 
intencionalidad humana hace que todos 
los proyectos emprendidos por los seres 
humanos tiene, en sí mismos, la impronta 
de una intencionalidad, es decir, nada de 
lo que el sujeto pueda interpretar está en 
vacío, pues hay ya instalada una lectura, 
una búsqueda.   Este elemento es heredado 
de Husserl.   “La intencionalidad dice que 
todo dato objetivo comparte el modo de ser 
de la conciencia. La intencionalidad, según 
su origen, es una categoría hermenéutica 

[…] Al comprender a la conciencia como 
un modo de ser intencional, la conciencia 
no es el extremo de una confrontación sino 
el constituyente primario de una relación 
intencional” (Rosales, 2009: 33).

Así es como en el contexto de proponer la 
hermenéutica como una forma de vida, en el capítulo 
“El lenguaje como horizonte de una ontología 
hermenéutica”, Gadamer se propone reconstruir una 
perspectiva donde el lenguaje es el fundamento de lo 
humano. En ese propósito, y fiel a su estilo, realiza 
un panorama del devenir histórico de las preguntas 
filosóficas en torno al lenguaje, así como los conceptos 
fundantes que a través de estas se han desarrollado. 
Allí, Gadamer comienza declarando que existe una 
ruptura en el pensamiento moderno sobre el lenguaje. 
Una ruptura que estaría referida a la eliminación del 
positivismo racionalista en la mirada sobre la relación 
entre el hombre y su mundo. 

Al profundizar así particularmente en algunas 
de las fases de la historia del problema 
lingüístico hemos llegado a percibir ciertos 
puntos de vista que son bastante lejanos a 
la moderna filosofía y ciencia del lenguaje. 
Desde Herder y Humboldt el pensamiento 
moderno sobre el lenguaje está dominado 
por un interés muy distinto. Su objetivo sería 
estudiar cómo se despliega la naturalidad del 
lenguaje humano –una perspectiva ganada 
laboriosamente a la contra del racionalismo 
y de la ortodoxia– en la amplitud de 
experiencias de la diversidad de la estructura 
del lenguaje humano (Gadamer, 1991: 526). 

El contexto de esa diferenciación que Gadamer 
resalta en Humboldt, particularmente, es que en dicho 
pensador el lenguaje ocupa un lugar de tránsito entre 
la individualidad y la naturaleza humana. Cuando 
se le pregunta a Gadamer por la posibilidad de una 
comprensión universal, el autor refiere que si en algo 
podemos comprendernos todos los seres humanos, 
es en esa sensación de que no siempre tenemos las 
palabras suficientes para hacernos entender (Grondin, 
2003). Esa cierta vivencia de incompletud que 
rodea a la palabra antes y después de ser dicha, es 
el espacio donde todos los seres humanos podríamos 
entendernos: en la sensación de que no siempre 
logramos la comprensión del otro a través de lo que 
decimos. En ese espacio, señala Gadamer, Humboldt 
procura una concepción no positivista del lenguaje, 

Artículo de Investigación



46

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

pues ya no se espera de este que sea preciso en nombrar 
las cosas como si entre palabras y cosas existiera una 
relación lineal y unicausal (Blasco, 1999). 

En Humboldt, el 
…punto de partida es que las lenguas son 
productos de la ‘fuerza del espíritu’ humano. 
Allí donde hay lenguaje está en acción la 
fuerza lingüística originaria del espíritu 
humano, y cada lengua está en condiciones 
de alcanzar el objetivo general que se 
intenta con esta fuerza natural del hombre 
(Gadamer, 1991, p. 527). 

En esa línea de la fuerza del espíritu humano, donde 
ocurre la acción del sonido sobre el sentido, Humboldt 
enseña a comprender las lenguas como una específica 
acepción del mundo. Con cada lengua accedemos a 
una visión del mundo (Gadamer, 1991: 528). En ese 
sentido, las relaciones palabra-cosa están sucediendo 
en un terreno de pugnas bastante considerables, y no 
en esa idea que nos deja el positivismo de que las 
palabras funcionan como etiquetas de objetos siempre 
preexistentes. 

De ahí que la forma lingüística y el contenido que 
se transmite en una lengua sean inseparables de la 
experiencia hermenéutica, es decir de lo que esas 
personas han vivido en su experiencia vital. Cada 
lengua es una acepción en la medida en que cada 
lengua ha transmitido, prefigurado y permitido pensar 
cosas diferentes. Esto implica que el lenguaje es, ya, 
una hermenéusis. Decir lenguaje es, de inmediato, 
referirnos a un proceso hermenéutico. Por otra 
parte, para Gadamer “no sólo el mundo es mundo en 
cuanto que accede al lenguaje: el lenguaje sólo tiene 
su verdadera existencia en el hecho de que en él se 
representa el mundo” (Gadamer, 1991, p. 531). Tener 
mundo es poder comportarse respecto a lo que sucede 
en el mundo, lo cual exige una consciencia individual 
que salga al encuentro de esos matices (horizontes) 
que nos ofrece el mundo, e incluso ser capaz de 
construir nuestras perspectivas en el horizonte del 
sentido. 

Esas posibilidades que hay de ir y venir entre el sujeto 
y el mundo es lo que hace necesario hablar de mundo 
en oposición al entorno. Mientras este último sólo 
nos ofrece una perspectiva, de la cual ni siquiera se 
sabe que es una perspectiva, el mundo se ensancha en 
horizontes múltiples. En oposición al entorno, 

… lo que caracteriza a la relación del hombre 
con el mundo por oposición a la de todos los 

demás seres vivos es su libertad frente al 
entorno. Esta libertad incluye la constitución 
lingüística del mundo. Lo uno forma parte 
de lo otro y a la inversa. Elevarse por encima 
de las coerciones de lo que le sale a uno al 
encuentro desde el mundo significa tener 
lenguaje y tener mundo […] esta libertad 
frente al entorno es también libertad frente 
a los nombres que damos a las cosas, como 
expresa también esa profunda narración del 
Génesis según la cual Adán recibió de Dios la 
potestad de poner nombres. (Gadamer, 1991: 
532). 

Así es como esta libertad humana connota una 
libertad lingüística, en la medida en que cada persona 
cuenta con un repertorio de conceptos e ideas sobre el 
mundo, las cuales se pueden ampliar en la medida en 
que viva cosas del mundo. A su vez, esta amplitud de 
significados que pueden tomar las cosas del mundo, 
es el más grande reto para lograr el entendimiento 
humano, pues los sujetos tienen diferentes 
adscripciones frente al mundo, y no siempre se logra 
compatibilizar la línea de horizonte desde la cual 
hablamos y desde la cual hablan los otros.

Allí vale recordar que el lenguaje nos pone siempre 
ante una experiencia compartida: usamos signos 
no inventados por nosotros, que procuran el 
entendimiento con otros (Monteagudo, 2012: 9). Es 
decir, el lenguaje, como se dijo antes, combina la 
naturaleza individual y social del sujeto. En suma, 
el mundo de la vida es, en Gadamer, el espacio 
donde se realizan las orientaciones derivadas de la 
intencionalidad del sujeto de lograr cosas respecto 
al mundo. Esta intencionalidad, posibilitada por 
el lenguaje, permite que aparezca la noción de 
horizonte. El horizonte es la fracción de mundo que 
viene a tener sentido para el sujeto en una situación 
determinada. El mundo de la vida es “horizóntico”: 

...el horizonte del que habla Gadamer es 
precisamente este mundo-de-vida en el que 
el yo se desenvuelve de manera preconsciente 
y pretemática. Ya a los ojos de Gadamer, este 
mundo-de-vida se sitúa como contrapropuesto 
a un concepto de mundo que consiste en todo 
lo objetivable por las ciencias o, ya desde 
antes, por la propia conciencia del yo. El 
mundo-de-la-vida está presupuesto en toda 
experiencia, por lo que es más originario que 

Artículo de Investigación



47

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

Sophia, Vol 10 (2) 2014

cualquier  vivencia posterior de la conciencia 
El mundo de la vida, de acuerdo con Gadamer, 
es un fenómeno “horizóntico”, es decir, es 
un fenómeno que abre las posibilidades de 
comprensión de cualquier otra vivencia. Por 
eso es un mundo que se refiere directamente a 
la subjetividad y es opuesto a todo objetivismo, 
es histórico y no se refiere  al mundo “que es”, 
propiamente hablando (Rosales, 2009: 35).  

Dado lo anterior, en la relación hombre–mundo, 
mediada, posibilitada y definida por el lenguaje, hay 
una experiencia de mundo no tematizada (aquella en 
la cual existe la orientación al mundo, pero no está 
explicitada en el lenguaje), y las experiencias que se 
heredan de tradiciones sedimentadas en el lenguaje. 
Esto segundo se refiere a los discursos que circulan en 
el mundo social y de los cuales echa mano el sujeto 
para aprehender el mundo:

…opinamos que el ‘mundo de la vida’, tanto 
en su condición de ámbito de evidencias 
originarias no tematizadas, como en tanto 
horizonte de tradiciones sedimentadas, 
permite profundizar en ese ‘mundo común’ 
que, a juicio de Gadamer, es precisamente la 
condición de posibilidad de toda experiencia 
hermenéutica y todo entendimiento entre los 
seres humanos (Monteagudo, 2012: 7).

Así las cosas, el recorrido que nos ha traído hasta 
acá nos permite concretar tres puntos sobre los 
que, a nuestra manera de ver, surge la posibilidad 
conceptual de reconocer el mundo de la vida como 
una categoría predecesora del interés reciente que 
genera la indagación por la cotidianidad. Una primera 
idea tiene que ver con la separación platónica entre 
el mundo de las ideas y el mundo sensible. Allí 
queda marcado el desprecio que, en adelante, van a 
sentir muchos pensadores respecto a los sentidos, las 
emociones y todo aquello que no pretenda objetivar 
la realidad. Sin duda, cuando empiezan a aparecer los 
estudios sobre la vida cotidiana, un primer esfuerzo 
de los autores se centra en validar lo cotidiano como 
un objeto (digno) de estudio. 

Un segundo momento se marca con la tesis de 
Wittgenstein según la cual el mundo es lo existe 
dentro del ámbito del lenguaje, porque de esta manera 
quedó instaurada la posibilidad de lo cotidiano como 
un ámbito comprensible (idea también desarrollada 
por Husserl), donde la misión del arte (y la ciencia) 
sería establecer la lucha contra el silencio, es decir, 

acercarse a lo desconocido para construir palabras 
(es decir, conceptos) desde los cuales nombrarlo-
conocerlo. La ciencia y el arte aparecen, así, como 
vías de ampliación del dominio lingüístico. El mundo 
(de la vida, de la cotidianidad) es todo lo que se 
puede nombrar; el lenguaje nos acoge, nos da un 
mundo en el que nos aprendemos a desenvolver. 
Hay una gramática-mundo que asoma de la mano de 
Wittgenstein, donde sólo puede ser fiable aquello que 
viene al caso, es decir, que se puede nombrar. 

Corresponde a Husserl el protagonismo del tercer 
momento, aquel donde se fija la fenomenología como 
la vía de acceso que permite entender el mundo de 
la vida. Este método fenomenológico, con fuerte 
asiento en lo perceptivo, da cuenta de lo importante 
que empiezan a ser los sentidos (tan ignorados en 
la filosofía clásica) para dar cuenta del mundo. La 
idea de la intencionalidad humana, recalca que el 
estar del hombre es, en sí mismo, un acto orientado 
a la comprensión; la intencionalidad implica que no 
puede esperarse de los sentidos que hagan reportes 
neutrales de la realidad como si se tratara de máquinas 
haciendo fotografías del exterior. Por el contrario, 
en el modo de operar, los sentidos humanos están 
puestos al servicio de una consciencia, cifrados por 
unos intereses, e impulsados por unas motivaciones. 
El reconocimiento de la importancia de los sentidos 
en la vida humana, viene con el correlato de admitir 
que el mundo cotidiano, antes demeritado, merece 
ser reconocido como un espacio de importantes 
decisiones. 

En conjunto, vemos cómo lo cotidiano se redescubre 
de la mano de admitir nuevos giros en el pensamiento, 
donde la aspiración a un único mundo, una única 
versión de la realidad, han sido desplazados bajo el 
reconocimiento de la diversidad de lecturas de las 
que la realidad es susceptible. La vida diaria aparece 
llena de objetos, personas y situaciones, ante las 
cuales los sujetos se instalan y toman decisiones. Si 
de la mano de Gadamer podemos ver allí un aspecto 
hermenéutico impulsado hacia la comprensión de la 
realidad, encontramos un escenario que es cualquier 
cosa menos algo pasivo. 

Sin duda, la comunicación es el proceso mediante 
el cual se ensamblan las piezas y se configuran 
(Habermas) los procesos de consenso sobre lo que 
implica la realidad y las estrategias desde las cuales 
se decide asumirla colectiva e individualmente. 
Vemos entonces que lo cotidiano es el escenario 
donde surgen las actividades humanas, incluida la 
ciencia, la estética el camino por donde circulan los 

Artículo de Investigación



48

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

Artículo de Investigación

intercambios sensibles, y la comunicación el proceso 
de configuración de los acuerdos intersubjetivos. 

Referencias bibliográficas

Acebes, R. (2001). Subjetividad y mundo de 
la vida en Husserl y Merleau-Ponty: 
historia, cuerpo y cultura. Tesis doctoral, 
Universidad Complutense de Madrid, 
Facultad de Filosofía. Director:   Antonio 
Miguel López Molina. 

Bachelard, G. (1966). Psicoanálisis del fuego. 
Alianza, Madrid.

Bauman, Z. (2005). Amor líquido. México, FCE.

Bauman, Z. (2006). Vida líquida. Paidós, Barcelona. 

Blasco, J., T. Grimaltos y D. Sánchez.  (1999). Signo 
y pensamiento. Ariel, Barcelona.

Cabrera, J. (2002). Cine: 100 años de filosofía. 
Gedisa, Barcelona.

Castells, M. (2002). La Era de la Información. Vol. 
I: La Sociedad Red. México, Distrito 
Federal: Siglo XXI Editores. 2002.

Deleuze, G. (1974). Spinoza, Kant, Nietzsche. Labor, 
Barcelona.  

De Hipona, San Agustín (2003). El maestro o sobre el 
lenguaje. Traducción Atilano Domínguez. 
Trotta, España.

Droz, G. (1995). Mitos platónicos. Labor, Argentina. 

Echeverría, R. (2002). Ontología del lenguaje. 
Dolmen, Madrid.

Ferrater Mora, J. (2001). Diccionario de filosofía. 
Ariel, Barcelona. 

Foucault, M. (2004).  Hermenéutica del sujeto. FCE, 
México. 

Freud, S. (1983). Tótem y tabú. Alianza, Madrid. 

Gadamer, H. (1991). Verdad y método: Fundamentos 
de una hermenéutica filosófica. Traducción 
de Ana Agud y Rafael de Agapito. 

Salamanca, España. 

García, C. (2002). Historia de la ética. Vol. 1. De 
los griegos al Renacimiento. Crítica, 
Barcelona.

García Canclini, N. (2009). Consumidores y 
ciudadanos: Conflictos multiculturales de 
la globalización. Mondadori, Méjico. 

Gil Calvo, E. (2001). Nacidos para cambiar. Taurus, 
Madrid.

González, J. (1995). El discurso televisivo: 
Espectáculo de la posmodernidad. 
Cátedra, Madrid. 

Grondin, J. (2003). Introducción a Gadamer. Herder, 
Barcelona. 

Johnson, F. (2011). El cuerpo como posibilidad de 
la vida: el modo de despliegue del mundo 
concreto. Alfa, (33), p. 115-130. 

Habermas, J. (1987). Teoría de la acción 
comunicativa, vol. I. Taurus, Madrid. 

Hoyos, G. (2011). Los intereses de la vida cotidiana 
y las ciencias (Kant, Husserl, Habermas). 
Universidad Nacional de Colombia, 
Bogotá. 

Hoyos, G. (2012). Investigaciones fenomenológicas. 
Siglo del hombre editores, Bogotá. 

Husserl, E. (1991). La crisis de las ciencias europeas 
y la fenomenología trascendental. Trad. 
Muñoz, J. Crítica, Barcelona.

Kant, I. (1983). Fundamentación de la metafísica de 
las costumbres. Espasa-Calpe, Madrid. 

Maffesoli, M. (2007). El crisol de las apariencias: 
Para una ética de la estética. Siglo  XXI, 
Méjico. 

Maturana, H. y Varela, E. (1990). El árbol del 
conocimiento: las bases biológicas del 
conocimiento humano. Debate, Madrid. 

Monteagudo, C. (2012). Mundo de la vida, 
lenguaje y ciencias humanas en la 
hermenéutica de Gadamer. Conferencia en 



49

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

Sophia, Vol 10 (2) 2014

Artículo de Investigación

el Seminario “Asedios fenomenológicos 
y hermenéuticos: Mundo de la vida y 
ciencias humanas”, Universidad del 
Cauca, Colombia, 26 - 28 de setiembre.

Padial, J. (1996). Aspectos gnoseológicos de la 
noción de mundo. Anuario filosófico, No. 
26, p.  901-910. 

Palacio, M. (2005). Vida y Mundo: Reflexion a 
partir de Dilthey y Husserl. Cuadernos de 
filosofía latinoamericana. Vol. 26 (92). p. 
139-153. 

Platón. (1979). La República. Espasa-Calpe, Madrid.
Platón. (2011). Diálogos. Edición a cargo de Carlos 

García Gual. Gredos, Madrid. 

Rosales, D. (2009). La interpretación gadameriana 
de la lebenswelt de Husserl en verdad y 
método. La lámpara de Diógenes, (18 y 
19), pp. 31-44. 

Serrano, S. (2000). Comprender la comunicación: 
El libro del sexo, la poesía y la empresa. 

Paidós, Barcelona. 

Schutz, A.  y Luckmann, T. (2009). Las estructuras 
del mundo de la vida. Amorrortu, Buenos 
Aires. 

Soto, G. (2010). En el principio era la physis: el 
lógos filosófico de griegos y romanos. 
Editorial UPB, Medellín. 

Vargas Llosa, M. (2012). La civilización del 
espectáculo. Alfaguara, Madrid.

Verdú, V. (2003). El estilo del mundo. Barcelona, 
Anagrama.

Villamil, M. (2003). Fenomenología del cuerpo y su 
mirar. Universidad Santo Tomás, Bogotá. 

Wittgenstein, L. (2009). Tractatus logico-
philosophicus: Investigaciones filosóficas 
sobre la certeza. Traducción de Reguera, 
I. Gredos, Madrid. 


	galeras sophia 10n2 35
	galeras sophia 10n2 36
	galeras sophia 10n2 37
	galeras sophia 10n2 38
	galeras sophia 10n2 39
	galeras sophia 10n2 40
	galeras sophia 10n2 41
	galeras sophia 10n2 42
	galeras sophia 10n2 43
	galeras sophia 10n2 44
	galeras sophia 10n2 45
	galeras sophia 10n2 46
	galeras sophia 10n2 47
	galeras sophia 10n2 48
	galeras sophia 10n2 49

