Sophia, Vol 10 (2) 2014 —

LOPIA-SOPHIA

Informacion de la Revista Informacion del articulo
Titulo abreviado: Sophia Fecha de recibido: Mayo 10 de 2014
ISSN (electrénico): 2346-0806 Fecha de evaluacion: Mayo 30 de 2014
ISSN (impreso): 1794-8932 Fecha de aceptacion: Dic 04 de 2014

Del mundo al mundo de la vida: itinerario hacia la vida cotidianidad y la comunicacion'

From the world term to the life world concept: an itinerary to the daily life category into the
context of communication

Carlos Andrés Arango LO]C)E)I‘%l1 1Mg. en Filosofia de la Universidad Pontificia Bolivariana;
. docente-investigador de la Facultad de Comunicacion de la
Horacio Pérez-Henao? Universidad de Medellin.

2 (E) PhD. en Educacion de la Universidad de Antioquia; docente-
investigador de la Facultad de Comunicacién de la Universidad de
Medellin. Email: hperez@udem.edu.co

Resumen

El mundo de la vida es un concepto que corresponde a una construccion filosofica en la que se abre la discusion hacia la
vida cotidiana y la comunicacion. Mientras la ciencia se ha centrado en los grandes sistemas de accion y de pensamiento, la
cotidianidad se redescubre como el espacio donde el individuo responde dialéctica, intencionada y activamente al sistema
social. Este articulo recoge la primera parte del marco tedrico de la investigacion cualitativa con enfoque hermenéutico
Estética cotidiana y literatura, que busca configurar una estética cotidiana a partir del estudio de la literatura en las
Facultades de Comunicacion.

Palabras clave: Estética cotidiana, estudios literarios, mundo de la vida, vida cotidiana. ,

Abstract

The world of life is a concept that corresponds to a philosophical construction in which the discussion of everyday life
and communication opens. While science has been focused on the greater systems of thought and action, everyday life
is revisited as the space where the individual responds dialectically, intentionally and actively to the social system. This
article gathers the first part of the theoretical framework of the qualitative research project with a hermeneutic approach
entitled “Everyday aesthetics and Literature”, intending to establish everyday aesthetics based on the study of literature at
Communication Departments.

Key words: Everyday aesthetics, daily life, world of life, literary studies.

1. Este articulo es un producto de avance de la investigacion Estética cotidiana y literatura, inscrita en el Centro de Investigaciones en Comunicacion (CIC) y financiada por la
Facultad de Comunicacion de la Universidad de Medellin.

Articulo de Investigacion =~ ———

ZO®IA — SOPHIA

35



36

ZO®IA — SOPHIA

——— Articulo de Investigacion

El concepto de mundo

La diversidad de usos que actualmente presenta
la palabra “mundo” amenaza su comprension.
Encontramos, sin embargo, que la fundamentacion
del concepto esta, al menos durante varios siglos de
pensamiento, en la filosofia, y un primer antecedente
del concepto “mundo” aparece concretamente
en la filosofia platonica. La filosofia de Platon es
enteramente una filosofia de la lucha entre los pares
antagonicos. Esto es consecuencia de la dialéctica, en
su idea de que los contrarios son sintesis positivas/
negativas del otro (Garcia, 2002; Droz, 1995). De
hecho, los textos donde esta filosofia quedé plasmada
estan escritos a manera de dialogos, figura que nos
muestra a la perfeccion esa sensacion de fluir, de
ir y venir, donde vemos que el personaje Socrates®
interpela a diferentes personas sobre diversos temas.

En esos didlogos las ideas no se exponen, como en un
tratado, de manera secuencial, ordenaday lineal. Enun
tratado hay estructura, un molde, un orden expositivo
planeado con antelacion; en las conversaciones
de la vida cotidiana no hay tal planeacion, pues la
conversacion propone sus propias derivas y ritmos. Y
si bien los didlogos platénicos son escritos, y si bien
pueden existir dudas sobre si sucedieron, letra por
letra, como estan transcritos, conservan muy buena
parte de esa espontancidad, subrayada en el hecho
de que el lector asiste al proceso de como las ideas
van surgiendo a través de la conversacion misma y se
consolidan por la intervencion del contertulio®.

Y tal vez sea una paradoja de la dialéctica misma,
pero el esfuerzo que Platon empled en enarbolar la
razén como valor maximo, en criticar las creencias
en los dioses y la fe en los mitos, es la que llevo a que
una de sus aportaciones mas importantes a la filosofia
esté plasmada, justamente, en un mito.

El mito de la caverna expone la situacion de unos
seres que durante toda su vida han habitado las
profundidades de la tierra, prisioneros, y que ante
sus_ojos_encuentran unas figuras con movimiento.

2. Existen pruebas objetivas de que un sujeto llamado Socrates existio. Sobre lo que no
existe plena seguridad es sobre si sus palabras, reproducidas en los dialogos escritos por
Platon son exactas a las que este sujeto dijo en la vida real. Sin embargo, los estudiosos
de su obra, a partir de técnicas estilométricas y de cruce de referencias, han acordado
que existen varios periodos en las obras de este pensador, en las que es demostrable la
intensidad del influjo de su maestro, en términos de cuando piensa en identificacion con é1
y como, en sus Gltimos textos, se aleja. Para efectos de este trabajo no es pertinente hacer
dicha exposicion de la taxonomia de las obras. Baste con decir que La Repuiblica, obra
que comentaremos brevemente a continuacion, pertenece a la etapa de madurez, donde
desarrolla importantes ideas sobre la teoria del conocimiento y la preocupacion por la
ética y la moral tiene menos relevancia que antes.

3. No es de gratis que en la mayoria de didlogos los hablantes se encuentren caminando,
dando un paseo cerca al rio o por la plaza.

Soélo hasta el momento en que uno de los prisioneros
es liberado, se percata de que las figuras que antes
tomaban como reales no eran mas que proyecciones
de sombras producidas por el fuego. La liberacion es el
momento de ascender, salir al aire libre, y comprobar
que hay una luz mucho mas intensa (y eterna) que la
que se encontraba en el interior de la caverna. Es el
mensaje de Platon en La Republica (1979).

El mito de la Caverna no es La Republica (el libro
que lo contiene), ni es Platon. Pero sintetizan mucho
de su pensamiento*. En esencia, porque si miramos el
texto en clave topologica, encontramos tres niveles:
la profundidad de la caverna, el nivel de la tierra, y
el cielo. Esos tres niveles son una metafora de los
niveles del conocimiento que Platén expone en sus
teorias. En efecto, para este pensador, todos tenemos
opiniones (en griego la raiz es doxa), que serian las
sombras de la pared, que varian segiin nuestra precaria
condicion pero no son la realidad. Este seria el nivel
mas bajo y desconfiable del saber, que —ademas— no
es propiamente conocimiento.

Al salir de la caverna, sin embargo, el prisionero
reconoce objetos, arboles y reflejos de las cosas
en el agua. Estas serian las ideas: manifestaciones
concretas. Finalmente, el prisionero reconoce el sol,
fuente eterna de energia. Y ¢ése es el inalcanzable
mundo de la eternidad, donde estin las cosas en si
mismas. Segun se deriva de ello, lo peligroso de la
actividad de pensar yace en que nunca podremos
acceder a las cosas en si, que son eternas y no admiten
calificativo, sino a las expresiones de ellas en forma
de ideas. Las ideas son la intermediacion entre el cielo
(el simbolo que emplea en el didlogo es el sol, fuente
de bien) y la doxa, es decir, la opinion, la percepcion
que nosotros —atrapados en la caverna— alcanzamos a
formarnos de las cosas.

En sintesis, esta comunicacion sugiere que existen
dos mundos. El mundo sensible, aquel al que podemos
acceder de inmediato por los sentidos, y el mundo
de las ideas. Asi, mientras en el mundo de las ideas
existen las cosas en si, puras, sin contaminacion, el
mundo mundano, anclado a lo sensible, sélo puede
acceder a representaciones de aquél. En la estructura
platonica del conocimiento, el cuerpo es cdrcel del
alma en la medida que éste nos ata al presente, a
la finitud, al aqui y al ahora, mientras el alma es la
dosis de eternidad que nos pertenece, o mejor, es la
forma como nos vinculamos a la eternidad del ser.

4. Hablar de un mito tan comentado nos lleva facil a la idea de Italo Calvino en “;Por qué
leer a los clasicos”™: se llega a un punto en que unos molinos de viento, un caballo viejo y
una armadura desvencijada “son” Don Quijote.



La expresion “carcel” sintetiza muy bien cémo ve
Platon esta situacion: no podemos acceder nunca a
los conceptos de belleza, amor y justicia, centrales en
su pensamiento, porque estamos atados a un cuerpo
que no nos deja trascender. La tarea de la filosofia
es hacer que nos fijemos menos en las apariencias,
y si lo procuremos mas en las esencias. Por eso la
filosofia encuentra en Platon un acicate decisivo en su
tarea de buscar fundamentos, principios, universales
de las cosas antes que circunstancias, apariencias y
representaciones. Y esa es justamente la razén por
la cual en la Republica ideal de Platon no caben los
artistas: porque ellos construyen obras (esculturas,
canciones, poemas...) que nos hacen creer, en el
mundo sensible, que son la belleza, cuando apenas
son reflejos distorsionados de la tnica y real idea de
belleza que yace en la eternidad.

La idea de una superioridad de las esencias sobre
las apariencias o, en otras palabras, la idea de que
las apariencias engafian, estd fundamentada en la
epistemologia platonica: desde ¢l hasta el proyecto
moderno de una ciencia objetiva, encontramos una
linea ascendente que procura hacer a un lado todo
lo que parezca finito, humano, carnal, aparente
(Echeverria, 2002).

En términos de la idea de mundo que aqui
exploramos, es preciso resaltar que Platon establecio
una diferencia entre el orden del simbolo y el orden
de la realidad. Desde Platon, al menos en lo que
se refiere a filosofia escrita, hay una escision entre
lo que vemos y lo que es, entre el concepto y su
expresion, entre la materialidad y la inmaterialidad,
entre la trascendencia y la intrascendencia’®; persiste
una categorizacion en la que se resalta todo lo que no
estd a nuestro alcance y, ademas, la sospecha firme
sobre lo que aparezca ante los sentidos.

Otro didlogo platénico plantea esta escision en
términos lingiisticos. En Cratilo®, se presenta una
discusion sobre la relacion entre los nombres y las
cosas. Alli Platon discute contra quienes dicen que las
palabras crean las cosas, que los nombres funcionan
como etiquetas con las cuales identificamos los
objetos, y que entre ambas cosas no necesariamente
tiene que haber identidad. Platén les refuta a través
de su teoria de la reminiscencia: la relacion entre
las palabras y las cosas es preexistente. De hecho,
los conceptos estdn en las personas en cuanto estas

5. Esta misma dualidad es replicada por Kant en su idea del fenémeno y el notimeno,
por Descartes en su propuesta del pensamiento y la extensién, y en Saussure en su
planteamiento del significado y el significante, asi como en su idea de la diferencia entre
lengua 'y habla.

6. Seguimos la edicion de Carlos Garcia Gual: Platon (2011). Dialogos. Gredos, Madrid.

Sophia, Vol 10 (2) 2014

nacen, pues los conceptos pertenecen al orden de la
eternidad, han sido y seran siempre.

Sin dudas, este mismo esquema es reproducido
por San Agustin (2003), un pensador muy influido
por Platon, quien conforma ese grupo de hombres
que son la Patristica, un grupo de pensadores que
cimientan las bases epistemoldgicas, axiologicas y
politicas de la Iglesia Catolica (Soto, 2010). No en
vano, la influencia de Platon en sus ideas sobre la
intrascendencia del cuerpo y la relevancia del alma
nos resultan hoy familiares pues son fundamentales
en el discurso de la iglesia catdlica. También a través
de la figura del didlogo, en De Magistro Agustin
defiende una doctrina platonica del lenguaje ante
Adeodato, su hijo. El ejemplo que expone San Agustin
es canonico: decimos “tigre” y el tigre no salta aqui a
comernos; la palabra “agua” no nos quita la sed (San
Agustin, 2003).

Sin embargo, las palabras “tigre” y “agua” sirven
para evocar en nosotros esas imagenes de cosas que
ahora mismo no estdn aqui. Con las palabras nos
entendemos. Y nos ahorramos el esfuerzo de tener que
sefalar todo a lo que nos queremos referir. Tanto, que
gracias a esa division entre palabra y cosa podemos
decir “nada”. Agustin sefiala la paradoja: el lenguaje
puede nombrar, incluso, lo que no existe.

Las ideas recogidas en De Magistro, asi como en el
mito de la Caverna y Cratilo (Platon, 2011), apuntan
en una direccion donde lo comunicativo surge con
toda su fuerza: existen para nosotros las cosas que
se pueden nombrar, aunque esas cosas que se pueden
nombrar nos advierten que hay otras que no se pueden
nombrar. La discusion sobre si esas otras cosas existen
o no es larga e intensa. Lo que nos interesa sefialar es
que en dicha discusion yace uno de los mas decisivos
aportes en la comprension de la relevancia de la
dimension comunicativa en la vida humana: tanto
para lo que podemos nombrar, como para lo que no,
las culturas tejen procesos de consenso. Asi, se podria
entender la cultura como un inmenso entramado de
acuerdos, tacitos y explicitos sobre lo que se conoce
y lo que no, y, sobre todo, como lo manifesté Freud
en Totem y tabu (1983), un complejo dinamico de
acuerdos sobre qué hacer con eso que no se puede
nombrar, bien porque esta prohibido, bien porque no
existe forma de nombrarlo.

El conjunto de todo eso inteligible, nombrable o no,
administrado por las instituciones culturales y parte
fundamental del intercambio diario entre las personas
y las sociedades integrales, es —en conjunto— lo que

Articulo de Investigacion

ZO®IA — SOPHIA

37



38

ZO®IA — SOPHIA

Articulo de Investigacion

se podria denominar la primera nocion de la palabra
mundo. Tanto si existe consenso o no, o si se trata de
objetos o conceptos, mundo es todo lo que alcanza
a entrar en el horizonte de las personas. Pero esa
posibilidad de tener sentido para los sujetos esta
atravesada por el lenguaje.

La idea de mundo que venimos encontrando en
los textos referidos muestra hasta aqui dos matices
basicos. De un lado, un cierto componente de
suciedad, cercano al concepto de mundano (Ferrater
Mora, 2001), es decir, de algo contaminado, impuro,
banal e intrascendente; del otro, que estd en relacion
con el lenguaje en tanto las palabras guardan relacion
con las cosas, independiente de que se acepte que esa
relacion es pre-existente (como lo propone Platon en
Cratilo) o no. Lo cierto es que con las palabras surge
una dualidad, pues las palabras son un intermedio
entre el mundo trascendente y las ideas. Tal vez por
ese lugar intermedio es que hay un cierto escepticismo
alrededor de la palabra porque si bien ella puede ser
vehiculo del conocimiento, también puede ser una
distraccion.

Estas concepciones asociadas a la idea de mundo
continllan su trasegar en muchisimos autores. En
nuestro analisis, cabria diferenciar sus aportes en
torno a su preferencia o ubicacion de ese mundo de la
vida, bien por el lado de la fundamentacion lingiiistica
o por el de la vitalidad corporal. Hablaremos en
primera instancia de la vertiente lingiiistica.

Vertiente lingiiistica-racionalista: El/ mundo como
lo que es del caso

En esta linea encontramos a Ludwig Wittgenstein.
Las inquietudes del filésofo que fundé la corriente
analitica de la filosofia problematizan la nocién
de mundo —aun no la de mundo de la vida— con
un claro matiz lingiiistico y racionalista, y con una
preocupacion notable sobre la forma como el lenguaje
interfiere esa relacion hombre-mundo. Segln el lugar
que le adjudica Wittgenstein al lenguaje en la relacion
hombre-mundo, surgen dos filosofias contrapuestas,
lo cual a menudo hace que se hable del primer y el
segundo Wittgenstein, pues su posicion respecto al
lenguaje es claramente opuesta en los dos periodos
con los cuales los analistas clasifican su obra (Blasco,
Grimaltos y Sanchez, 1999).

Lo que los expertos coinciden en denominar primer
Wittgenstein surge del conjunto de conceptos que el
autor consigné en el Tractatus logico-philosophicus

(2009). Esta obra es el lugar donde el filésofo
desarrolla su teoria de la filosofia como un asunto
de logica. La tesis esencial plantea que no se pueden
hacer juicios adecuados sobre el mundo si no se
cuentan con los términos precisos para establecer tales
juicios. Asi, en el contexto de una reflexion sobre el
lenguaje y la logica-filosofia, Wittgenstein inicia el
Tractatus mediante un enunciado formulado con toda
la estructura secuencial de una proposicion, tal como
es el estilo del autor, cuya obra trata al maximo de
ahorrar palabras para ganar densidad, consistencia y
precision en los conceptos: “1. El mundo es todo lo
que es del caso”. Anade: “1.1. Elmundo es la totalidad
de los hechos, no de las cosas”. Y mads adelante,
puntta: “1.13. Los hechos en el espacio logico son
el mundo”. Finalizando la obra, Wittgenstein remata:
“7. Sobre lo que no se puede hablar es mejor callar”
(Wittgenstein, 2009).

En 1., lo que es del caso es eso que puede entrar a
nuestro dominio existencial; algo es del caso cuando
podemos imbuirnos, o al menos enterarnos, de ese
caso. De ahi que en 1.1. la idea de lo que sea del
caso esta en relacion con los hechos. Al despreciar
las cosas la consecuencia no es que los objetos en
si mismos no quepan en el mundo. Se trata mas
bien de sefialar que esos objetos entran a ser del
caso cuando hay movimiento en ellos, y no hay
nada tan cercano a la idea de movimiento como el
pensamiento. El pensamiento le da movimiento a las
cosas, las moviliza en la mente, y eso lo agencia a
través del lenguaje. Encontramos afinidad con la idea
de Bachelard (1966): el pensamiento es el transito
entre un objeto y un objetivo. La trayectoria que hay
entre una cosa ahi y un objeto de conocimiento es
la plenitud de la actividad racional. Asi, el mundo
estd comprendido por los hechos que suceden en el
espacio logico del mundo.

Asoma con claridad la idea racionalista y logicista
que deviene el concepto de Wittgenstein sobre el
mundo. El mundo es lo que acaece en el horizonte
de pensamiento de quien piensa, no es una cosa dada,
pasiva, ahi, como lo puede sugerir Platon al referirse
al mundo sensible. Se trata de un espacio dinamico,
pero cuya dinamica es un devenir del movimiento en
el que la actividad (logica) del pensar contamina a
las cosas.

En esencia, Wittgenstein representa la vertiente
lingiiistica de la idea de mundo. Ideas suyas
apareceran reflejadas en conceptos de Gadamer. Pero
la fusioén logica-filosofia marca definitivamente una
vision racionalista donde el mundo surge de la mano
de lo lingitiistico: mundo es lo que es del caso.



A nuestra manera de ver, esta vertiente lingiiistica,
liderada por los conceptos de Wittgenstein, encuentra
una contramirada en la fenomenologia, donde la
categoria mundo de la vida se desarrolla como
respuesta a una serie de interrogantes que sobre la
tradicion de pensamiento se formula Husserl, tal
como explicaremos a continuacion.

Elmundo de la vida en Husserl como via alternativa
a la cientifizacion del mundo

Una de las caracteristicas principales del pensamiento
filosofico es que este se produce en relacion con las
ideas de los pensadores que entroncan la tradicion.
Esta idea encuentra sentido en la lectura que Husserl
realiza de Kant. El pensamiento moderno encuentra
un punto alto en la filosofia kantiana. Y de ¢l bebe
Husserl, y —justo contra él—es como Husserl empieza
a trazar un camino de mundanizacion de la filosofia.
Sin embargo, el sistema de ideas de Kant es tan
denso e interconectado, que se requieren esfuerzos
abundantes para esclarecerlo en sus puntos esenciales.
Para efectos de la exposicion del concepto “mundo de
la vida”, la siguiente exposicion se centra en la idea
general que, segin Husserl, tiene Kant de la relacion
entre el sujeto y el objeto.

La tarea que asume Kant es una critica a la filosofia
moderna con la que ¢l se encuentra. En este pensador,
la critica es una tarea de fundamentacion, y no la
acepcion que contemporaneamente tenemos de
aquella palabra. La aproximacion critica a una
realidad implica la reconstruccion de sus principios
de cara a buscar unos nuevos fundamentos (Hoyos,
2011: 29). En esta critica, sefiala Kant que para el
sujeto es imposible acceder a la totalidad del objeto.
Esto, por una razon esencial: el sujeto cognoscente
solo puede dar cuenta, dentro de sus propias categorias
(lo que en Wittgenstein equivaldria a decir “dentro
del lenguaje”) de lo que es exterior a €l.

Si se mira bien, la linea de indagacion en la que se
encuentra Kant es la misma que habiamos resefiado
en Platon, es decir, la relacion entre el sujeto y la
realidad. Sin embargo, Kant intenta una posicién
intermedia, donde no se asuma que el sujeto debe
deshacerse de sus principios para conocer la realidad,
ni una donde fuera totalmente imposible conocer.
Esa posicion intermedia requiere precisar que esa
relacion entre el sujeto y el objeto se da en términos
del fenomeno y el noumeno. El fenomeno seria las
manifestaciones del objeto, mientras el noumeno
seria el objeto en si, aquello a lo que el sujeto tiene

Sophia, Vol 10 (2) 2014

imposibilidad de comprender (Blasco y otros, 1999).
Kant propone que el conocer humano esta limitado
ante la imposibilidad de acceder directamente al
noumeno, y que este es un abismo insalvable; pero,
al mismo tiempo, que a través de lo fenoménico se
puede dar cuenta de lo nouménico.

Si  hiciéramos una extrapolaciéon de esta
categorizacion, encontrariamos una gran implicacion
para la comunicacion: dado que la comunicacion es
una busqueda de consenso sobre lo real, es preciso
tener claro que lo que es dado intercambiar entre las
personas no es larealidad en si sino las manifestaciones
de la realidad, e incluso las representaciones de esta
realidad’.

Una de las principales derivaciones de esta critica
kantiana es la relacion de la teoria y la practica. En la
Fundamentacion de la metafisica de las costumbres
(Kant, 1983; Deleuze, 1974), Kant esboza un
ejemplo: si examinamos la habilidad técnica de un
médico para construir un medicamento que cure a
un enfermo o para fabricar un veneno, encontramos
dos niveles diferentes de analisis de esas dos
situaciones: si miramos so6lo la habilidad practica, es
decir la razonabilidad técnica, encontramos un alto
desempeno, en la medida en que tanto el medicamento
cura como el veneno mata. Sin embargo, hay algo
diferente que es la intencionalidad con la cual se
emplea la habilidad técnica. Este nivel seria la ética.

Asi, encontramos en Kant unos dominios de razon,
espacios donde la racionalidad humana se pone a
trabajar. La razon pura, que seria el conocimiento,
la razén técnica referida a la habilidad de llevar al
mundo el conocimiento. Una tercera dimension
seria la capacidad de juzgar, es decir, la dimension
donde el hombre se pregunta por los fines que vale
la pena perseguir para aplicar la razon practica y la
razén pura. En otras palabras, Kant se encuentra con
los dominios tedrico y practico como dos universos
diferentes que encuentran un espacio de sintesis en la
capacidad de juzgar (Hoyos, 2011: 20).

Sin embargo, un matiz muy importante en la obra de
Kant es que la capacidad de juzgar es tanto ética como
estética, es decir, un juicio no es sélo razdn teodrica,
ni sélo razoén practica, sino un espacio donde la
sensibilidad entra en juego. Esto nos da indicaciones
de que en Kant el mundo cotidiano tiene el sentido de
ser el universo donde se validan la razén técnica y la

7. Esas implicaciones, que atin en Kant estan poco desarrolladas, serd la linea de trabajo
que Habermas abordara en sus implicaciones explicitas para la comunicacion, tal como
expondremos mas adelante (Hoyos, 2011: 23).

Articulo de Investigacion

ZO®IA — SOPHIA

39



40

ZO®IA — SOPHIA

——— Articulo de Investigacion

razon practica, pero, sobre todo, el espacio donde se
pone a prueba la facultad de juzgar.

Esta exposicion esquematica nos sirve para introducir
el lugar donde aparece Husserl. Porque las lecturas
que Husserl hace de Kant y de Descartes le llevan
a intuir que se esta poniendo demasiado interés en
develar un objeto abstracto. No obstante, Husserl se
siente atraido por la idea kantiana de que el juicio
es un espacio de sintesis. Es decir, un lugar donde
la teoria negocia con la practica de cara a la toma de
decisiones. Lo que no comparte es que el esfuerzo
mas grande de la critica se ponga en la razon pura, es
decir, una metateoria de la teoria, una metacognicion
de la cognicion. Por el contrario, para Husserl “No se
trata de asegurar objetividad, sino de comprenderla”.
Ese matiz introduce una busqueda trascendental: el
proyecto de Husserl se dirige entonces, por esta via,
hacia una logica trascendental (Hoyos, 2011: 17).

Husserl sugiere entonces que es en el ambito de los
fenémenos donde conviene fundar la capacidad l6gica
y no en la légica misma. Dicho en otras palabras, que
la 16gica tiene fundamento en la practica (en la razon
practica, segun la expresion de Kant) y no en la teoria
(la razén pura, en la expresion de Kant) (Hoyos,
2011: 33). Esto supone un giro filoséfico de grandes
dimensiones: significa bajar la mirada del cielo, de la
abstraccion teorica basada en la logicidad de la 16gica,
y ponerla en la tierra, justo a nivel de los hombres.
Decir que la légica es un asunto practico equivalia en
ese momento histdrico a un giro radical con respecto
al calibre especulativo que venian alcanzando las
formulaciones filoséficas del momento.

Es en ese giro donde aparece el mundo de la vida en
el sistema de pensamiento de Husserl:

La tesis central de los estudios de Husserl en
torno a la Crisis de las ciencias europeas y la
fenomenologia trascendental es la siguiente:
el positivismo [...] ha llevado a olvidar la
auténtica reflexion sobre el sujeto, autor de la
ciencia y la investigacion, y al mismo tiempo
quien utiliza sus resultados, en los casos en los
que la ciencia considera al sujeto, como en la
psicologia, lo cual hace precisamente desde
una actitud objetivante, con lo cual lo destruye
como sujeto (Hoyos, 2011, p. 31).

Como producto de este abandono se tiene una dificultad
insalvable: la imposibilidad de comprender al sujeto

como sujeto, y por esta via, una incomprension de los
propositos de la ciencia y la técnica. Como solucion
a este camino sin aparente punto de regreso, donde
la ciencia se ha imbuido en miles de abstracciones,
en via recta desde la geometria hasta la astrologia,
y donde, peor aun las (nacientes) ciencias humanas
y sociales seguian ese camino de abstraccion sin fin,
Husserl propone el mundo de la vida como espacio
donde “...es posible explicitar la subjetividad
como dadora de sentido y, por consiguiente, como
subjetividad operante y practica” (Hoyos, 2011: 25).
La implicacién mas grande de esta propuesta es que
la ciencia entra a tener sentido en la medida en que
aporta luces para comprender el mundo humano, es
decir, todo aquello que es susceptible de contar para
los seres humanos en su cotidianidad.

Es necesario entonces comprender que la cuestion
del mundo de la vida aparece como una respuesta
critica (Hoyos, 2012) al estado del conocimiento en el
momento en el que Husserl esta concluyendo su obra.
Su propdsito es superar la crisis del pensamiento, en
el sentido de comprender que si bien el estado del
conocimiento se encontraba avanzado en términos
de lo cientifico, no asi el estado del pensamiento,
pues éste se habia enfocado en asuntos que estaban
mucho mas alla del alcance del hombre. Por tal, habia
que fundar una nueva forma de pensar y de acceder
a la realidad, de la mano de la fenomenologia, el
método mas acorde para acercarse a la realidad de los
hombres. Esto es, el mundo de la vida.

Asi las cosas, el mundo de la vida aparece, primero,
como un espacio que surge en oposicion al mundo de
la ciencia (Acebes, 2001: 94). Recordaremos que esta
oposicion mundo de la ciencia y mundo del hombre
estaba en Platon en el referido mito de la caverna, y
en Kant al separar el dominio de la razon pura y de
la razdn practica. Sin embargo, Husserl conceptualiza
que en el mundo de la vida, con base en lo sensible, y
en lo experiencial, ese espacio donde estan las cosas
que tienen o pueden tener sentido para lo hombres,
todo aparece como dotado, per se, de significado y
de sentido. En ese mundo de la vida también cabe
la ciencia, toda vez que el fundamento de esta son
preguntas que pretenden encontrarle sentido a los
fendmenos que estan ahi, frente al horizonte de
mirada del hombre (Palacio, 2005).

Esto quiere decir que e/ mundo de la vida no se opone
a la ciencia, sino que la ciencia es insuficiente para
dar cuenta de la realidad humana, toda vez que es una
de las facetas posibles de la realidad pero no la tinica.
Y mas atn si esta no se conecta con las preguntas



vitales del hombre y proporciona conceptos que le
ayuden a vivir una mejor vida. En otras palabras,
hay que conectar la ciencia con la experiencia
humana; no basta explicar la experiencia humana,
o la experiencia metafisica, habria que proporcionar
conceptos que permitan potenciar la experiencia del
vivir humano. Dicho asi, queda claro que el mundo
de la vida tiene un registro precientifico y otro
extracientifico. Precientifico porque el mundo de la
vida es el fundamento de la ciencia, el lugar donde
se originan las preguntas; extracientifico porque en
¢l hay muchas dimensiones donde la ciencia no es
pertinente (Acebes, 2001).

Esta reflexion tiene origen en la evidencia de que la
ciencia habia agotado el mundo, pues a menudo sus
explicaciones lograron agotar el caudal de sentido que
tenian muchos de los fendmenos mas inquictantes
para el hombre. Alli donde antes hubo misterios
llenos de fuentes para la indagacion (e imaginacion)
humana, la ciencia proporciono respuestas definitivas,
concluyentes, cerradas; muchas de esas muy utiles
para el mundo cientifico, pero que al final lo que
lograron fue estrechar el horizonte humano pues lo
cosificaron. De cierta manera entonces, e/ mundo
de la vida es una apuesta por reivindicar esa cierta
inocencia, mas no ingenuidad, en la mirada hacia
el mundo, tratando de que la ciencia, en su carrera
infinita hacia la abstraccion, diera un giro de regreso
al hombre.

Aparece entonces una segunda nocion del mundo de
la vida como “el mundo de la experiencia sensible
que viene dado siempre de antemano como evidencia
incuestionada, y toda la vida mental que se alimenta
de ella, tanto la acientifica como, finalmente, también
la cientifica” (Acebes, 2001: 96).

Asi, el mundo de la vida brota como el camulo de cosas
que tienen sentido para el hombre. El fundamento
del mundo de la vida es una “actitud natural”, idea
basada en el concepto “epojé”, que aboga por una
mirada natural, desprevenida hacia la realidad.
Notese la palabra “natural”, y no “naturalista”. Es
decir, imaginarse un ser humano que se para frente
a su entorno y encuentra un sinntimero de cosas a
las cuales puede relacionar con otras, y a estas otras
con su vida y con las personas que en su vida han
existido. En esta actitud natural somos “conscientes
de un mundo, justamente como aquella realidad que
esta delante de nosotros, y a la que, sin reflexionar
sobre ello, atribuimos una existencia efectiva o real.
En esa actitud estamos dirigidos a cosas de diversas
maneras, y las tomamos, tal como se nos presentan,

Sophia, Vol 10 (2) 2014

como efectivamente existentes en el espacio y en el
tiempo” (Acebes, 2001: 98).

En esa mirada se descubren objetos; esos objetos
tienen cualidades. Pero, ademas, esos objetos estan
orientados a situaciones. Y esas situaciones tienen
a menudo que ver con nosotros. En la mirada
fenomenoldgica, los objetos van construyendo una
sintaxis. Objetos y situaciones tejen la vida del ser
humano, mientras que ¢l mismo es tejedor y tejido de
ese enclave. Este tipo de lecturas son las que permiten
explicar que, empiricamente, no se necesitan grandes
abstracciones de la ciencia para que el hombre pueda
desenvolverse en un mundo que, como explican los
bidlogos (Maturana y Varela, 1990) es creado por el
ser humano y a la vez creador de ese ser humano.

De ahi que la sociologia posterior a Husserl enfatice en
el analisis de las estructuras sociales y, en particular,
de las instituciones, pues estos son los entes que, en
el mundo de la vida, regulan la mencionada gramatica
existencial del ser humano (Schutz y Luckmann,
2009). La suma de estos objetos/situaciones, va
marcando el origen de los horizontes, un concepto
clave.

...un objeto percibido tiene como horizonte el
campo perceptivo actual del sujeto. Pero este
campo tiene lugar igualmente en un horizonte
mas amplio, formado por el espacio que esta
fuera del alcance perceptivo momentaneo del
mismo sujeto, pero con el que éste cuenta.
También cuenta con el tiempo pasado, en
la medida en que, sin necesidad de recordar
explicitamente, retiene de ¢l diversos sentidos
de su experiencia anterior; y del mismo
modo cuenta con el futuro, como el conjunto
indefinido de posibilidades de su experiencia 'y
de su actividad, posibilidades que ya se hallan
sugeridas en cierta manera en la experiencia
presente. El tiempo asi considerado -el
tiempo vivido- es también un horizonte. Si,
por ultimo, ampliamos estas consideraciones
hasta el maximo posible, el horizonte mayor
y, en definitiva, universal, el horizonte de
horizontes, es el mundo (Acebes, 2001: 99).

Aqui viene una diferencia fundamental de lo simbdlico
en el hombre, eso que lo hace ser humano: es capaz
de captar que hay mundos posibles, configuraciones
de existencia en las que ¢l tal vez no entienda mucho,

Articulo de Investigacion

ZO®IA — SOPHIA

41



42

ZO®IA — SOPHIA

——— Articulo de Investigacion

pero que estan ahi siendo la realidad para muchas
personas. A diferencia de esta posibilidad de ver
muchos mundos, y construir muchas visiones del
mundo, los animales solo ven cosas atinentes a su
dominio organico de existencia. Una mosca solo
ve cosas de mosca, mientras los humanos podemos
configurar miradas en muchas direcciones, siendo
conscientes de que alli en esos dominios de realidad
el mundo es diferente (Martin Serrano, 2000;
Maturana y Varela, 1990). Al ser conscientes de esto,
diria Maturana, dejamos de ser agua en el agua. Nos
podemos mirar en plano objetivo, y podemos cobrar
consciencia de que, como cuerpos, Somos un punto
mas en un universo fisico y simbdlico mucho mas
amplio. Asi, nuestra vida se encadena con una larga
tradicion de vidas y pensamientos. El mundo de la
vida es pues el “suelo” de esas posibilidades.

El cuerpo es el registro, el punto a partir del cual el
mundo existe y puede cobrar sentido: “Las realidades
que se presentan en el mundo de la vida como cosas
concretas poseen una forma basica: la corporalidad.
Incluso aquello que no puede tomarse solamente como
cuerpo (...) se muestra en el mundo de la vida como
corporalidad” (Acebes, 2001: 103; Villamil, 2003).
La percepcion percibe formas. Visuales, acusticas,
sonoras, tactiles; las formas son la representacion
de que algo existe. Por su puesto, no sélo las cosas
que existen fisicamente pueden tener cuerpo. Las
imaginarias también.

El cuerpo registra las sensaciones que produce el
mundo. Y al hacerlo dota de sentido al mundo,
porque las ideas son abstracciones de cosas que han
pasado fisicamente por él. De ahi que, contrario
a la tradiciéon de la que es heredero, Husserl le da
un lugar al cuerpo por via de la reivindicacion
de su papel en la construccion de conocimiento.
Respecto a la tradicion, esta mirada ayudaria en la
tarea impostergable en la actualidad de “determinar
el modo auténtico como el cuerpo humano se
despliega, asegurando asi un acceso a su sentido mas
propio” (Johnson, 2011: 115). Bajo la idea de que
las apariencias engafnian, muy firme en las escuelas
clasicas y modernas de pensamiento, al cuerpo se le
asigna el papel de distorsionador, fuente de ruido y
tentacion, agente maligno en la tarea de conocer. Pero
Husserl habla de la percepcion como una actividad,
no residual sino diligente, en la que elegimos cual del
mundo entra a nuestra existencia y cual no. Por eso,
el concepto de experiencia es importante, pues habla
de las cosas (situaciones mas objetos) que han pasado
por el cuerpo. Ese papel hace que la percepcion se
ve de manera trascendental, no s6lo como un proceso

fisiologico, sino como un punto en el tiempo donde
se resuelven cosas que seran decisivas en términos
de los horizontes de sentido en el mundo de la vida.

Maturana habla de la gran paradoja de la consciencia.
El condcete a ti mismo platdnico es un mandato
esencial en la tarea del gobernante, extendible, segun
la hermenéutica del sujeto de Foucault (2004), a
los seres humanos: debéis saber quién eres para
ubicarte respecto a los demds. Conocerse a si mismo
requiere cobrar consciencia de quién somos. Y en
primera instancia somos un cuerpo. El cuerpo es el
registro de la existencia. Asi, de lo primero que cobra
consciencia la consciencia es, justamente, del cuerpo.
Y la gran paradoja de la que habla Maturana es que la
consciencia esta hecha de la misma carne de que esta
hecho lo demas. Surge como algo relevante el hecho
de que el lugar fisico donde se origina la consciencia
no tiene propiedades fisicas diferentes a las demas
partes del cuerpo. Alli donde se fija la idea del yo
(que contemporaneamente ubicamos en el cuerpo)
hay la misma materia que hay en el resto del cuerpo
(Maturana y Varela, 1990).

Eso lleva a tomar consciencia de las circunstancias.
Donde quiera que estemos, siempre estaremos en
(una) situacion. Y esa situacion, lo sabemos por la
propia experiencia, puede determinar en muy buena
parte el rumbo de la apariencia que toman las cosas:

De ahi que el cuerpo sea cosa fisica, algo que
posee una extension con sus propiedades
de color, dureza, calor o frio, suavidad o
aspereza. Y a la vez aquello donde cada
uno de nosotros, sintiendo sobre ¢él y en
él, encontramos cosas calidas, frias, lisas,
blandas, punzantes, sabrosas, insipidas,
etcétera (Acebes, 2001: 114).

La fenomenologia da la entrada a la vida cotidiana
como el espacio de configuracion del sentido del
mundo de la vida. Husserl es el pensador que crea
la idea del mundo de la vida, y Schutz y Luckmann
lo lleva al espacio de la sociologia para preguntarse
como es la forma en que los seres humanos construyen
redes de interaccion donde se modulan las formas
que cobra el mundo de la vida. Tanto en Husserl
como en Schutz y Luckmann lo fenomenolégico es
una aproximaciéon donde el cuerpo tiene un lugar
importante. Se puede notar que la nocién de mundo
estd ahora lejos de la via racionalista y logicista
expuesta con ocasion de Wittgenstein.

La teoria de Schutz apunta en la direccién de los
estudios contemporaneos donde la pregunta por la



realidad y por los diversos topicos sociales se realiza
desde la dptica de los actores sociales, sus formas de
interaccion, sus modos de ver el mundo y sus estilos
de vida (Mardones, 2011). Alli,

La idea del mundo de la vida permite
comprender la dimension social en la que se
construyen marcos de sentido que sirven para
interpretar y actuar en la realidad. Remite
a procesos y estructuras que posibilitan la
comprension de las formas en que se sustentan,
se reproducen y se transforman los estilos de
vida y de pensamiento en la vida cotidiana
(Rodriguez, 1996, p. 200).

Schutz y Luckmann (2009) definen que el mundo de
la vida cotidiana debe entenderse como el “ambito de
realidad que el adulto alerta y normal simplemente
presupone en la actitud de sentido comun” (Schutz
y Luckmann, 2009: 26). En esta dimension, todo es
aproblematico en primera instancia. Alli vemos de
nuevo el matiz de la epoje, o actitud natural de la que
hablaba Husserl.

De ahi que desde la fenomenologia social se
establece una mirada donde los hechos sociales
suceden también como fruto de la comprension
que de lo social y de la realidad tienen los sujetos.
En este sentido, nos referiremos especialmente a
dos categorias que sin duda encuentran desarrollo
en el apriori kantiano: tiempo y espacio son dos
condiciones previos al sujeto, desde las cuales este
construye, ineludiblemente, su idea de realidad y de
saber. Son el tiempo y el espacio dos ejes donde se
configura el sentido del mundo para los sujetos.

En ese sentido, “la vivencia cotidiana no solo
concierne al mundo como extension (espacio) sino
como duracion” (Rodriguez, 1996: 203). El mundo
de la vida transcurre a través de un espacio social,
combinacion de tiempo subjetivo y tiempo objetivo.
Esta interseccién genera tres modulaciones de la
temporalidad, en términos de un tiempo bioldgico,
objetivo referido a las edades un tiempo interior
(y, sobre todo, una conciencia sobre el transcurrir
interior del tiempo), y un tiempo general, medido y
cuantificado en relojes, calendarios y cronogramas.

La vivencia del mundo es simultdneamente social
e intersubjetiva. En el mundo aparecen personas de
la propia generacion, congéneres, de generaciones
previas, antecesores, de generaciones proximas o
sucesores. Pero, simultaneamente, hay una vivencia

Sophia, Vol 10 (2) 2014

respecto a lo espacial, donde las cosas aparecen con
un alcance asequible, de cosas manipulables y un
alcance potencial, donde aparecen cosas que en el
presente inmediato no son manipulables, pero pueden
serlo. La combinacion de esas estructuras espaciales,
temporales y relacionales es la que demarca las
estructuras del mundo de la vida segun esta teoria
de fenomenologia del mundo social (Schutz y
Luckmann, 2009).

Se ha dicho que la fenomenologia social de Schutz y
Luckmannapuntaaunintento dearticularlasociologia
con la perspectiva fenomenoldgica, pero que aun
en esta propuesta hay un conjunto de abstracciones
utiles para categorizar diversos fenémenos de la
vida, mas no para construir una propuesta donde
la comunicacion realmente encuentre un asidero
conceptual para la comprension de la dimension
discursiva del hombre. Este intento corresponde a
Habermas, autor en quien la perspectiva critica de
Kant encuentra un nuevo significado, pues se trata de
un proyecto de pensamiento conducente a estructurar
las bases del entendimiento entre las personas. Se
trata de su teoria de la accion comunicativa (Hoyos,
2012).

Habermas: mundo de la vida como fundamentacion
de la accion comunicativa

La tarea que asume Habermas (1987) es darle una
estructuracion firme a la accidon comunicativa,
entendido que la comunicacidon es una dimension
de la vida a través de la cual se estructuran
acuerdos que determinan el curso de lo social. La
accion comunicativa contiene, para este autor, las
caracteristicas de un espacio del que todo el mundo
cree entender como algo importante, pero en el que
existen pocas ideas claras de como funciona. En el
ideal mismo de la democracia existe la idea de que
las decisiones deben ser tomadas por la mayoria, via
la argumentacion, pero no es del todo claro como se
forja este proceso. Esta tarea, cabe aclarar, se hace
con fundamento en una critica de las teorias de
Husserl y Schutz, pues ninguna de las dos examina
a fondo la textura de la intersubjetividad, sino que
la da como hechos dados en si, a priori, lo cual no
les permite una comprension que saque al mundo de
la vida de una simple teorizacion que no trasciende
el ambito de la especulacion filosofico socioldgica
basada en lo cognitivo (Hoyos, 2011). Siguiendo esa
linea de conceptos, tal vez sea la teoria de la accion
comunicativa el ambito conceptual donde se dan
pistas mas claras sobre el mundo de la vida en relacion

Articulo de Investigacion

ZO®IA — SOPHIA

43



44

ZO®IA — SOPHIA

——— Articulo de Investigacion

con la comunicacion. Es lo que recibe, justamente en
Habermas, el nombre de la accion comunicativa.

El mundo de la vida es el horizonte en
que los agentes comunicativos se mueven
(...) El lenguaje y la cultura son aspectos
constitutivos del mundo de la vida misma.
Es el espacio de las convicciones de fondo
aproblematizadas, convicciones que ellos
suponen garantizadas, y a partir de las
cuales se forma en cada caso el contexto
de los procesos de entendimiento, en donde
los participantes hacen uso de definiciones
acreditadas de la situacion y negocian
definiciones nuevas (Rodriguez, 1996: 205).

Habermas (1987) asume que es necesario racionalizar
ese mundo cotidiano, en términos de establecer
los limites y los alcances de cada uno de sus
componentes. Para Habermas, estos componentes
son la cultura, la sociedad y la personalidad. En
esta triada se define la vida humana, en términos
de unas “pautas interpretativas o suposiciones
basicas sobre la cultura y su influencia sobre la
accion” (mundo cultural), “pautas apropiadas a
las relaciones sociales” (sociedad), y “modo de ser
de las personas” (personalidad) (Hoyos, 2011).

Las pautas de codificacion de la interaccion, eso
que Maturana y Varela (1990) denominan las
coordinaciones de acciones, surgen en diversas esferas
del mundo. En el mundo cultural, en términos de los
acuerdos que surgen sobre lo que significan las cosas
del mundo; en el mundo social, las coordinaciones
de accion respecto al encuentro intersubjetivo; y en
el mundo personal o individual, las coordinaciones
de acciones referidas a los tipos de personalidad o
estilos de vida. Cada una de esas esferas se mueve
por intereses diversos, pero hacen que cada persona
sea diferente, pues las experiencias que le brindan la
conjuncion de su historia personal con la cultura y
la sociedad en las cuales le corresponde vivir, hacen
que sus experiencias sean desemejantes/semejantes,
y van moldeando de manera diferente su modo de
ser. A su vez, las sociedades son diferentes porque
los individuos que en ella se han forjado son distintos
y han vivido/construido diferentes destinos. En
otras palabras, se trata de tres esferas de interaccion
permanente e interdependiente.

Esta primera distincion, tiene por objeto precisar cuan
diferentes son los propoésitos de la comunicacion y

como estos van modificando las necesidades y los
productos de comunicacion en los grupos sociales
en el nivel social e interpersonal. La comunicacién
logra reproducir este mundo, en términos de estas
esferas. En ello encontramos raices en el Husserl
(1991) que afirma que el mundo se va haciendo
inteligible para los seres humanos que se asoman a €él.
En Habermas surge la necesidad de fundamentar este
proceso de reproduccion, explicar claramente como
es que un grupo humano logra hacerle inteligible
su mundo a las personas que van llegando a él. Las
vias que detecta el autor son el aspecto funcional del
entendimiento, es decir, la capacidad desarrollada
por las sociedades para perpetuar el saber valido
y la tradicion del bagaje cultural; el aspecto de
coordinacion de la accion referido a la estabilizacion
de la solidaridad de los grupos, y el aspecto de
socializacion y formacion de actores que sean capaces
de responder por sus acciones. Ahi vemos entonces
los moviles de cada una de esas esferas del mundo: la
cultural (entendimiento), la social (accion colectiva)
y personalidad (sujetos responsables y activos).

Surgen entonces tres mundos: el mundo objetivo,
“totalidad de entidades sobre las que son posibles
enunciados verdaderos”, el mundo social, como
“totalidad de relaciones interpersonales legitimadas
y reguladas”, y el mundo subjetivo, “totalidad de
las propias vivencias a las que cada cual tiene un
acceso privilegiado que el hablante puede manifestar
verazmente puede manifestar verazmente ante un
publico”. Asi, los criterios con los cuales se decide
que algo es verdad cambian en cada uno de los
componentes del mundo de la vida, en tanto en el
mundo objetivo es la verdad, en el social es la rectitud,
y en el intersubjetivo se trata de la veracidad. Con
estos criterios de verdad, se entiende que en el mundo
de la vida (que en Habermas seria el acumulado de las
tres esferas antes descritas) cada mundo va llevando
una agenda de comunicacion implicita que los sujetos
incorporan en procura del entendimiento.

Segun lo expuesto hasta este punto, queda evidencia
de la categoria mundo de la vida es relevante para
la comunicacion. Pero, ademas de ello, que tiene
un fundamento decisivo en la estética, viendo este
concepto en una dimension de sentido amplia, pues
se fundamenta en la actividad perceptual (Husserl) del
sujeto, como una actividad donde se toman decisiones
relevantes para la experiencia subjetiva, la cual es, a
su vez, el fundamento del mundo social y cultural
(Habermas), y por esta via, de la accién comunicativa.
El mundo de la vida es un espacio lleno de sentido
estético, y no ya ese espacio abstracto de la geometria,



sino un espacio vital, habitado, simbolizado y lleno
de significado. Estética y comunicacion encuentran
pues, via el concepto de mundo de la vida, un
fundamento estético referido a la sensibilidad frente a
lo cotidiano, y una via de intercambio y construccion
de sentido desde la comunicacion entendida como
intercambio y puesta en comun.

Gadamer: lenguaje como acepcién del mundo

La aparicion de Gadamer en el desarrollo de la
idea del mundo de la vida, esta de la mano con su
pretension de ““...superar la modernidad en muchos
sentidos. Uno de ellos estriba en su constante y
reiterada intencién de acabar con la escision clasica
(para la modernidad) entre sujeto y objeto” (Rosales,
2009: 31). Esto implica que con Gadamer se produce
un acercamiento a una hermenéutica planteada en
términos diferentes al positivismo. Asi, se encuentra
en Gadamer una via de sintesis del camino
racionalista ilustrado en Wittgenstein (el mundo
es lo que cabe nombrar dentro del mundo) y la via
vitalista de Husserl donde el mundo de la vida surge
como una reivindicacion del cuerpo perceptivo en su
reconstruccion del sentido.

Esta perspectiva que se abre cuenta con un elemento
decisivo: la intencionalidad, ya prefigurada en
Husserl: el hombre esta en el mundo orientado hacia
la comprension del mundo. Esta orientacion implica
que sus lecturas, preferencias e interpretaciones
estan ancladas a sus intereses individuales y sociales.
La idea entonces de una intencionalidad mueve el
enfoque hacia el mundo de la vida, o el reconocimiento
de la cotidianidad como el escenario de realizacion de
unas busquedas particulares. Dadas estas btisquedas,
instaladas en lo cotidiano en relacion con lo personal,
posponen la posibilidad de un positivismo objetivista.

Un concepto importante es que la
intencionalidad humana hace que todos
los proyectos emprendidos por los seres
humanos tiene, en si mismos, la impronta
de una intencionalidad, es decir, nada de
lo que el sujeto pueda interpretar estd en
vacio, pues hay ya instalada una lectura,
una busqueda. Este elemento es heredado
de Husserl. “La intencionalidad dice que
todo dato objetivo comparte el modo de ser
de la conciencia. La intencionalidad, segin
su origen, es una categoria hermenéutica

Sophia, Vol 10 (2) 2014

[...] Al comprender a la conciencia como
un modo de ser intencional, la conciencia
no es el extremo de una confrontacion sino
el constituyente primario de una relacion
intencional” (Rosales, 2009: 33).

Asi es como en el contexto de proponer la
hermenéutica como una forma de vida, en el capitulo
“El lenguaje como horizonte de una ontologia
hermenéutica”, Gadamer se propone reconstruir una
perspectiva donde el lenguaje es el fundamento de lo
humano. En ese propésito, y fiel a su estilo, realiza
un panorama del devenir historico de las preguntas
filosoficas en torno al lenguaje, asi como los conceptos
fundantes que a través de estas se han desarrollado.
Alli, Gadamer comienza declarando que existe una
ruptura en el pensamiento moderno sobre el lenguaje.
Una ruptura que estaria referida a la eliminacion del
positivismo racionalista en la mirada sobre la relacion
entre el hombre y su mundo.

Alprofundizar asi particularmente en algunas
de las fases de la historia del problema
lingtiistico hemos llegado a percibir ciertos
puntos de vista que son bastante lejanos a
la moderna filosofia y ciencia del lenguaje.
Desde Herder y Humboldt el pensamiento
moderno sobre el lenguaje estd dominado
por un interés muy distinto. Su objetivo seria
estudiar como se despliega la naturalidad del
lenguaje humano —una perspectiva ganada
laboriosamente a la contra del racionalismo
y de la ortodoxia— en la amplitud de
experiencias de la diversidad de la estructura
del lenguaje humano (Gadamer, 1991: 526).

El contexto de esa diferenciacion que Gadamer
resalta en Humboldt, particularmente, es que en dicho
pensador el lenguaje ocupa un lugar de trdnsito entre
la individualidad y la naturaleza humana. Cuando
se le pregunta a Gadamer por la posibilidad de una
comprension universal, el autor refiere que si en algo
podemos comprendernos todos los seres humanos,
es en esa sensacion de que no siempre tenemos las
palabras suficientes para hacernos entender (Grondin,
2003). Esa cierta vivencia de incompletud que
rodea a la palabra antes y después de ser dicha, es
el espacio donde todos los seres humanos podriamos
entendernos: en la sensacion de que no siempre
logramos la comprension del otro a través de lo que
decimos. En ese espacio, sefiala Gadamer, Humboldt
procura una concepcion no positivista del lenguaje,

Articulo de Investigacion

ZO®IA — SOPHIA

45



46

ZO®IA — SOPHIA

Articulo de Investigacion

pues yano se espera de este que sea preciso en nombrar
las cosas como si entre palabras y cosas existiera una
relacion lineal y unicausal (Blasco, 1999).

En Humboldt, el

...punto de partida es que las lenguas son
productos de la ‘fuerza del espiritu” humano.
Alli donde hay lenguaje esta en accion la
fuerza lingiiistica originaria del espiritu
humano, y cada lengua esta en condiciones
de alcanzar el objetivo general que se
intenta con esta fuerza natural del hombre
(Gadamer, 1991, p. 527).

En esa linea de la fuerza del espiritu humano, donde
ocurre la accion del sonido sobre el sentido, Humboldt
ensefia a comprender las lenguas como una especifica
acepcion del mundo. Con cada lengua accedemos a
una vision del mundo (Gadamer, 1991: 528). En ese
sentido, las relaciones palabra-cosa estan sucediendo
en un terreno de pugnas bastante considerables, y no
en esa idea que nos deja el positivismo de que las
palabras funcionan como etiquetas de objetos siempre
preexistentes.

De ahi que la forma lingiiistica y el contenido que
se transmite en una lengua sean inseparables de la
experiencia hermenéutica, es decir de lo que esas
personas han vivido en su experiencia vital. Cada
lengua es una acepcion en la medida en que cada
lengua ha transmitido, prefigurado y permitido pensar
cosas diferentes. Esto implica que el lenguaje es, ya,
una hermenéusis. Decir lenguaje es, de inmediato,
referirnos a un proceso hermenéutico. Por otra
parte, para Gadamer “no so6lo el mundo es mundo en
cuanto que accede al lenguaje: el lenguaje solo tiene
su verdadera existencia en el hecho de que en ¢l se
representa el mundo” (Gadamer, 1991, p. 531). Tener
mundo es poder comportarse respecto a lo que sucede
en el mundo, lo cual exige una consciencia individual
que salga al encuentro de esos matices (horizontes)
que nos ofrece el mundo, ¢ incluso ser capaz de
construir nuestras perspectivas en el horizonte del
sentido.

Esas posibilidades que hay de ir y venir entre el sujeto
y el mundo es lo que hace necesario hablar de mundo
en oposicion al entorno. Mientras este ultimo solo
nos ofrece una perspectiva, de la cual ni siquiera se
sabe que es una perspectiva, el mundo se ensancha en
horizontes multiples. En oposicion al entorno,

... lo que caracteriza a la relacion del hombre

con el mundo por oposicion a la de todos los

demas seres vivos es su libertad frente al
entorno. Esta libertad incluye la constitucion
lingiiistica del mundo. Lo uno forma parte
de lo otro y a la inversa. Elevarse por encima
de las coerciones de lo que le sale a uno al
encuentro desde el mundo significa tener
lenguaje y tener mundo [...] esta libertad
frente al entorno es también libertad frente
a los nombres que damos a las cosas, como
expresa también esa profunda narracion del
Génesis segun la cual Adan recibio de Dios la
potestad de poner nombres. (Gadamer, 1991:
532).

Asi es como esta libertad humana connota una
libertad lingiiistica, en la medida en que cada persona
cuenta con un repertorio de conceptos e ideas sobre el
mundo, las cuales se pueden ampliar en la medida en
que viva cosas del mundo. A su vez, esta amplitud de
significados que pueden tomar las cosas del mundo,
es el mas grande reto para lograr el entendimiento
humano, pues los sujetos tienen diferentes
adscripciones frente al mundo, y no siempre se logra
compatibilizar la linea de horizonte desde la cual
hablamos y desde la cual hablan los otros.

Alli vale recordar que el lenguaje nos pone siempre
ante una experiencia compartida: usamos signos
no inventados por nosotros, que procuran el
entendimiento con otros (Monteagudo, 2012: 9). Es
decir, el lenguaje, como se dijo antes, combina la
naturaleza individual y social del sujeto. En suma,
el mundo de la vida es, en Gadamer, el espacio
donde se realizan las orientaciones derivadas de la
intencionalidad del sujeto de lograr cosas respecto
al mundo. Esta intencionalidad, posibilitada por
el lenguaje, permite que aparezca la nocion de
horizonte. El horizonte es la fraccion de mundo que
viene a tener sentido para el sujeto en una situacion
determinada. El mundo de la vida es “horizéntico™:

...el horizonte del que habla Gadamer es
precisamente este mundo-de-vida en el que
el yo se desenvuelve de manera preconsciente
y pretematica. Ya a los ojos de Gadamer, este
mundo-de-vida se sitlia como contrapropuesto
a un concepto de mundo que consiste en todo
lo objetivable por las ciencias o, ya desde
antes, por la propia conciencia del yo. El
mundo-de-la-vida estd presupuesto en toda
experiencia, por lo que es mas originario que



cualquier vivencia posterior de la conciencia
El mundo de la vida, de acuerdo con Gadamer,
es un fendémeno “horizéntico”, es decir, es
un fenémeno que abre las posibilidades de
comprension de cualquier otra vivencia. Por
eso es un mundo que se refiere directamente a
la subjetividad y es opuesto a todo objetivismo,
es historico y no se refiere al mundo “que es”,
propiamente hablando (Rosales, 2009: 35).

Dado lo anterior, en la relacion hombre—mundo,
mediada, posibilitada y definida por el lenguaje, hay
una experiencia de mundo no tematizada (aquella en
la cual existe la orientacion al mundo, pero no esta
explicitada en el lenguaje), y las experiencias que se
heredan de tradiciones sedimentadas en el lenguaje.
Esto segundo se refiere a los discursos que circulan en
el mundo social y de los cuales echa mano el sujeto
para aprehender el mundo:

...opinamos que el ‘mundo de la vida’, tanto
en su condicion de ambito de evidencias
originarias no tematizadas, como en tanto
horizonte de tradiciones sedimentadas,
permite profundizar en ese ‘mundo comun’
que, a juicio de Gadamer, es precisamente la
condicion de posibilidad de toda experiencia
hermenéutica y todo entendimiento entre los
seres humanos (Monteagudo, 2012: 7).

Asi las cosas, el recorrido que nos ha traido hasta
aca nos permite concretar tres puntos sobre los
que, a nuestra manera de ver, surge la posibilidad
conceptual de reconocer el mundo de la vida como
una categoria predecesora del interés reciente que
genera la indagacion por la cotidianidad. Una primera
idea tiene que ver con la separacion platonica entre
el mundo de las ideas y el mundo sensible. Alli
queda marcado el desprecio que, en adelante, van a
sentir muchos pensadores respecto a los sentidos, las
emociones y todo aquello que no pretenda objetivar
la realidad. Sin duda, cuando empiezan a aparecer los
estudios sobre la vida cotidiana, un primer esfuerzo
de los autores se centra en validar lo cotidiano como
un objeto (digno) de estudio.

Un segundo momento se marca con la tesis de
Wittgenstein segun la cual el mundo es lo existe
dentro del ambito del lenguaje, porque de esta manera
quedo instaurada la posibilidad de lo cotidiano como
un ambito comprensible (idea también desarrollada
por Husserl), donde la misioén del arte (y la ciencia)
seria establecer la lucha contra el silencio, es decir,

Sophia, Vol 10 (2) 2014

acercarse a lo desconocido para construir palabras
(es decir, conceptos) desde los cuales nombrarlo-
conocerlo. La ciencia y el arte aparecen, asi, como
vias de ampliacion del dominio lingiiistico. El mundo
(de la vida, de la cotidianidad) es todo lo que se
puede nombrar; el lenguaje nos acoge, nos da un
mundo en el que nos aprendemos a desenvolver.
Hay una gramatica-mundo que asoma de la mano de
Wittgenstein, donde solo puede ser fiable aquello que
viene al caso, es decir, que se puede nombrar.

Corresponde a Husserl el protagonismo del tercer
momento, aquel donde se fija la fenomenologia como
la via de acceso que permite entender el mundo de
la vida. Este método fenomenologico, con fuerte
asiento en lo perceptivo, da cuenta de lo importante
que empiezan a ser los sentidos (tan ignorados en
la filosofia clasica) para dar cuenta del mundo. La
idea de la intencionalidad humana, recalca que el
estar del hombre es, en si mismo, un acto orientado
a la comprension; la intencionalidad implica que no
puede esperarse de los sentidos que hagan reportes
neutrales de la realidad como si se tratara de maquinas
haciendo fotografias del exterior. Por el contrario,
en el modo de operar, los sentidos humanos estan
puestos al servicio de una consciencia, cifrados por
unos intereses, ¢ impulsados por unas motivaciones.
El reconocimiento de la importancia de los sentidos
en la vida humana, viene con el correlato de admitir
que el mundo cotidiano, antes demeritado, merece
ser reconocido como un espacio de importantes
decisiones.

En conjunto, vemos como lo cotidiano se redescubre
de la mano de admitir nuevos giros en el pensamiento,
donde la aspiracion a un unico mundo, una Unica
version de la realidad, han sido desplazados bajo el
reconocimiento de la diversidad de lecturas de las
que la realidad es susceptible. La vida diaria aparece
llena de objetos, personas y situaciones, ante las
cuales los sujetos se instalan y toman decisiones. Si
de la mano de Gadamer podemos ver alli un aspecto
hermenéutico impulsado hacia la comprension de la
realidad, encontramos un escenario que es cualquier
cosa menos algo pasivo.

Sin duda, la comunicacion es el proceso mediante
el cual se ensamblan las piezas y se configuran
(Habermas) los procesos de consenso sobre lo que
implica la realidad y las estrategias desde las cuales
se decide asumirla colectiva e individualmente.
Vemos entonces que lo cotidiano es el escenario
donde surgen las actividades humanas, incluida la
ciencia, la estética el camino por donde circulan los

Articulo de Investigacion

ZO®IA — SOPHIA

47



48

ZO®IA — SOPHIA

Articulo de Investigacion

intercambios sensibles, y la comunicacion el proceso
de configuracion de los acuerdos intersubjetivos.

Referencias bibliograficas

Acebes, R. (2001). Subjetividad y mundo de
la vida en Husserl y Merleau-Ponty:
historia, cuerpo y cultura. Tesis doctoral,
Universidad Complutense de Madrid,
Facultad de Filosofia. Director: Antonio
Miguel Lopez Molina.

Bachelard, G. (1966). Psicoandlisis del fuego.
Alianza, Madrid.

Bauman, Z. (2005). Amor liquido. México, FCE.
Bauman, Z. (2000). Vida liquida. Paidds, Barcelona.

Blasco, J., T. Grimaltos y D. Sanchez. (1999). Signo
y pensamiento. Ariel, Barcelona.

Cabrera, J. (2002). Cine: 100 afios de filosofia.
Gedisa, Barcelona.

Castells, M. (2002). La Era de la Informacion. Vol.
I: La Sociedad Red. México, Distrito
Federal: Siglo XXI Editores. 2002.

Deleuze, G. (1974). Spinoza, Kant, Nietzsche. Labor,
Barcelona.

De Hipona, San Agustin (2003). E/ maestro o sobre el
lenguaje. Traducciéon Atilano Dominguez.
Trotta, Espafia.

Droz, G. (1995). Mitos platonicos. Labor, Argentina.

Echeverria, R. (2002). Ontologia del lenguaje.
Dolmen, Madrid.

Ferrater Mora, J. (2001). Diccionario de filosofia.
Ariel, Barcelona.

Foucault, M. (2004). Hermenéutica del sujeto. FCE,
Meéxico.

Freud, S. (1983). Totem y tabu. Alianza, Madrid.

Gadamer, H. (1991). Verdad y método: Fundamentos
de una hermenéutica filosofica. Traduccion
de Ana Agud y Rafael de Agapito.

Salamanca, Espaiia.

Garcia, C. (2002). Historia de la ética. Vol. 1. De
los griegos al Renacimiento. Critica,
Barcelona.

Garcia Canclini, N. (2009). Consumidores y
ciudadanos: Conflictos multiculturales de
la globalizacion. Mondadori, Méjico.

Gil Calvo, E. (2001). Nacidos para cambiar. Taurus,

Madrid.
Gonzalez, J. (1995). El discurso televisivo:
Espectaculo de la  posmodernidad.

Catedra, Madrid.

Grondin, J. (2003). Introduccion a Gadamer. Herder,
Barcelona.

Johnson, F. (2011). El cuerpo como posibilidad de
la vida: el modo de despliegue del mundo
concreto. Alfa, (33), p. 115-130.

Habermas, J. (1987). Teoria de la accion
comunicativa, vol. 1. Taurus, Madrid.

Hoyos, G. (2011). Los intereses de la vida cotidiana
y las ciencias (Kant, Husserl, Habermas).
Universidad Nacional de Colombia,
Bogota.

Hoyos, G. (2012). Investigaciones fenomenologicas.
Siglo del hombre editores, Bogota.

Husserl, E. (1991). La crisis de las ciencias europeas
v la fenomenologia trascendental. Trad.
Muiioz, J. Critica, Barcelona.

Kant, L. (1983). Fundamentacion de la metafisica de
las costumbres. Espasa-Calpe, Madrid.

Maffesoli, M. (2007). El crisol de las apariencias:
Para una ética de la estética. Siglo XXI,
Mg¢jico.

Maturana, H. y Varela, E. (1990). El darbol del

conocimiento: las bases biologicas del
conocimiento humano. Debate, Madrid.

Monteagudo, C. (2012). Mundo de la vida,
lenguaje y ciencias humanas en Ia
hermenéutica de Gadamer. Conferencia en



el Seminario “Asedios fenomenoldgicos
y hermenéuticos: Mundo de la vida y
ciencias humanas”, Universidad del
Cauca, Colombia, 26 - 28 de setiembre.

Padial, J. (1996). Aspectos gnoseoldgicos de la
nocion de mundo. Anuario filosofico, No.
26, p. 901-910.

Palacio, M. (2005). Vida y Mundo: Reflexion a
partir de Dilthey y Husserl. Cuadernos de
filosofia latinoamericana. Vol. 26 (92). p.
139-153.

Platén. (1979). La Republica. Espasa-Calpe, Madrid.

Platén. (2011). Didlogos. Edicion a cargo de Carlos
Garcia Gual. Gredos, Madrid.

Rosales, D. (2009). La interpretacion gadameriana
de la lebenswelt de Husserl en verdad y
método. La lampara de Diogenes, (18 y
19), pp. 31-44.

Serrano, S. (2000). Comprender la comunicacion:
El libro del sexo, la poesia y la empresa.

Sophia, Vol 10 (2) 2014
Paid6s, Barcelona.

Schutz, A. y Luckmann, T. (2009). Las estructuras
del mundo de la vida. Amorrortu, Buenos
Aires.

Soto, G. (2010). En el principio era la physis: el
logos filosofico de griegos y romanos.
Editorial UPB, Medellin.

Vargas Llosa, M. (2012). La civilizacion del
espectaculo. Alfaguara, Madrid.

Verdu, V. (2003). El estilo del mundo. Barcelona,
Anagrama.

Villamil, M. (2003). Fenomenologia del cuerpo y su
mirar. Universidad Santo Tomas, Bogota.

Wittgenstein, L. (2009). Tractatus logico-
philosophicus: Investigaciones filosoficas
sobre la certeza. Traduccion de Reguera,
1. Gredos, Madrid.

Articulo de Investigacion

ZO®IA — SOPHIA

49



	galeras sophia 10n2 35
	galeras sophia 10n2 36
	galeras sophia 10n2 37
	galeras sophia 10n2 38
	galeras sophia 10n2 39
	galeras sophia 10n2 40
	galeras sophia 10n2 41
	galeras sophia 10n2 42
	galeras sophia 10n2 43
	galeras sophia 10n2 44
	galeras sophia 10n2 45
	galeras sophia 10n2 46
	galeras sophia 10n2 47
	galeras sophia 10n2 48
	galeras sophia 10n2 49

