
210

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

Información de la Revista
Título abreviado: Sophia
ISSN (electrónico): 2346-0806
ISSN (impreso): 1794-8932

Información del artículo
Fecha de recibido: Enero 21 de 2014

  Fecha de evaluación: Marzo 2014 
    Fecha de aceptación: Dic 04 de 2014

El lenguaje de la poesía y su valor para el conocimiento no proposicional, un acercamiento desde 

wittgenstein y jitrik1

The language of poetry and value for not propositional knowledge, and approach wittgenstein from and 
jitrik

	

Resumen

El texto argumenta, a partir de las ideas que presenta Wittgenstein en el Tractatus logico philosophicus, 
la importancia de la poesía en el interés humano de comprender algunas cuestiones que trascienden el 
conocimiento del lenguaje lógico y proposicional. Así, en la primera parte, y desde la obra del crítico literario 
Noé Jitrik se describen las tres actitudes prototípicas de acercamiento a los textos poéticos: la actitud de lectura, 
de descripción y de interpretación. En tanto el artículo arriesga una interpretación del poema de Pablo Neruda: 
Alturas de Macchu Picchu, aclara en mayor detalle la actitud interpretativa. La segunda parte, muestra lo que 
llama Wittgenstein el espacio lógico. Desde la tesis isomórfica del lenguaje, y en conexión con algunas ideas 
expuestas desde Jitrik, se argumenta que lo que en el Tractatus Wittgenstein  se reconoce como lo místico o 
trascendente, encuentra su forma de manifestación en el espacio, ya no lógico, sino de la poesía. Así, se intenta 
concluir que en el interés de la comprensión y la formación integral de las personas, la lectura interpretativa de 
poemas es tan fecunda como el estudio de las distintas disciplinas que se constituyen en el lenguaje lógico y 
proposicional.  

Palabras clave: Conocimiento lectura, formación, poesía, proposición,

1. Algunas de las ideas que se exponen en este artículo son el resultado de las discusiones que se han gestado en el grupo de investigación 
Razones y Acciones de la Universidad del Quindío, en el marco del proyecto de investigación: Análisis de las implicaciones que las nocio-
nes de lo mental tienen en la concepción de lo moral, financiado por la Vicerrectoría de Investigación de la Universidad del Quindío. Sea 
este el medio para agradecerle a la Universidad del Quindío los espacios brindados para las discusiones académicas.

Mg. Universidad del Quindío. Quindío, 

Armenia, Colombia gposada@uniquindio.edu.co

PhD. Universidad del Quindío. 
Armenia, Colombia. Email: pfdiaz@uniquindio.edu.co

Jorge Gregorio Posada Ramírez1

Pedro Felipe Díaz Arenas2

Artículo de Investigación



211

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

Sophia, Vol 10 (2) 2014

Introducción

La desmedida devoción humana hacia la ciencia 
ha venido desprestigiando otro tipo de productos 
culturales, que si bien no son tan efectivistas como 
los científicos, le ofrecen a los estudiantes ya sea 
de educación básica, media o superior espacios 
indispensables para su formación integral. Como 
caso palmario, el descredito de la poesía parece 
ser proporcional al aumento reverencial que las 
instituciones encargadas de fomentar la formación 
académica dan a la ciencia y la tecnología. 

No obstante, desde los mismos presupuestos del 
lenguaje científico puede justificarse y encomiarse 
la experiencia intelectual que brinda el lenguaje de 
la poesía. Así, el Tractatus logico philosophicus de 
Wittgenstein que para los positivistas lógicos y los 
estudiosos de la ciencia es el canon del lenguaje 
del verdadero conocimiento: el de la ciencia, puede 
leerse como una obra que le abre un lugar a la poesía, 
motivando a su encuentro. Cuando Wittgenstein al 
final del Tratatus dice: “De lo que no se puede hablar 
lo mejor es callar” (Tractatus: 7) más que hacer una 
prescripción negativa, en la que solo lo científico 
tiene derecho a la voz, empuja del espacio lógico 
(configurado por proposiciones y hechos) a un nuevo 
espacio: al espacio poético, lugar donde pueden 
darse las vivencias más trascendentales y humanas, 
aquellas que nos acercan a lo bello y lo bueno. 

Así, el deber de que en todos los niveles de formación 
académica exista un compromiso de los profesores, 
estudiantes e instituciones no solo con el conocimiento 
verdadero, sino también con la formación integral, 
puede argumentarse desde el reconocimiento de 

Abstract

The text argues, based on the ideas presented by Wittgenstein in the logic Philosophicus Tractatus  , the 
importance of poetry in human interest to understand some issues that transcend logical and propositional 
knowledge of the language. Thus, in the first part, and from the work of literary critic, Noah Jitrik, attitudes of 
the three prototypical approach to poetic texts are described: Reading attitude of description and interpretation. 
While the Article risks an interpretation of the poem by Pablo Neruda: Alturas de Macchu Picchu “ “The 
Heights of Macchu Picchu”, explains in greater detail the interpretive attitude. The second part shows what 
Wittgenstein called logical space. Since the isomorphic theory of language, and in connection with certain ideas 
set from Jitrik, which argues that in the Tractatus Wittgenstein recognized as mystical or transcendent, finds its 
manifestation in the form of space, and not logical, but poetry . The intention is to conclude that in the interest 
of understanding and comprehensive training of people, interpretive reading of poems is as fruitful as the study 
of the various disciplines that constitute the logical and propositional language. 

Keywords: Knowledge, Jitrik, poetry, proposition, Wittgenstein

los límites del lenguaje de la ciencia, límites desde 
los que se vislumbra a la poesía como un tipo de 
lenguaje y expresión humana que nos acerca a lo que 
Wittgenstein considera lo trascendental o místico de 
la existencia humana: la vivencia de lo bueno y lo 
bello.  

De otra parte, y como lo describe el crítico literario 
Noé Jitrik, la interpretación de un poema involucra 
altos requerimientos intelectuales. Leer, describir e 
interpretar, tres de las más necesarias competencias 
académicas se ponen a prueba cuando las personas 
se acercan a los poemas. Si la formación tanto de los 
estudiantes de colegio como de los universitarios se 
enfoca principalmente en capacidades académicas, la 
poesía al poner a prueba y exigir un alto uso de estas 
tres habilidades es consistente con la formación de 
nivel básico y superior. 

Así, en este artículo se podrán encontrar algunos 
elementos que vindican el valor del lenguaje de la 
poesía. Es un intento de acercamiento a la poesía 
como un producto humano que estimula habilidades 
intelectuales y que nos conecta con ideas y vivencias 
trascendentales. El trabajo muestra que desde el 
mismo espacio y lenguaje de la ciencia se puede ver a 
la poesía  como un arte que cultiva aspectos integrales 
de lo humano. 

Materiales y métodos 

Este trabajo se realiza a partir del tipo de investigación 
pura, también llamado básico o teórico. Su punto 
de partida es un conjunto de conceptos presentes 
en la obra de un filósofo y de un crítico literario: 
Wittgenstein y Noé Jitrik. Tiene como finalidad 

Artículo de Investigación



212

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

formular una propuesta teórica de interpretación 
literaria, propuesta que se elabora, a partir de la 
original conjugación entre la filosofía del Tractatus y 
algunas ideas de la crítica literaria de Jitrik.  Al final 
se contrasta la propuesta como la interpretación de un 
poema: Alturas de Macchu Picchu de Pablo Neruda.  

Como estrategia de investigación se usa el “análisis 
conceptual”. Se inicia con la revisión de algunos 
conceptos propios de la literatura pertinente sobre 
el tema. De ello se obtienen argumentos que, dada 
su coherencia y poder comprensivo, permiten llegar 
a una serie de categorías. Desde ellas se interpreta 
un poema para intentar probar una posibilidad de 
acercamiento a la poesía, y a cierto tipo de vivencias 
humanas no asequible desde el lenguaje de la ciencia. 

Resultados

Se encontró que uno de los análisis filosóficos más 
influyentes al conocimiento científico, el que toma 
como base la teoría del Tractatus logico philosophicus, 
paradójicamente invita a que desde afuera de la ciencia 
se aborde la realidad trascendental de la condición 
humana. Así, se constató que el lenguaje veritativo de 
la ciencia, una vez que establece sus límites, anima a 
que desde otro tipo de saber se afronte asuntos vitales 
de lo humano como son el sentido de la vida, lo bueno 
y lo sublime. Se halló que el espacio de lo poético 
es un lugar en el que se logran obtener vivencias de 
realidades trascendentes de lo humano, de lo que se 
infiere, que la promoción de la poesía es tan vital para 
la formación integral como lo es el conocimiento 
científico. Se encontró que la lectura de poemas 
además de producir un goce sensitivo, conduce al uso 
de refinadas capacidades intelectuales, como son las 
que afloran al describir e interpretar el contenido de 
los poemas. El artículo es una invitación a que desde 
el lenguaje mismo de la ciencia se reconozca el valor 
de la poesía, e intenta ofrecer como resultado final, el 
reto a que se asuma a la poesía como un bien cultural 
tan importante para la formación humana, como lo 
son las tradicionales disciplinas del conocimiento.                  

Tres tipos de actitudes para acercarse a los textos 
poéticos

En su texto inédito Poema con secreto, hacia una 
crítica de la poesía, el crítico literario Noé Jitrik  
presenta la que puede ser la primera distinción básica 
para los que queremos introducirnos en el estudio 
de textos poéticos, y arriesgarnos a una posible 
interpretación de algunos de ellos. Dice Jitrik que 
pueden darse tres actitudes claramente diferenciables 
cuando nos acercarnos a la poesía, las que marcan el 

tipo de relación que se tendrá con los textos poéticos. 
Un poema puede ser leído, descrito o interpretado. Y 
aunque a primera vista parecen la exposición de un 
método ascendente, que tiene como base la lectura 
y que se alza hasta la interpretación, en la propuesta 
de Jitrik se justifica la independencia de cada una de 
estos tres rasgos. No es obligación del lector de poesía 
avanzar hacía su descripción, ni del que la describe, 
buscar su interpretación.  

La lectura, la descripción y la interpretación más 
que momentos o pasos que necesariamente han de  
sucederse, son gestos, son actitudes hacia los poemas. 
Sin embargo, estas actitudes no dependen únicamente 
de las personas que enfrentan el texto poético. 
Gracias a una convergencia entre lo que reposa en el 
poema, con las cualidades tanto intelectuales como 
emocionales del que se acerca a ellos, los poemas 
se prestan para ser leídos, descritos o interpretados. 
Como en potencia, en  ellos yacen las condiciones 
necesarias de estas tres actitudes, las cuales se 
actualizan un vez que se da el encuentro del poema 
con quien decide adentrarse en sus palabras. 

Jitrik señala que cuando se está ante la actitud de 
lectura, el lector se satisface con las reacciones 
inmediatas que genera el poema. El placer de vivir 
el raudal de emociones que provocan sus palabras, 
versos y silencios, el goce mismo del sentir, ya sea 
pesadumbre o dolor, felicidad o placer es prototípico 
de la actitud de lectura hacía el texto poético. Puede 
decirse que en la lectura, como una actitud de 
acercamiento a la poesía, el lector queda cautivado 
ante las imágenes y encuentros de sensaciones que 
brinda el poema. Su disposición sería más pasiva que 
activa. El lector se deja alienar del poema, lo recibe y 
lo vive dentro de los límites sensoriales que le ofrece.  

A modo de ilustración, vale la pena recordar la manera 
cómo Gabriel García Márquez soportó los difíciles 
tiempos que vivió en Bogotá, mientras asistía a clases 
de derecho en la Universidad Nacional. Su forma de 
lidiar contra su estrecha situación económica y el 
desgano que le causaba proyectarse como un abogado, 
consistía en meterse en un tranvía a dar giros. Pero 
mientras esto ocurría fuera de él, en su interior estaba 
absorto en la lectura de versos que lo blindaban de 
lo tediosa de su situación. García Márquez durante 
estos momentos fue lector de los piedracielistas2. El 
lirismo excesivo de esta poesía, como una campana 
hecha de imágenes y sonidos, lo aislaba de: “Aquellas 

2. Los piedracielistas es el nombre bajo el cual se reune a un grupo de poétas colombianos 
de finales de la tercera decada del siglo XX, entre ellos Jorge Rojas, Eduardo Carranza, 
Arturo Camacho Rodriguez. El movimiento fue fundado por Jorge Rojas y se dio a cono-
cer con la públicación de los cuadernos de Piedra y cielo.   

Artículo de Investigación



213

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

Sophia, Vol 10 (2) 2014

tardes de adolescencia que parecían arrastrar una cola 
interminable de otros muchos domingos perdidos”. 
(García, 2002:310) García Márquez, siendo apenas 
un joven que recién terminaba el bachillerato se valía 
de los versos que leía para gestionar en su interior un 
cambio de emociones.

De otro lado, en la actitud descriptiva el poema 
irrumpe en las rutinas del pensamiento, establecidas 
por el hábito de los saberes de quien lo aborda. 
El poema colisiona con el sistema de juicios y 
conocimientos que posee el que actúa desde la 
actitud descriptiva, irradiándole inusuales maneras 
de percepción. Se produce, en palabras de Jitrik: 
“un ingreso a lo diferente” Ya sea porque el poema, 
como un resplandor permite ver relaciones ocultas 
en la red de los saberes o porque las genera, el rasgo 
característico de la actitud descriptiva es su dirección 
hacia la transformación de la mirada; se instaura en 
la mente como una nueva forma de entender y vivir 
las experiencias. Así, habrá un antes y un después en 
el sistema de conceptos que posee aquel se enfrenta 
desde la actitud descriptiva a un texto poético.

Por esto, la actitud descriptiva no se delimita y 
contiene en la fugacidad emocional, la que es más 
propia de la actitud de lectura. Tampoco va tras algo 
que se oculta en el poema, pues a partir de lo que 
en él se muestra, busca definir su tema, su sentido e 
intenciones. Jitrik señala como propio de la actitud 
descriptiva: “instituir circuitos y asociaciones que 
explicarían el sentido de los poemas”(p. 4)

A modo de ejemplo, basta considerar los libros en 
que los poetas o editores agrupan a partir de temáticas 
distintos poemas; hilos temáticos conectan a los 
poemas. Un solo caso palmario: Explorando el mundo, 
poesía de la ciencia edición de Miguel García Posada 
(2006); geografías distantes o centurias lejanas, como 
en la que vivió Dante Alighieri, conviven en el libro 
con la de Borges, teniendo como único puente el tema 
de la ciencia. 

En la literatura colombiana, cuando la poeta María 
Mercedes Carranza asume la dirección de la Casa 
Silva y circunscribe a la poesía la misión de apaciguar 
la violencia social, bajo el lema: “las palabras pueden 
reemplazar las balas” (Alvarado, 2014: 521) su 
disposición hacia la poesía era temática, lo que es 
propio de la actitud descriptiva; buscaba, encontraba, 
y si no, le imponía a la poesía relaciones que la 
hicieran un instrumento de humanización. 

Finalmente, la actitud interpretativa, la que intenta 
representar este trabajo teniendo como horizonte el 

poema de Neruda: Alturas de Macchu Picchu, asume, 
como lo describe Jitrik, que los poemas tienen un 
decir, manifiestan con claridad una idea, pero también 
contienen un querer decir algo que no es manifiesto, 
sino que está latente en ellos. Es el decir, lo que se 
muestra y es visible en el poema, el lugar que es 
tomado por la actitud descriptiva. De otra parte, el 
querer decir es aquello que está velado, y que sugiere, 
después de que se ha tratado con el poema, que hay 
algo oculto en él, que a pesar de todo muchas cosas 
quedan por abordarse. El querer decir es el espacio de 
la actitud interpretativa.   

La actitud interpretativa es la asumida por los que 
sienten, que a pesar de que han recorrido el poema en 
detalle hay todavía mucho de inconcluso; como si el 
poema debiera revelar mucho más de lo que muestra. 
Jitrik dice que para acoger la actitud interpretativa se 
debe tener la convicción o la intuición de que existe 
un hueco en el poema, de que hay algo más que es 
necesario saturar. Para adoptar la actitud interpretativa 
ha de sentirse que: “No es posible que no haya algo 
más, al menos hay alusiones que remiten a otra parte, 
recuerdos que vienen a crear una incertidumbre, 
sensaciones fantasmales de presencias que obligan a 
detenerse e impiden satisfacerse con un estar ya ahí. 
(Jitrik,  4) 

La inquietud e inconformidad generada por la 
convicción de que hay un querer decir en el poema, 
agita el deseo de interpretación, de encontrar en 
sus profundidades ese algo que intente serenar las 
palpitaciones que vive quien busca interpretarlo. 
Se trata, como dice Jitrik, de aceptar que los textos 
guardan secretos, que velan posibilidades de 
significación, siendo el acto de interpretación el 
proceso de producción de significación. No obstante, 
el proceso es continuo, no concluyente. Ninguna 
interpretación de un texto es la definitiva, ninguna 
significación aprehendida es “la significación”. 
Dice Jitrik en su libro Roberto Arlt o la fuerza de la 
escritura: 

Irreductible, el proceso de producción de 
significación remite a lo irreductible que hay 
en toda transformación textual y que perdura 
en lo que obtiene no rindiéndose en lo que 
la motiva: la significación como riqueza en 
movimiento, sigue vibrando en la lectura y 
se prolonga después de ella. (Jitrik, 2001, 
pág. 59)

Hay que señalar que, por lo hasta ahora enunciado 
acerca de la actitud interpretativa, prima facie parece 
implicar que solo unos pocos, los elegidos, puede 

Artículo de Investigación



214

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

adoptar esta actitud. Develar el secreto, hondear 
las profundidades de los poemas parece que no 
es para el común de los que leen o estudian. No 
obstante, la actitud interpretativa pasa más por el 
trabajo disciplinado y laborioso, que por los dotes 
de clarividencia. Las condiciones de interpretación 
que expone Jitrik bosquejan además un método de 
interpretación en el que prima el hacerse mismo en 
el trabajo laborioso, que el seguimiento de fórmulas 
mágicas 

En el intento de esbozar la propuesta de Jitrik es 
conveniente retomar lo que se dijo inicialmente de 
los textos poéticos y de quienes se acercan a ellos. 
Lo primero es que en los poemas reposa como en 
potencia las condiciones para ser leídos, descrito o 
interpretados. Lo segundo es que quienes se acercan 
a la poesía lo hacen desde los marcos conceptuales, 
tejidos por la especificidad de sus saberes y 
experiencias. Sin estas dos condiciones iniciales 
es imposible la interpretación de los poemas. Si 
no existe algo latente, que es objetivo del poema, 
objetivo en el sentido de que reside en él de manera 
intrínseca, no es posible la interpretación. Así mismo, 
la interpretación es una acción humana que exige un 
sujeto cognoscente, esto es, un individuo que dotado 
con una red de conceptos e ideas, los lance al poema, 
para intentar aprehender en ellos lo que permanece 
escondido en el fondo como un secreto. 

A la justificada la existencia de latencias ocultas en el 
poema, y de un investigador que provisto de una red 
conceptual e inmerso en el proceso de producción de 
significación interactúa con el poema, Jitrik suma una 
idea para aclarar la actitud interpretativa. Valiéndose 
de una imagen, la imagen de la esfera, recoge clara y 
sustancialmente la condición que necesariamente ha 
de darse como fase inicial en el encuentro poema e 
individuo que busca su interpretación. Al principio del 
encuentro, y dada ya la convicción de que hay decires 
ocultos en el poema, este se muestra como una esfera 
perfectamente simétrica. En su interior nada le falta o 
le es excesivo; por fuera liza, cerrada e impenetrable, 
sin inicio ni fin, al parecer perfecta. No obstante, 
enigmática. Así, la convicción que se manifiesta en 
la inquietud de que el poema tiene muchas cosas por 
decir, entra en tensión con esa primera mirada que lo 
ve, a su vez, como una esfera perfecta, inaccesible a 
sus secretos.

La propuesta de Jitrik da un paso más. Señala cómo 
a pesar de esta primera impresión, la que justamente 
llena de perplejidad y vivacidad la actitud de 
interpretación, la mirada atenta y laboriosa se ha de 

topar con fisuras, pequeñas grietas que el ojo desnudo 
y no agudo no podrá ver, pero que la experticia y 
la paciencia sí dejan ver.  Dice Jitrik en Poema con 
secreto:

¿Qué son esas grietas en un poema? 
Imaginemos, recojamos experiencias de 
lecturas, descripciones e interpretaciones 
que hay muchas desde siempre, siempre, en 
algunas de ellas algún atisbo, una luz que ha 
titilado y se ha apagado, una impresión que 
se disipa pero que queda consignada. (Pág. 
7)

La actitud interpretativa enfrenta el reto de adentrarse 
a la esfera. De valerse de las pequeñas fisuras para 
sondear y hallar destellos, que permitan que la mirada 
registre hechos, significaciones ocultas. 

Una última cosa es de anotar, de importancia capital, 
con respecto a las condiciones que requiere la 
actitud interpretativa hacía los poemas, un aspecto 
que propone el profesor Jitrik y que democratiza 
la posibilidad de la interpretación. Sin atacar o 
desmeritar las grandes tradiciones de crítica literaria, 
para Jitrik toda interpretación implica una red de 
creencias, intereses, lecturas, prelecturas; implica, en 
una palabra: ideologías. Y suponer que una ideología 
es superior a otras, o que unas únicas tendencias de 
interpretación han de adoptarse, desdice el hecho de 
que en los poemas subyacen múltiples posibilidades 
de significancias. Posibilidades que son solo viables 
en tanto existan la pluralidad de miradas, de ideologías 
que las actualicen. Así, en la propuesta de Jitrik el 
pluralismo ideológico es condición necesaria para la 
actitud de la interpretación. 

El binomio interpretación-ideología puede arrastra 
hacia la idea de que las interpretaciones, como 
la mayoría de las ideologías, se erigen sobre el 
establecimiento de verdades definitivas, así que, una 
vez obtenida una interpretación se ha develado todo 
lo real e intrínseco en el poema. La ideologización 
de la interpretación pareciera que mata los enigmas 
del poema. Consciente de esto, Jitrik no rehúsa el 
carácter ideológico de la interpretación, por salvar en 
su propuesta los siempre latentes e inacabados querer 
decir de los poemas. Para él, es un hecho tan real 
como la lluvia la presencia de las ideologías en toda 
interpretación. Pero previene de las consecuencias 
de las ideologizaciones prescribiéndole a toda 
interpretación la presentación explícita de la red de 
ideas, supuestos, lecturas e intereses desde los que se 
da la interpretación. Así, propone la desideologización, 
una palabra algo liosa que designa una técnica simple 

Artículo de Investigación



215

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

Sophia, Vol 10 (2) 2014

para hacer coherente el inevitable carácter ideológico 
de la interpretación, con la propiedad de apertura de 
interpretaciones de los poemas. Dice Jitrik que hacer 
evidentes desde qué ideas, desde qué posiciones se 
interpreta el texto, implica la aceptación de que es 
una interpretación, elaborada desde un punto de vista, 
punto de vista que ha ser presentado necesariamente. 
En sus palabras: “Desideologizar, entonces, significa 
poner de relieve lo que ciertas ideologías tratan de 
ocultar de sí mismas: y eso no puede hacerse sino 
desde ideologías que, sin por eso anularse, son 
capaces de mostrarse en su operación misma.” (Jitrik, 
2001:58).   

Señalado lo anterior, y con  la intención de arriesgar 
el uso de este modelo de interpretación, teniendo 
como referencia el poema Alturas de Macchu Picchu 
de Pablo Neruda, se pasa a la segunda parte de este 
texto. Así, primero se presenta la red de creencias y 
presupuestos desde los que se asume la interpretación 
del poema. Se mostrará la ideología desde la que se 
arriesga una interpretación del poema; intentando así 
cumplir con el requisito de desideologización de la 
interpretación. Posterior a esto, se intentará mostrar 
desde los lentes teóricos descritos, la mirada que a 
partir ellos se obtiene del poema Alturas de Macchu 
Picchu.  

Desideologizar: del espacio lógico de Wittgenstein 
al espacio de la poesía

 Con el propósito de establecer los límites del 
pensamiento, el filósofo Ludwig Wittgenstein 
escribió uno de los más influyente libros de la 
filosofía del lenguaje: Tractatus logico philosophicus. 
Metodológicamente optó por establecer los límites 
del lenguaje para en ellos establecer los alcances del 
pensamiento. En el prólogo del Tractatus dice: 

El libro quiere, pues, trazar un límite al 
pensar o, más bien, no al pensar, sino a la 
expresión de los pensamientos: porque para 
trazar un límite al pensar tendríamos que 
poder pensar ambos lados de ese límite 
(tendríamos en suma, que poder pensar 
lo que no resulta pensable) Así pues, el 
límite solo podrá ser trazado en el lenguaje 
(Wittgenstein, 1994:11).

Wittgenstein llama teoría isomórfica del lenguaje a 
su propuesta. Afirma que la estructura de este ha de 
ser idéntica a la estructura de los hechos del mundo, 
porque solo así los hechos pueden ser presentados 

o figurados en él. Dado que a través del lenguaje se 
pueden representar los hechos del mundo, entonces, 
tanto uno, lenguaje, como los otros, los hechos, 
poseen características similares. Por ejemplo, si  se 
afirma que “la mesa es de madera” y esta afirmación es 
verdadera, es porque el lenguaje, reflejo de los hechos 
del mundo, ha de poder adaptarse a la estructura 
de este hecho. Si el lenguaje y el mundo tuvieran 
estructuras distintas, entonces no sería sostenible 
nuestra convicción de que a través del lenguaje se 
puede narrar como ocurren los hechos en el mundo. 

Wittgenstein escribe que: “En la figura y en lo figurado 
tiene que haber algo idéntico en orden a que aquella 
pueda siquiera ser figura de esto. (Tractatus: 2.161) y 
“Lo que la figura ha de tener en común con la realidad 
para poder figurarla a su moda y manera –correcta 
o falsamente- es su forma de figuración.”(Tractatus: 
2.17)

Sobre esta idea construye Wittgenstein su propuesta 
sobre los límites y el sentido del lenguaje. El lenguaje 
con sentido es aquel que coincide con la estructura 
de los hechos: el lenguaje proposicional, siendo la 
proposición el signo proyectivo del mundo. Las 
proposiciones, en tanto poseen la estructura de los 
hechos del mundo, permiten no solo la figuración de 
los hechos que existen, sino de todas las posibilidades 
de su existencia. 

El espacio que surge de esta limitación lingüística 
exhibe sus fronteras en la relación proposición-hecho, 
dada a través del isomorfismo de sus estructuras. 
Además, en tanto el carácter de la proposición es 
signo, forma, más que contenido, el espacio que 
propone Wittgenstein es un espacio lógico, en el 
que tanto la proposición como los hechos reales y 
posibles tienen lugar. Dice: “los hechos en el espacio 
lógico son el mundo” (Tractatus: 1.13), y “Aunque 
a la proposición solo le es dado determinar un lugar 
del espacio lógico, el espacio lógico total tiene, sin 
embargo, que venir dado ya por ella (Tractatus 3.42).           

Fuera de este espacio está para Wittgenstein lo 
indecible, lo que no puede ser abrazado por el 
pensamiento proposicional. Así, filosofía, religión, 
ética, estética en tanto teorías que se constituyen 
con un tipo de expresiones que no siguen la relación 
proposición-hecho están fuera del espacio lógico 
de Wittgenstein. Dirá, por ejemplo, de su mismo 
Tractatus, que debe ser tirado, arrojado, como quien 
requiere subir a través de una escalera a un lugar para 
quedarse, una vez que lo ha hecho debe arrojar la 
escalera olvidándose de ella. En tanto su filosofía no 
habla de hechos del mundo, sino de la forma cómo 

Artículo de Investigación



216

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

se piensan o se expresan a través del lenguaje, pero 
no de hechos localizables espacio temporalmente, su 
propuesta, y no solo ella, sino toda la filosofía debe 
ser proscrita del espacio lógico proposicional. Su 
llamado es pues al silencio, al silencio proposicional. 
“De lo que no se puede hablar lo mejor es callar” 
(Tractatus: 7).

Para muchos, los positivistas lógicos por ejemplo, 
el Tractatus de Wittgenstein es la bancarrota de  la 
filosofía. La ética, la estética, la filosofía misma 
debería tirarse como se tiró la escalera. ¿Cuál es el 
sentido de la vida? ¿Qué es lo bueno o lo malo? ¿Qué 
es lo bello o lo sublime? serían preguntas carentes 
de sentido, abordadas por aquellos que en tanto no 
ven los alcances del lenguaje y del entendimiento 
se niegan a aceptar su irracionalidad. No obstante, 
confunden la parte con el todo, pues el mismo 
Wittgenstein en el Tractatus exhorta a asumir, ya no 
desde el espacio lógico, sino desde otro tipo de lugar, 
uno que esté fuera de la relación proposición-hecho, 
aquellos temas que son reales y que existen con tanta 
ontología como los hechos del mundo, a pesar de que 
no sean abordados por el lenguaje proposicional. Dice 
Wittgenstein: “Lo inexpresable, ciertamente, existe. 
Se muestra, es lo místico”. (Tractatus: 6.522) Dirá 
que la ética no puede expresarse en proposiciones, 
pues “Las proposiciones no pueden expresar nada 
más alto” (Tractatus: 6.42). 

Al igual que lo místico, la ética no se dice sino que 
se muestra. En su texto sobre ética Wittgenstein 
dice: “La ética, si es algo, es sobrenatural y nuestras 
palabras solo expresarán hechos; así como una taza 
de té contiene solo una taza llena de agua, inclusive si 
yo vertiera en ella un galón” (Wittgenstein, 1989:37) 
Finaliza este texto señalando la imperiosa condición 
humana de ir más allá del espacio lógico, de negarse a 
rehusar los temas que asisten vitalmente la condición 
humana. Este ir más allá lo describe Wittgenstein 
como ir contra los muros de nuestra jaula. 

Así, al describir los límites del lenguaje, Wittgenstein 
señala también la necesidad humana de trasgredir 
sus fronteras. De salir del espacio proposicional para 
acceder a las experiencias místicas, las que como 
vivencias, no se dicen sino que se muestran. La 
trasgresión lingüística solo es posible con lenguaje, 
pero no proporcional, sino uno que sea móvil, que 
tenga como propiedad la apertura constante y el 
desdén por la fijeza de estructuras. Es el lenguaje 
de la poesía, lenguaje intrínsecamente no lógico, 
ni proposicional, el que parece responder al reto de 
Wittgenstein de no decir, sino mostrar lo místico, 

aquellas vivencias humanas trascendentales, pero 
inabarcables por la ciencia. En el ensayo de Noel 
Jitrik: Alturas de Macchu Picchu, una marcha 
piramidal a través de un discurso poético incesante 
(1987) puede verse el llamado de Wittgenstein a lo 
poético. No solo porque Jitrik presenta a la poesía 
como movilidad, al lenguaje poético como alteración 
constante de la estabilidad lingüística, sino porque 
la poesía misma, y en especial, el poema Alturas 
de Macchu Picchu más que palabras o referencia a 
cosas, acciones o recuerdos, es imagen, imagen llena 
de movilidad. Dice Jitrik:  

La imagen no es una representación, sino 
algo nuevo, producido por transformación. 
Lo nuevo, a su vez, es la entrega de una 
ausencia: la imagen es una mediación entre 
lo que falta y lo que se nos ofrece, pero 
mediación concreta regida por leyes propias 
(Jitrik, 1987:535).

Dicho esto, se justifica la interpretación del poema 
Alturas de Macchu Picchu de Pablo Neruda (2010) 
como un texto, que en tanto está por fuera del 
espacio proposicional, habita el espacio de imágenes 
vibrantes, que en su movilidad ilumina encuentros 
semánticos no proposicionales, choques entre campos 
de ideas que desestabilizan las rutinas del lenguaje, y 
fulgurando formas de ver aquello que no es accesible 
por las proposiciones, lo que desde Wittgenstein 
puede entenderse como lo místico. Muerte, soledad, 
ser, tiempo, profundidades, todas estas palabras 
silenciosas en el espacio lógico, se encuentran en el 
poema con la licencia propia del espacio poético, el 
que como se señaló desde Jitrik, es siempre trasgresión 
y movilidad. La muerte no es extinción sino: “una 
pequeña muerte de alas gruesas”; La soledad no es 
desamparo, “soledades coronadas”, el ser no es lo 
permanente, “se desgranaba en el incansable granero 
de los hechos perdidos” “Tiempo en el tiempo”, 
“profunda zona de tu dolor diseminado”, son solo 
algunos casos que señala la decidida ruptura del 
poema con las frías estabilidades del lenguaje. 

Discusión de resultados 

Cuando Wittgenstein afirma que lo místico es aquello 
inexpresable, pero que existe y se muestra, invita a 
que las vivencias lingüísticas tejidas de imágenes, 
y formas no proposicionales, arremetan contra la 
estabilidad del lenguaje, y que se presten a ser la 
forma de darse de las experiencias trascendentales. El 
lenguaje, en este espacio, no sería la representación 

Artículo de Investigación



217

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

Sophia, Vol 10 (2) 2014

de hechos, sino la fulguración que surge de los 
choques y trasgresiones entre  palabras, el centelleo 
que ilumina por momentos lo místico. 

En Alturas de Macchu Picchu el polen, no es el 
reinicio de la vida, el  polen es piedra; del manantial 
no brota el líquido de la vida, el manantial es de 
piedra. “Polen de piedra, pan de piedra, rosa de 
piedra, manantial de piedra, luz de piedra, vapor de 
piedra, libro de piedra” dejan ver en unidad lo fértil y 
lo estéril, lo fugaz y permanente, la vida y la muerte. 
El uno en el otro, los opuestos se funden y limitan 
permitiendo que en el forcejo, que cede para el darse 
de la unidad, se irradie destellos que dejan ver y sentir 
lo místico. Dice Wittgenstein: “La visión del mundo 
sub specie aeterni es su visión como-todo-limitado. 
El sentimiento del mundo como un todo limitado es 
lo místico.” (Tractatus: 6.45).

Más que darse un choque entre palabras en Alturas de 
Macchu Picchu, entre voces de vocablos regularmente 
distantes, “espada envuelta en meteoros, hojas de color 
ronco azufre, mortaja de agricultura y selva, inmóvil 
catarata de turquesa” el poema ofrece una colisión 
entre tópicos de significado. El uso de los términos, 
al imponerle a las palabras un significado, que con 
el tiempo se les va fundiendo, como si el vocablo y 
el significado fueran los mismos, empujaría a creer 
que es la combinación de voces las que producen la 
novedad. Así, las rupturas a las rutinas lingüísticas 
serían más sensoriales que intelectuales. No obstante, 
esto puede ser pertinente para la actitud lectora de 
acercamiento al poema, donde el sonido irregular 
estimula sensaciones auditivas. Pero la constante 
presencia de dos grandes campos semánticos, de 
dos amplias y generales regiones conceptuales, que 
se vierten en género y en especie en las palabras 
del poema, permite afirmar que el choque es entre 
significados, entre dos bloques de pensamiento: el del 
ser y el del no ser. 

A través de imágenes que en su conjunción sugieren 
relaciones contrarias, el poema Alturas de Macchu 
Picchu parece llevar al sentimiento místico del 
reconocimiento del ser y del no ser: aire y piedra, 
alturas y profundidades, roció y montaña, tierra 
y espuma, ríos y sal, flores y muertes, palabras y 
silencio, huracán y gota de agua, plumas y rocas, 
polvo y torres no son un inventario de cosas, sino una 
sola sustancia que deviene en ser y en no ser. 

Como si el aire y las piedras, la flor y la muerte, el 
silencio y la palabra, la permanencia y la caducidad, 
la raíz, y los cielos al final fueran lo mismo, Alturas de 
Macchu Picchu recrea todo un espacio poético en el 

que las fulguraciones que destellan de los choques de 
significados, iluminan y permiten vivir el sentimiento 
de lo místico. 

Así, y dejando hablar a Wittgenstein y Neruda, 
Alturas de Macchu Picchu se revela como un 
vasto espacio poético, delimitado por el aire y la 
roca, las alturas y la tierra, el pan y el hambre, las 
gotas y el mar, en el que todos los elementos en su 
comunicación permiten oír, ver en destellos lo que el 
espacio lógico-proposicional calla: 

“Sentimos que aun cuando todas las posibles 
cuestiones científicas hayan recibido respuesta, 
nuestros problemas vitales no se han rozado en los 
más mínimo” (Tractatus: 6.52).

A través del confuso esplendor,  
a través de la noche de piedra, déjame 
hundir la mano  
y deja que en mí palpite, como un ave mil 
años prisionera  
el viejo corazón del olvidado!  
Déjame olvidar hoy esta dicha, que es más 
ancha que el mar,  
porque el hombre es más ancho que el mar 
y que sus islas,  
y hay que caer en él como en un pozo para 
salir del fondo  
con un ramo de aguas secretas y de 
verdades sumergidas. (Neruda, 2010: 203)   

Conclusiones 

Puede categorizarse en tres grupos las actitudes de 
los que se acercan a los textos poéticos: lectura, 
descripción e interpretación. Pasión, tematización 
y crítica, respectivamente, se conjugan en cada una 
de estas tres disposiciones hacia la poesía. Si bien, 
todas suponen ciertas disposiciones mentales es en la 
actitud interpretativa en la que se acentúa la necesidad 
de puntos de referencia, hechos de ideas y conceptos, 
para que se dé la relación de interpretación. Jitrik 
llama ideología a la red de conceptos desde lo que se 
interpreta un poema,  hace una llamado a la necesidad 
de hacer explicita la ideología cuando se quiere 
presentar un interpretación (desideologización) 
para de esta forma garantizar la apertura a varias 
interpretaciones, así como a la posibilidad de su 
análisis y corrección objetiva.

Desde Wittgenstein, y en especial, desde su teoría 
isomórfica del lenguaje, puede asumirse una forma 
de interpretación de los poemas, de tal manera que 
estos se muestran no como la descripción de hechos 

Artículo de Investigación



218

SO
F

IA
 -

 S
O

PH
IA

o sucesos del mundo, sino como el vínculo con 
la naturaleza más profunda y trascendental de lo 
humano: sus sentimientos místicos. Al no tener lugar 
las vivencias místicas en el espacio lógico configurado 
por la relación proposición - hecho, es el espacio de 
la poesía, aquel no determinado por la verdad o la 
falsedad, sino por la movilidad del lenguaje, un lugar 
donde el lenguaje acerca al hombre a lo místico. Las 
rupturas de sentido propias de la poesía, toda vez que 
choca regiones semánticas inusuales, (polen de piedra, 
por ejemplo) generan iluminaciones mentales, tan 
inauditas que muestran aspectos de lo real que están 
fuera de lo que corrientemente se da en el lenguaje y 
en los hechos del mundo. Como caso representativo, 
el poema de Pablo Neruda: Alturas de Macchu Picchu 
logra mostrar la vivencia humana que surge ante el 
reconocimiento de su temporalidad. La consciencia 
de que todo está determinado, incluyendo el hombre 
mismo, a dejar de ser, si bien no puede expresarse en 
el lenguaje que describe los hechos del mundo, puede 
mostrarse y vivirse en la poesía, Alturas de Macchu 
Picchu de Pablo Neruda logra esto. Así, la poesía 
resulta ser un arte que no solo ofrece goce estético, 
sino que permite para comprensión y formación de 
las personas una riqueza tan invaluable como son 
los saberes que constituyen en el lenguaje lógico y 
proposicional. 

En el interés académico por la formación integral, 
no solo el espacio lógico de las proposiciones y su 
necesario y pertinente modo de ser racional, contiene 
todo lo que puede y debe estudiarse. El espacio de 
la poesía, aquel que obliga a la lectura y relectura 
interpretativa, se abre como un lugar imprescindible 
para encarar otro de los aspectos vitales de la 
condición humana, su vocación a lo trascendental. 
Si uno de los camino al ineludible deseo humano 
de experiencias trascendentales está surcado por la 
poesía, la lectura literal, la lectura descriptiva y la 
lectura interpretativa de los poemas no solo debe 
verse como un deber de las instituciones educativas 

comprometidas con la formación integral, sino como 
un derecho de las personas para su plena realización.  

Referencias bibliográficas

Alvarado, H. (2014). Ajuste de cuentas, la poesía 
colombiana del siglo XX. Palma de Mallorca: Agatha. 

García, G. (2002). Vivir para contarla. Bogotá: 
Norma. 

García, M. (2006). Explorando el mundo. Madrid: 
Gadir. 

Jitrik, N. (2001). Roberto Arlt o la fuerza de la 
escritura. Bogotá: Panamericana

Jitrik, N. (1987). Alturas de Macchu Picchu, una 
marcha piramidal de un discurso poético incesante. 
Buenos Aires: CEAL.

Jitrik, N. (Inédito). La esfera.

Jitrik, N. (inédito). Poema con secreto, hacia una 
crítica de poesía.

Neruda, P. (2010). Antología general. Lima: 
Asociación de academias de la lengua española.  

Wittgenstein, L. (1994). Tractatus logico 
philosophicus. Barcelona: Altaya. 

Wittgenstein, L. (1989). Conferencia de ética. 
Barcelona: Paidós. 

        

      

Artículo de Investigación


	galeras sophia 10n2 50
	galeras sophia 10n2 51
	galeras sophia 10n2 52
	galeras sophia 10n2 53
	galeras sophia 10n2 54
	galeras sophia 10n2 55
	galeras sophia 10n2 56
	galeras sophia 10n2 57
	galeras sophia 10n2 58

