
theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

Resumen

E

* El presente trabajo ofrece los resultados de una investigación desarrollada en el marco del 
proyecto “Cristianismo mundial y migración” (2012-2015) de la cátedra Estudios Prácticos y 
Empíricos de las Ciencias de la Religión, Facultad de Filosofía, Teología y Ciencias de la Reli
gión y del Instituto de Ciencias de la Misión de Nimega, ambos en la Universidad Radboud 
de Nimega, Países Bajos. Recibo: 24-01-13. Evaluación: 13-05-13. Aprobación: 08-07-13.
** Tesis de doctorado sobre la eclesiología de la liberación de Jon Sobrino, Universidad Radboud 
de Nimega; Diplomado en Teología, Escuela Superior de Teología de Coira, Suiza; estudios 
de Teología en las universidades de Tubinga, Alemania, y Nimega, Países Bajos. Profesor de 
Ciencias de la Misión y Ciencias de la Religión, Facultad de Filosofía, Teología y Ciencias de la 
Religión, Universidad Radboud, Nimega, e investigador del Instituto de Ciencias de la Misión 
de Nimega. Trabaja en el programa de investigación “Cristianismo mundial y migración”. 
Correo electrónico: j.castillo@ftr.ru.nl 

Teología de la migración: movilidad 
humana y transformaciones teológicas*  

Jorge Castillo Guerra**

l presente artículo analiza el significado de las transformaciones en 
la identidad y fe de los migrantes preguntándose sobre el alcance 
que tiene la movilidad humana para la teología y qué cambios 
acontecen en la teología cuando aprehende tal fenómeno. La in­
vestigación responde a estas demandas a partir de un análisis del 
acercamiento intercultural y transacional a la movilidad humana 
y de los procesos de transformación religiosa e identitaria. Así 
mismo, analiza cómo ambas transformaciones dan lugar a una 
transformación intercultural de la teología que se recoge bajo el 
nombre “teología de la migración”.

Palabras clave: Migración, transformación identitaria, teología 
de la migración, interculturalidad, hermenéutica. 



368368

teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

Theology of Migration: Human Mobility 
and Theological Transformations

Abstract

This work analyzes the meaning of transformations in both the 
identity and the faith of migrants and asks about the impact 
of human mobility on theology and the changes undergone by 
theology when it grasps such phenomenon. This research is in­
tended to provide an answer to these demands on the basis of 
an analysis of an intercultural and transnational approach to 
human mobility, as well as of the processes of both religion-and-
identity-related transformations. Likewise, it analyzes how both 
transformations give rise to an intercultural transformation of 
theology, which has been named “Theology of Migration.”

Key words: Migration, identity-related transformation, Theology 
of Migration, intercultural affairs, hermeneutics.

Teologia da migração: mobilidade humana 
e transformações teológicas

Resumo

O presente artigo analisa o significado das transformações na 
identidade e fé dos migrantes perguntando-se sobre o alcance 
que tem a mobilidade humana para a teologia e que mudanças 
acontecem na teologia quando apreende tal fenômeno. A 
investigação responde a estas demandas a partir de uma análise 
da aproximação intercultural e transacional à mobilidade 
humana e dos processos de transformação religiosa e identitária. 
Assim mesmo, analisa como ambas as transformações dão origem 
a uma transformação intercultural da teologia que se recolhe sob 
o nome “teologia da migração”.

Palavras-chave: Migração, transformação identitária, teologia 
da migração, interculturalidade, hermenêutica.  



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

369369

Introducción

La movilidad humana es un hecho que entrelaza diferentes realidades, tanto 
esas que la motivan como las que los inmigrantes encuentran en las sociedades 
de destino. Su significado es polivalente: unos comprenden dicha movilidad 
como un recurso para solucionar problemas en los países de origen, mientras 
que en los países receptores es percibida por otros como el ingreso de masas, 
que constituye una nueva carga social, que estremece las relaciones culturales y 
que trastorna el panorama religioso. 

Esa polivalencia se hace más evidente si consideramos que en los países 
de origen la emigración significa una pérdida de jóvenes, con sus capacidades 
productivas y creativas –el llamado brain drain–, mientras que en los países de 
destino puede significar un fortalecimiento del mercado laboral o un nuevo 
capital cultural o científico en cuya educación no han tenido que invertir. En 
América Latina, la emigración juvenil afecta gravemente a los pueblos indígenas 
y a todas las comunidades sin una oferta laboral para sus nuevas generaciones.1

La movilidad humana que aquí enfocamos como migración es un hecho 
que también articula diferentes campos de estudio, sobre todo aquellos que se 
ocupan del fenómeno de la globalización desde el punto de vista económico, 
social, cultural, demográfico, jurídico o religioso, entre otros. La necesaria 
aproximación interdisciplinaria al fenómeno de la movilidad humana ha dado 
lugar a los llamados estudios de la migración (migration studies) e incluso esti
mula transformaciones al nivel interno de las ramas científicas, cuando se in
troducen opciones epistemológicas y se cuestionan los límites monoculturales 
de sus axiomas, métodos o contenidos.2 

1 Véase Articulación Ecuménica Latinoamérica de Pastoral Indígena, “Movilidad/Migración: 
Desafío y esperanza para los pueblos indígenas. VI Encuentro Latinoamericano de Teología 
Indígena. Memoria del Encuentro. 4/12/09”, Mutirão para a Amazônia, http://www.
mutiraoamazonia.org.br/pub/publicacoes/81765bf0dd21e9fa92d13dfb7be3febb.pdf 
(consultado el 20 de mayo de 2012).
2 Ver a Massó Guijarro, “Globalización, justicia y ciudadanía. Hacia una epistemología cos
mopolita de la migración.”



teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

370370

En el presente artículo reflexionamos a partir de las ciencias teológicas y 
por ello nos preguntamos qué alcance tiene la movilidad humana para la teología 
y qué cambios acontecen en la teología cuando aprehende este fenómeno.

La movilidad humana constituye un amplio campo de estudio con nu
merosas vertientes y derroteros; debido al espacio limitado, no entramos en 
aclaraciones de conceptos o categorías tales como “desplazado”, “refugiado” 
o “globalización”. Responderemos a nuestras preguntas siguiendo cuatro lí
neas de investigación y reflexión. En la primera ofrecemos un acercamiento 
contextual al hecho de la movilidad humana, y destacaremos los procesos 
de transformación identitaria de los migrantes. En la segunda reflexionamos 
sobre el proceso migratorio como una transformación de fe. Y en la tercera y 
cuarta líneas de investigación analizaremos acercamientos teológicos a la fe y a 
la vida de los migrantes, así como sus consecuencias para una transformación 
intercultural de la teología. 
 
Transformaciones identitarias

La Organización Internacional para las Migraciones, OIM, define migración 
como un “término genérico” de carácter descriptivo: 

…se utiliza para describir un movimiento de personas en el que se observa la 
coacción, incluyendo la amenaza a la vida y su subsistencia, bien sea por causas 
naturales o humanas. (Por ejemplo, movimientos de refugiados y de desplazados 
internos, así como personas desplazadas por desastres naturales o ambientales, 
desastres nucleares o químicos, hambruna o proyectos de desarrollo).3 

En su definición, la OIM condensa una serie de situaciones que originan 
o son originadas por los procesos de movilidad humana que tienen lugar dentro 
o fuera de los estados nacionales. En lo que atañe a las situaciones relacionadas 
con los orígenes de la migración, la OIM incluye a los “refugiados”, los 
“desplazados internos” y la “fuga de cerebros”, entre otros. En ellas encontramos 
breves descripciones que facilitan una noción preliminar sobre los contextos y 
experiencias que motivan u obligan al abandono del hábitat, tales como la falta 

3 Organización Internacional para las Migraciones, “Los términos clave de migración”, IOM-
OIM, http://www.iom.int/cms/es/sites/iom/home/about-migration/key-migration-terms-1.
html (consultado el 25 de junio de 2013).



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

371371

de oportunidades, los diferentes tipos de violencia, las catástrofes naturales o 
la persecución por motivos étnicos, religiosos o políticos. 

En lo que respecta a las situaciones originadas por la migración, la OIM 
incluye en su lista la “migración irregular”, el “migrante calificado”, la “migra
ción laboral”, la “naturalización”, la “xenofobia”, la “remesa” o la “ganancia de 
cerebros”, entre otras. Desde luego, esta lista es sumamente breve y presta poca 
atención a los aspectos favorables de la migración. 

grosso modo, la OIM distingue entre dos tipos de movimientos migra
torios que define en relación con las fronteras entre los estados nacionales: 
“Emigración: Acto de salir de un Estado con el propósito de asentarse en otro.” 
“Inmigración: Proceso por el cual personas no nacionales ingresan a un país 
con el fin de establecerse en él.”4

Si seguimos la crítica de Portes y Borocz a las teorías vigentes sobre mi
gración, podemos discurrir que la definición sobre la migración a partir de las 
fronteras internacionales –tal como advertimos en la OIM– no aporta suficientes 
criterios para el análisis del fenómeno, de acuerdo con la globalización, porque 
“lo considera como algo que sucede entre dos estados nacionales separados, y 
lo evalúa exclusivamente en términos de impacto doméstico”.5

Las aportaciones teóricas de Porte y Borocz son relevantes para com
prender la migración de acuerdo con el fenómeno de la globalización y con 
las formas de comunicación y transporte que intensifica. Sin embargo, no se 
puede desdeñar el enfoque de la OIM sin más, pues las fronteras entre los es
tados nacionales constituyen una realidad dada: hacia afuera, para controlar 
los flujos migratorios y hacia adentro, para determinar su unidad de gestión y 
los derechos ciudadanos. 

En la presente investigación comprendo la migración en una perspectiva 
transnacional, es decir, como experiencia que facilita interconexiones entre 
contextos, personas o grupos –con sus respectivas tradiciones y orientaciones 
culturales, religiosas, entre otras– en los países o sociedades de origen y destino. 

4 Ibid.
5 Portes y Borocz, “Contemporary Immigration: Theoretical Perspectives on its Determinants 
and Modes of Incorporation”, 626 (traducción nuestra).



teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

372372

Este intercambio es regular y aparece unido a la experiencia de doble pertenencia 
de la propia vida cotidiana, que vincula el contexto de destino con el contexto 
de origen, y que Vertovec denomina “bifocalidad”.6

Las antropólogas Glick Schiller, Basch y Szanton Blanc vienen desem
peñando un papel pionero para la fundamentación teórica de la relación entre 
transnacionalismo y la formación identitaria de migrantes. La experiencia trans
nacional –afirman– estimula nuevas formas de autocomprensión para personas 
involucradas en la movilidad humana, que ellas denominan “trasmigrantes” 
y definen como “aquellos inmigrantes cuyas vidas diarias dependen de múlti
ples y constantes interconexiones a través de fronteras internacionales y cuyas 
identidades públicas son configuradas por relaciones hacia más que un solo 
Estado-nación”.7

Para comprender la migración y las transformaciones identitarias del 
migrante en una perspectiva transnacional, propongo abordarla a partir de los 
procesos que la experiencia de movilidad humana desencadena, en especial, las 
experiencias de emigración, inmigración y migración, las cuales comprendemos 
a partir de los procesos de desfamiliarización, deterritorialización y transna
cionalización.

El término desfamiliarización se presta para identificar y describir los 
procesos que involucran a emigrantes cuando se distancian físicamente de su 
hábitat y red de relaciones. El proceso de deterritorialización es uno de ellos, y 
se estrena cuando un migrante inicia su jornada migratoria, es decir, cuando se 
traslada a la sociedad o país de destino. La transnacionalización es otro proceso 
relacionado con la pérdida de familiaridad, cuando el migrante cruza una o 
más fronteras.8 

Como experiencia de desfamiliarización, la movilidad humana implica 
para el emigrado emigrada el abandono de un “mundo” con reglas, automatismos, 
símbolos, valores, comportamientos y creencias propias de su modus vivendi. 

6 Vertovec, “Migrant Transnationalism and Modes of Transformation”, 976 (traducción 
nuestra).
7 Glick Schiller, Basch, y Szanton Blanc, “From Immigrant to Transmigrant: Theorizing Trans
national Migration”, 48 (traducción nuestra).
8 Ver a Vertovec, Transnationalism.



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

373373

Simultáneamente, la comunidad, amigos o familiares abandonados generan 
nuevas identidades, para el emigrado o emigrada, asociadas a la despedida, 
obligada o voluntaria, al coraje para emprender el proyecto migratorio, al viaje 
y futuro que le espera. 

Para los que quedan atrás, el emigrante o la emigrante es quien se dirige a 
una tierra prometida (siguiendo los llamados factores de atracción, pull factors), 
donde se liberará de los problemas que asedian a su sociedad (los llamados factores 
de empuje, push factors) y como aquel que beneficiará a los suyos por medio 
de remesas. Emigrante, por tanto, es una primera transformación identitaria 
cargada de ambivalencias y de sentimientos entrecruzados, pues el proyecto de 
migración, por muy bienvenido que sea, supone una desfamiliarización de la 
cotidianeidad de esa persona, de su ser y su estar en el mundo. 

Las sucesivas medidas jurídicas que restringen el libre acceso de extran
jeros a los países de destino obligan a los emigrantes con bajos recursos econó
micos a tomar vías de acceso irregular. En consecuencia, los migrantes, en 
especial las mujeres y los menores de edad, son blanco de bandas de traficantes 
humanos y del crimen organizado o víctimas de la corrupción de funcionarios 
públicos. El discurso callejero sobre la movilidad humana proveniente de la 
frontera mexicana-estadounidense aporta diversos apelativos que nos acercan 
a la vulnerabilidad de la etapa de tránsito, entre otros: 

–– “Coyotaje”: servicios prestados por el coyote.
–– “Patrón”: quien recibe a los migrantes en los Estados Unidos y los man

tiene secuestrados hasta recibir el pago del transporte o “viaje”.
–– “Bajadores” o “asaltapollos”: asaltantes de migrantes.
–– “Perrera”: vagoneta en la que se trasportan los inmigrantes clandestinos 

a la prisión.
–– “Muertito”: migrante que perece durante el viaje por consecuencia de 

hipotermia, deshidratación, picaduras de animales venenosos, asesinato 
o maltrato físico, accidentes de tránsito, asfixia o ahogo.9

9 Este discurso de migración aparece en diferentes testimonios de migrantes y en los corridos 
que narran esas historias. Véase a Meneses, “Migra, coyotes, paisanos y muertitos: sobre la 
analiticidad y el sentido de ciertos factores de la migración clandestina en la frontera norte”, 
El Bordo. Retos de Frontera 7 (2001), Tijuana, Baja California, http://www.tij.uia.mx/elbordo/
vol07/migra_coyotes1.html (consultado el 14 de abril de 2011).



teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

374374

En un estudio sobre la ruta migratoria Ecuador-México-Estados Unidos, 
la antropóloga Soledad Álvarez Velasco afirma que, entre 2000 y 2005, 10,4 
millones de migrantes, regulares o irregulares, atravesaron el territorio me
xicano. Con base en diversos informes, esta autora sostiene que 70% de ellos 
sufrió algún tipo de violencia por parte de “agentes migratorios, por los dis
tintos tipos de policía, por el ejército, por la marina; por asaltantes, pandillas 
juveniles, narcotraficantes, redes de traficantes y/o tratantes de personas; o por 
los mismos habitantes fronterizos.”10

Para migrantes privados del derecho humano de libertad de tránsito, la 
etapa emigratoria significa vulnerabilidad, dependencia y un riesgo mortal, 
hechos que conforman la experiencia local del apartheid global.11 Igualmente, 
su paso de la etapa de emigración a la etapa de inmigración se convierte en 
un verdadero éxodo, cuando se ven obligados a reiniciar su viaje después ser 
asaltados, apresados y repatriados. Todo ello incide en que la etapa de despla
zamiento al lugar de destino pueda prolongarse durante años.12

Después de traspasar diferentes fronteras internacionales, de superar 
diversos desafíos geográficos o económicos, el migrante entra, finalmente, en 
la sociedad de destino. Él o ella recibe una nueva identidad: inmigrante. El dis
curso de dominación crea esta nueva identidad, que le reduce a la diferencia, 
es decir, le atribuye la condición de no pertencia al territorio: viene de fuera, 
es un forastero, un extraño, un extranjero. 

A la nueva identidad se le añaden otras, originadas en categorías econó
micas, sociopolíticas, étnicas, político-culturales, entre otras, “legal”, “ilegal”, 
“sin papeles”, “mano de obra barata”, “trabajador ilegal”, “negro”, “blanco”, 
“moreno”, “refugiado político”, “asilado”, “refugiado económico”, “no-occi
dental”, “no-integrado” o “peligroso” (para la seguridad, el bienestar social o 
para el consenso social alcanzado a lo largo de la historia nacional).13 

10 Álvarez Velasco, “Transitando entre imágenes de guerra: la migración indocumentada en la 
ruta clandestina Ecuador-México-Estados Unidos”, 55.
11 Consúltese la obra de Spener, Clandestine Crossing: Migrants and Coyotes on the Texas-Mexico 
Border. Ahí se analizan discursos sobre las estructuras de violencia que sustentan el llamado 
global apartheid.
12 Ver el trabajo de la filósofa argentina Alcira B. Bonilla, “El mundo cotidiano de la vida y las 
ciudadanías interculturales”, 218-222.
13 Ver a Castillo Guerra, “Hacia una teología de la migración: perspectivas y propuestas”, 31.



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

375375

El discurso dominante sobre migración crea nuevas atribuciones iden
titarias que predeterminan el tipo de relación entre inmigrantes y los diferentes 
estratos sociales; predeterminación que, según las investigaciones de Kim, incide 
tanto en la valoración integral de su persona en la nueva sociedad como en su 
autopercepción, mediante dudas que surgen en la propia autoestima (piénsese 
en las dinámicas de internalización y alienación en teorías sobre las construc
ción de la identidad).14

Las nuevas experiencias de exclusión social y las limitaciones en la in
teracción con otras personas inducen a los inmigrantes a descubrir que las 
“fronteras” van más allá de los límites del Estado, porque son confrontados  
con nuevos hitos y marcas que dividen y delimitan territorios culturales, socia
les, étnicos, religiosos, económicos e ideológicos, que les separan del resto de 
la nueva sociedad.15 

Por medio de la experiencia de exclusión, en las sociedades de destino, y 
del reto planteado por nuevas atribuciones identitarias, el itinerario del migrante 
entra en una tercera etapa, la migración. El o la migrante constata que su historia 
de migración no concluyó con el acceso a la sociedad de destino, sino que se 
prolonga con su lucha para atrvesar nuevos muros, alcanzar el reconocimiento 
de sus derechos (la regularización) y acceder a nuevos espacios públicos. Esta 
lucha también tiene lugar a nivel interno, dada la experiencia de pérdida del 
contacto físico con “sus” conocidos y “su” tierra, que también compete a los 
ya indicados procesos de desfamiliarización y deterritorialización. 

Para Celia Falicovtal, la pérdida suscita nostalgia e incluso duelo:  
“… la gente y los lugares queridos están físicamente ausentes, y al mismo 
tiempo, están agudamente presentes en la mente del inmigrante.”16 Este es un 
duelo propio del proceso migratorio, que se distingue de otros, pues no es el 
resultado de una despedida definitiva, ya que el retorno y el reencuentro con
forman una esperanza latente. 

14 Ver a Kim, “Intercultural Personhood: Globalization and a Way of Being”, 359-368.
15 Ver a Elizondo, “Transformation of Borders: Border Separation or New Identity”.
16 Falicov. “Migración, pérdida ambigua y rituales”.



teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

376376

Mediante esta nueva conciencia y lucha, el migrante o la migrante 
tiene una tercera transformación identitaria. Migrante es una identidad que se 
construye a partir de la nueva cotidianidad de quien vive como migrante. En 
esta tercera etapa, los migrantes ponen en marcha un proceso de refamiliariza­
ción con un nuevo “mundo” y aprenden a distinguir los códigos y automatismos 
empleados en la nueva sociedad. Dependiendo de las circunstancias, los 
migrantes ensayan nuevas posibilidades para incorporar dichos elementos, 
establecer nuevas relaciones sociales, e incluso adoptar el nuevo territorio 
como propio.17

Ahora bien, al proceso de refamiliarización compete, además, la ex
periencia de la orientación transnacional. Esta es una orientación dual (no 
dualista) y, en conformidad, desde la experiencia de nostalgia y duelo, los 
migrantes también despliegan un nuevo tipo de relación con las sociedades 
de origen. De esta manera, podemos comprender que el proceso de refamilia
rización está profundamente vinculado a un proceso de nuevo arraigo o de 
“reterritorialización” transnacional que tiene lugar en dos espacios disímiles, 
uno físico y otro imaginado, anamnético y virtual. 

Migración como experiencia de transformación de la fe

En las reflexiones anteriores destacamos que los procesos de emigración, inmi
gración y migración transforman la identidad personal de los sujetos migrantes 
en el curso de procesos marcados por ambigüedades, de acuerdo con el desafío 
plantado por situaciones de vulnerabilidad, riesgos e incertidumbre y en con
formidad con los pequeños y grandes logros del proyecto de migratorio. Para 
muchos migrantes latinoamericanos, la migración es una prueba de fe, a la  
vez que encuentran en ella un soporte para salvar los obstáculos que se antepo
nen al proyecto de migración.

La movilidad humana supone, para muchos, un proceso de transforma
ción de la fe, que se inicia en la etapa de emigración, durante la preparación 
del viaje y mediante nuevos ritos de despedida celebrados en forma espontánea 

17 Ver a Glick Schiller y Çağlar, “Towards a Comparative Theory of Locality in Migration 
Studies: Migrant Incorporation and City Scale”. 



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

377377

en sus hogares y comunidades religiosas, tal como se desprende de los estudios 
de García, Odgers Ortiz y Ruiz.18 

Por la invocación de la protección de Dios, los nuevos rituales ofrecen em
poderamiento al emigrante. Igualmente, los rituales de despedida proporcionan 
un espacio simbólico que ayuda a la comunidad abandonada a sobrellevar la 
etapa de transición en su relación con el emigrante. En consecuencia, la co
munidad asume la emigración con categorías simbólicas, y comprende al emi
grante como aquél o aquélla que se marcha y busca la vida con la protección 
de Dios (“vaya con Dios”), con quien se mantienen unidos por medio de la fe 
y la esperanza. Y en el momento de partir, los migrantes invocan la protección 
de Dios, de un santo o de la Virgen María, toman consigo crucifijos, rosarios, 
imágenes, pequeñas biblias o libros de oraciones.

Los rituales de emigración y nuevas experiencias acumuladas durante la 
jornada de migración conducen a una relectura de la fe, de las tradiciones bíblicas 
y de la propia imagen de Dios. En efecto, los migrantes interpretan su fe como 
puente que les permite sentir el apoyo de Dios y la cercanía física de su familia y 
comunidad. Apoyados en ella encuentran sentido para su historia de migración, 
que hace eco de los relatos bíblicos del éxodo, del destierro a Babilonia, de la 
huída de la sagrada familia a Egipto, del viacrucis jesuánico –con sus caídas y 
levantadas–, o de la llegada del pueblo de Israel a la tierra prometida. 

Al cruzar la frontera del país de destino y salvar los últimos obstáculos de 
una vigilancia cada vez más militarizada, los migrantes se sienten agradecidos 
porque Dios les escuchó, les tomó de la mano y llegaron con vida.19

La experiencia de migración suscita nuevas imágenes de Dios y los mi
grantes le sienten cerca de sí, como un Dios comigrante, un compañero de 
viaje; un Dios que se queda cerca y acampa entre ellos; un Dios sin fronteras, 
con quien se puede seguir hablando en el propio idioma, quien no pregunta 
por el pasaporte y trata a todos como ciudadanos. 

18 Ver a García, “Dimensiones simbólicas de la inmigración indocumentada: rituales de paso 
de ‘norteños’ y ‘norteñas’ nahuas del sur de México hacia Estados Unidos”; Odgers Ortiz y 
Ruiz (eds.), Migración y creencias. Pensar las religiones en tiempo de movilidad.
19 Campese, “¿Cuántos más? The Crucified Peoples at the U.S.-Mexico Border”, 271-298.



teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

378378

Surgen, además, nuevas imágenes de Jesucristo, a quien redescubren desde 
su propia experiencia como “Cristo migrante”. Los migrantes centroamericanos, 
por ejemplo, han transformado su fe en el Cristo Negro de Esquipulas (Guate
mala) por la fe en el “Cristo mojado”, con quien se identifican los más pobres, 
sin derecho a visa, los que tienen que mojarse al atravesar las aguas que demarcan 
las fronteras entre Guatemala y México, y entre este país y los Estados Unidos. 

Aparecen también transformaciones de la tradición mariana, como po
demos advertir en las letanías del denominado “rosario del migrante”: “Señora 
de todas las razas, Señora de todos los idiomas”, “Señora de los migrantes, Ma
dre de los caminantes y peregrinos, Madre de los discriminados, Madre de los 
perseguidos, Madre de los refugiados y deportados, Madre de los extranjeros, 
Madre de los indígenas...”

El carácter comunitario de la experiencia de fe se manifiesta durante  
la ruta migratoria cuando se establecen vínculos solidarios con otros que han 
salido “a buscar la vida”, o mediante encuentros interpersonales en casas de 
migrantes fundadas por misioneros a lo largo de las fronteras. Al llegar al país 
de destino se integran a una parroquia o comunidad religiosa. 

También aquí emerge una nueva imagen de fe porque la Iglesia o 
comunidad religiosa latinoamericana ocupa un nuevo lugar en la vida del 
migrante, más cerca, más familiar, más casera. En la comunidad eclesial 
encuentran redes de apoyo formal para solucionar sus dificultades y para dar 
sentido a su condición y nueva identidad como migrante.20 La Iglesia llega a 
convertirse en una especie de familia y dentro de ella descubren el profundo 
arraigo de su fe con la cultura, la lengua, las emociones, las tradiciones y los 
ritos del país o región de origen. La Iglesia no es tan solo comunidad de fe 
sino oasis sociocultural, donde muchos encuentran un manantial que les ofrece 
tranquilidad y momentos para deleitarse con tradiciones y orientaciones afines 
a las que conocen en sus sociedades de origen. 

Lamentablemente, tal como muestra una investigación empírica entre 
cincuenta comunidades de migrantes católicas en los Países Bajos, las co

20 Ver a Odgers Ortiz, “Migración y religión: la resocialización del migrante a través de la 
comunidad de la Iglesia”; Castillo Guerra, “Diaconía de la cultura y la relación: contribuciones 
de migrantes para una transformación intercultural de las sociedades de acogida”.



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

379379

munidades cristianas de migrantes no encuentran fácilmente un acompañamiento 
pastoral, diaconal o espiritual capaz de valorar sus nuevas experiencias de fe.21 
En parte, porque los agentes de pastoral no han sido preparados teológica y 
pastoralmente para acompañar comunidades de fe de grupos migrantes. 

Tal y como se desprende de nuestra investigación Eengebedshuisvooralle­
volken (una casa de oración para todos los pueblos), la religión popular (pre
ferencia por expresiones comunitarias de fe, una estética menos abstracta o 
la preocupación por los difuntos, entre otros), las tensiones en matrimonios 
con orígenes mixtos, la feminización de la migración, el racismo, el estrés 
provocado por la constante amenaza de ser repatriados, el dolor de vivir se
parados de seres queridos o la construcción de comunidades cristianas en 
barrios multiculturales, constituyen desafíos pastorales no atendidos debido a 
la ausencia de conocimientos pastorales y teológicos. 

Por ejemplo, la Conferencia Episcopal Española constata la necesidad de 
formar agentes de pastoral migratoria para atender las necesidades específicas de 
esta población y recuperar el “espíritu que, desde la experiencia y la trayectoria 
ya vivida, nos propone la Iglesia para esta acción.”22

Indudablemente, hay comunidades cristianas que han encontrado res
puestas a tales desafíos. Hay trabajadores pastorales y comunidades de migrantes 
que han desarrollado con gran creatividad sus propios planes pastorales, modelos 
hermenéuticos, diaconales, catequéticos o litúrgicos. 

En el caso de los Países Bajos, desde donde escribimos, podemos observar 
que las homilías siguen un patrón transnacional, que ofrece a los migrantes 
orientaciones cristianas para comprender las realidades de los países de origen y 
de destino. No obstante, poco se comparten esas experiencias y nuevos modelos 
pastorales, ya sea por falta de sistematización teológica o por la ausencia de 
medios para divulgarlos. 

Se trata, por tanto, de una carencia que amerita una reflexión teológica 
que tenga la fe y experiencia de vida de los migrantes como preocupación 

21 Ver a Castillo Guerra, Wijsen, y Steggerda (eds.), Een Gebedshuis Voor alle Volken: Kerkopbouw 
en Kadervorming in Rooms-katholieke Allochtonengemeenschappen, 142-183.
22 Conferencia Episcopal Española. La Iglesia en España y los inmigrantes, No. 6.



teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

380380

central. En el siguiente apartado ofrecemos una introducción a diferentes in
tentos para responder a esta escasez. 

Reflexión teológica en clave de migración

En la década de los años 90 del siglo pasado surgieron las primeras intuiciones 
y ensayos dirigidos a una reflexión teológica de la migración con diversos 
enfoques. En una investigación comparativa, la misionóloga húngara Dorottya 
Nagy propone una primera distinción y clasificación de teologías dedicadas al 
tema de la movilidad humana.23 A continuación, con el fin de aclarar los ras
gos propios de una naciente teología de la migración, distingo –con Nagy– un 
enfoque denominado “teología de la hospitalidad”.24 

Una teología para extranjeros y huéspedes

La creciente necesidad de fomentar actitudes hospitalarias en sociedades de 
destino ha puesto en marcha un discurso teológico en torno de la hospitalidad.25 
Esta teología se distingue entre los nuevos aprovechamientos teológicos de la 
migración porque recobra la imagen bíblica del extranjero. Centra su objeto 
de estudio en las prácticas de acogida en la sociedad de destino y defiende la 
tradición cristiana que valora al extranjero como un acercamiento especial de 
Dios a la humanidad, tal como se recoge en muchos pasajes de las Sagradas 
Escrituras, entre ellos, Gn 18,1-8; 19,1-3 y Mt 25,35.41.43. 

Un aspecto positivo de este acercamiento radica en sus esfuerzos para 
sensibilizar la sociedad, propagar actitudes y prácticas de solidaridad con los 
migrantes y desarrollar una espiritualidad de la hospitalidad, de lo inclusivo y 
de la comunión. Reflexiones teológicas sobre la hospitalidad cristiana, como 
la de Bedford-Strohm, son valiosas y necesarias porque aportan ricos criterios 
teológicos y éticos para el reconocimiento de los derechos humanos de los 

23 Ver a Nagy, Migration and Theology: The case of Chinese Christian Communities in Hungary 
and Romania in the Globalization Context.
24 Ibid., 237-242.
25 Ver a Pohl, Making Room: Recovering Hospitality as a Christian Tradition; Idem, “Hospitality 
a Practice and Way of Life”, 34-43; Ward, “Hospitality and Justice Toward ‘Strangers’: A 
Theological Reflection”; Newlands y Smith, Hospitable God. The Transformative Dream.



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

381381

migrantes y para mantener presentes la acogida y solidaridad cristianas en las 
sociedades de destino.26

Un límite en este tipo de acercamiento teológico es constatable en el papel 
pasivo del migrante o extranjero, reducido al rol de “huésped” a expensas del 
“anfitrión”. Esta teología considera al migrante como un inmigrante, como un 
recién llegado y necesitado del permanente amparo del anfitrión. La teología 
de la hospitalidad no reflexiona sobre la superación de esta relación asimétrica 
de poder, porque no cuestiona cuándo el inmigrante o la inmigrante deja de 
ser huésped; y tampoco propone qué debe hacer el huésped para acceder a su 
propio hogar material, emocional y simbólico en la nueva sociedad.27 

Un resultado de este tipo de acercamiento reside en la preservación de 
la imagen del migrante o extranjero como necesitado, no le ofrece perspectivas 
de reterritorialización ni valora sus dones y contribuciones a la nueva sociedad. 
Esta teología también formula un discurso teológico para los migrantes, pues 
no recrea contenidos teologales presentes en su fe y su vida. 

En cambio, tiende a caer en la lógica de aplicación, que reduce al mi
grante a la mera condición de consumidor. No valora suficientemente su fe 
como la invitación para una nueva reflexión teológica que surge a partir de la 
interlocución de un discurso teológico local propio de la sociedad de destino 
y –por ejemplo– la cristología implícita en la confesión de fe “Cristo migrante” 
o “Cristo mojado” a la que ya hemos hecho referencia. 

Nótese además que, en discursos teológicos sobre la hospitalidad cristiana, 
se aborda al extranjero como un tema más de la teología. Newlands y Smith, 
en su obra Hospitable God28, aseveran que en una “cultura de hospitalidad” 
hay que escuchar y aprender del extranjero, mas no discurren cómo la teología 
puede convertirse en oyente de esas voces. 

Del mismo modo, en su amplia investigación, Pohl advierte sobre el peligro 
de la asimetría de poder en la relación huésped-anfitrión, pero no profundiza 

26 Bedford-Strohm. “Responding to the Challenges of Migration and Flight from a Perspective 
of Theological Ethics”. 
27 Ver a Newlands y Smith, Hospitable God.
28 Ibid., 92.



teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

382382

en ella ni valora la importancia del huésped para una teología intercultural29, es 
decir, un quehacer teológico que salve las limitaciones de una aproximación 
que excluye la experiencia de fe, esperanza y amor del huésped y su realidad 
cotidiana.30

Vale recordar aquí los criterios postulados por Juan Luis Segundo en 
torno de la teoría del círculo hermenéutico: una teología que responde al pre
sente sin dejarse afectar por las preguntas del presente no favorece, entonces, 
la conformación de un círculo hermenéutico.31 

En el caso de la teología de la hospitalidad no se trata de que solo asuma 
el tema de la migración y reflexione sobre esa situación desde las fuentes de 
la revelación. Esta teología tendrá que desarrollar sus reflexiones sobre los 
destinatarios de la hospitalidad a partir de su valoración como signos de los 
tiempos, como lugares teológicos de la revelación actual de Dios y desarrollar 
las implicaciones de tal valoración para su epistemología.32

No obstante, hay otro gran desafío que la migración plantea a la teolo
gía, que proviene de la fe, la identidad y la cotidianeidad de los migrantes. 
Éstas plantean un nuevo reto a la teología en contextos caracterizados por 
intercambios transnacionales. Pero ¿dónde radica esta novedad? Proviene de 
las limitaciones en las teologías existentes para aprehender el contexto de los 
migrantes y valorar teológicamente su fe y su vida. 

Una aproximación teológica a ambos temas (la migración y la fe y la vida 
de los migrantes), a partir de discursos teológicos elaborados para contextos en 
las regiones de origen de los migrantes, no asume las nuevas prácticas y expe
riencias de vida y fe que ellos y ellas acumulan a lo largo de su jornada migra

29 Ver a Pohl, Making Room.
30 A mediados del primer decenio del presente siglo se incrementa una discurso crítico sobre la 
hospitalidad cristiana. Ver a Becker Sweeden, “Christian Hospitality in Light of the Twenty-
first Century Migration”.
31 Segundo, Liberación de la teología, 13.
32 Ver a Mt 16,1-4; la constitución pastoral del Concilio Vaticano II Gaudium et spes; Bene
dicto XIV, “Migraciones: signo de los tiempos. Mensaje Jornada Mundial del Emigrante y el 
Refugiado 2006. Ciudad del Vaticano, 18 de octubre de 2005”, Vatican, http://www.vatican.va/
holy_father/benedict_xvi/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20051018_world-
migrants-day_sp.html (consultado el 24 de junio de 2013). 



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

383383

toria y que en la presente investigación hemos abordado bajo las dinámicas de 
emigración, inmigración y migración. 

De igual forma, una aproximación a partir de teologías desarrolladas 
para el contexto del país de destino tampoco dispone de los instrumentos ne
cesarios para analizar estas transformaciones identitarias, ni está al corriente 
de las nuevas experiencias de refamiliarización y reterritorialización de los mi
grantes. Sin embargo, tales perspectivas no pueden descartarse sin más. Esto, 
porque si ambas teologías asumen el tema de la movilidad humana podrán 
ofrecer valiosas perspectivas desde la experiencia de emigración e inmigración. 
No obstante, mantendrán separados contextos y experiencias que los propios 
migrantes articulan mediante su orientación transnacional. 

Esto significa que ambos enfoques tendrán que mantenerse en guardia 
para no limitar el amplio espectro del significado de la migración para la re
flexión teológica. Urge, por tanto, un nuevo discurso capaz de reflexionar 
teológicamente el ser y estar de los migrantes en su contexto profundo, es decir, 
“la propia naturaleza de ser un inmigrante o refugiado”, como precisa Phan.33 
En palabras del teólogo de origen vietnamita: 

…esta ontología existencial del inmigrante implica una epistemología y her
menéutica distinta, una vía particular para percibir e interpretar la realidad, es 
decir, uno mismo, otros (en particular, los otros dominantes y los otros grupos 
de inmigrantes), el cosmos y finalmente Dios.34

La fe y la situación específica de los migrantes, con sus transformaciones 
identitarias y su doble orientación transnacional, ameritan por tanto una 
nueva reflexión teológica que haga de ellos su punto de partida y les valore 
como un signo específico para descubrir los acercamientos actuales de Dios 
a la humanidad. Una teología capaz de discernir la presencia de Dios en la 
migración, los procesos que la originan y que ella pone en marcha, tal como 
exhorta la instrucción Erga migrantes caritas Christi: 

El paso de sociedades monoculturales a sociedades multiculturales puede 
revelarse como un signo de la viva presencia de Dios en la historia y en la co

33 Phan, “The Experience of Migration in the United States as a Source of Intercultural 
Theology”, 148 (traducción nuestra).
34 Ibid., 148 (traducción nuestra). 



teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

384384

munidad de los hombres, porque presenta una oportunidad providencial para 
realizar el plan de Dios de una comunión universal.35

La teología de la migración se está gestando a través de su valoración de 
la fe-vida de los migrantes como un tópos para su propia articulación; fe-vida, 
caracterizada por el papa Benedicto como un “binomio inseparable en el corazón 
de muchísimos emigrantes”, porque une la búsqueda de una mejor vida con “la 
profunda confianza de que Dios no abandona a sus criaturas, y este consuelo 
hace que sean más soportables las heridas del desarraigo y la separación, tal vez 
con la oculta esperanza de un futuro regreso a la tierra de origen.”36

Una teología desde la migración

En la segunda mitad de la década de los 90 también aparecieron nuevas pro
puestas pastorales y académicas que advertían la necesidad de una reflexión 
teológica desde las dinámicas y sujetos envueltos en el fenómeno de la movilidad 
humana.37 En particular, emergieron como intuiciones en círculos de agentes 
de pastoral que intentaban traducir la opción preferencial por los pobres, 
formuladas por el Celam (1968), como opción por y con los migrantes. Con 
estos intentos se proponía el empleo del llamado círculo hermenéutico desa
rrollado por la teología latinoamericana de la liberación, para obtener nuevas 
claves de interpretación del mensaje cristiano a partir de la conditio humana y 
de la fe del migrante. 

35 Pontificio Consejo para la Pastoral de Emigrantes e Itinerantes, “Instrucción Erga migrantes 
caritas Christi (La caridad de Cristo hacia los emigrantes). Ciudad del Vaticano, 2004”, 
Vatican, http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/migrants/documents/
rc_pc_migrants_doc_20040514_erga-migrantes-caritas-christi_sp.html (consultado el 24 de 
junio de 2013).
36 Benedicto XIV, “Migraciones: peregrinación de fe y esperanza. Mensaje para la Jornada 
Mundial del Emigrante y el Refugiado 2013. Ciudad del Vaticano, 12 de octubre de 2012”, 
Vatican, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/migration/documents/
hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day_sp.html (consultado el 24 de junio de 2013). 
37 Campese y Rigoni, “Hacer teología desde el migrante: diario de un camino”; Castillo Guerra, 
“Hacia una teología de la migración: perspectivas y propuestas”; Fornet-Betancourt, Migration 
und Interkulturalität: Theologische und Philosophische Herausforderungen; Groody, An Immigrant 
Journey of Heart and Spirit; Groody y Campesse, A Promised Land, A Perilous Journey; Rigoni, 
“Hacia una teología de la migración”; Nagy Migration and Theology.



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

385385

Si bien estos grupos –tanto en los EE.UU. como en Europa, y en zonas 
aledañas a las fronteras de los países centroamericanos– emplearon la teología 
de la liberación para apoyar analíticamente sus visiones y planes de pastorales, 
pronto advirtieron los riesgos de descontextualización. 

La categoría latinoamericana de “pobre” no se ajusta al contexto de la 
actual experiencia de fe ni al tipo de liberación anhelado. Si bien la pobreza 
socioeconómica y la marginación social afectan la cotidianidad de muchos 
migrantes dentro y fuera de América Latina, éstas aparecen bajo otras mo
dalidades, tales como el éxodo migratorio, o los guetos étnicos, lingüísticos 
o culturales donde emergen nuevos tipos de violencia que conducen a una 
opresión intracultural. 

La pobreza se manifiesta por medio de tensiones con otros grupos en las 
llamadas sociedades multiculturales y provoca nuevos tipos de discriminación 
cultural, actitudes xenofóbicas o la constante generalización de imágenes negativas 
de los migrantes por los medios de comunicación social. Más aún, los proble
mas de los migrantes emergen en su doble preocupación, el propio bienestar y 
el de su familia o grupo, que a su vez son producto de su doble direccionalidad. 

Con el último término expresamos la orientación transnacional de nume
rosos migrantes que simultáneamente se preocupan del lugar de origen y del 
lugar de destino. En nuestro caso, en los Países Bajos, los agentes de pastoral 
de migrantes hispano-hablantes constatan limitaciones en la teología de la li
beración, dadas las profundas diferencias contextuales, entre otras. 

Por medio de experiencias misioneras, en países como Chile, Brasil y Co
lombia, aprendieron a valorar las herramientas analíticas y metodológicas. Sin 
embargo a partir del acompañamiento de latinoamericanos, en ciudades como 
Ámsterdam o Rotterdam, advirtieron que las transformaciones identitarias, la 
orientación trasnacional, las “pequeñas resurrecciones” y los efectos de la secu
larización exigían un nuevo quehacer teológico. 

Por su parte, Gustavo Gutiérrez ha caracterizado este cometido a partir 
de una reflexión de la opción por los pobres. Desde el contexto estadounidense, 
Gutiérrez propone un rasgo distintivo para esta naciente teología: 

Nosotros tenemos que luchar para vencer su sufrimiento al mismo tiempo 
que consideramos la vida en sus numerosas expresiones, por insignificantes o 



teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

386386

pequeñas que sean. La teología de la migración tiene que ser una herramienta de 
esperanza.38

A inicios del presente siglo, el trabajo articulado de agentes de pastoral y 
teólogos académicos comprometidos con comunidades de migrantes aporta sus 
primeros frutos. En consecuencia, aparecen los primeros trabajos presentados 
en congresos internacionales que discurren sobre la necesidad de una teología 
de la migración, proponen sus temas centrales y sus rasgos específicos. 

En tales trabajos se reconoce que la naciente teología de la migración no 
es una teología inventada por los teólogos. En cambio, pretende constituirse 
como un momento reflexivo que secunda una experiencia teologal (teología 
implícita) que ya existe, tanto en la propia valoración creyente de la experiencia 
de migración que hacen los migrantes, como en el trabajo pionero de misioneros 
y agentes de pastoral migratoria.

La teología de la migración que se desarrolla en el contexto de grupos 
latinoamericanos guarda una relación estrecha con lo que se podría llamar 
una familia de “teologías de la migración” que aún se encuentra en la etapa 
germinal, con temas y metodologías que se están sugiriendo. Lo que aquí de
nomino “teología de la migración” es, pues, un proyecto basado en reflexiones 
teológicas sobre la migración desde alguna disciplina teológica, en nuestro caso, 
las ciencias de la misión. 

El “proyecto” teología de la migración puede comprenderse como una 
colaboración espontánea entre teólogos que han planteado la necesidad de 
elaborar una teología contextual e intercultural desde la fe, vida e itinerario de 
comunidades de migrantes. Es una teología que se escribe en diferentes países, 
sin que cuente con una agenda común o un grupo de trabajo para coordinar 
las actividades de investigación o educación.

Un enfoque particular de esta fase fundacional lo encontramos en su 
orientación intercultural. En efecto, los primeros trabajos de la naciente teología 
de la migración ponen en claro que su proyecto teológico no es solo de orden 
temático. No se trata de incluir la migración en discursos de la teología trini

38 Gutiérrez, “Poverty, Migration, and the Option for the Poor”, 84 (traducción y cursivas 
nuestras). 



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

387387

taria, la teología de los sacramentos o en modelos de inculturación o diálogo 
intercultural o interreligioso ya existentes. 

La migración es mucho más que un tema en la teología, porque repercute 
en la epistemología, en el método hermenéutico o en el tipo de racionalidad 
empleado en el discurso teológico. Además de ofrecer exploraciones sobre el 
amplio significado de la migración para la teología, en esta primera fase tam
bién se reflexiona sobre el significado de la contextualidad o globalización, el 
problema de la doble direccionalidad o doble referencia que involucra a los 
migrantes entre diversos contextos, físicos e imaginados, en forma simultánea. 

Se trata, pues, de nuevas demandas para la teología que suponen una 
reconsideración, ampliación e incluso deconstrucción de su modus operandi. Y 
en lo que respecta a su sujeto y destinatarios, se propone que los migrantes y 
sus comunidades sean su principal interlocutor. Finalmente, por medio de esta 
interlocución, la naciente teología de la migración se capacita para acercarse a la 
experiencia de migración y al itinerario de fe y a los contextos de interacción social, 
para de esta manera entablar un diálogo con la sociedad de destino y contribuir 
a la transformación de la sociedad en una sociedad de convivencia intercultural.

Transformación intercultural de la teología

Después de una breve introducción en la naciente teología de la migración, 
queremos explicar cómo se transforma la teología desde la migración con base 
en dos ejemplos: uno que atañe al significado de “prójimo” y otro a la valoración 
de la comunión y diálogo. 

Inspirada en el quehacer contextualizador de la teología de la liberación, 
la naciente teología de la migración asume la realidad de fe y de vida que 
involucra al migrante como criterio hermenéutico básico de su reflexión sobre 
los actuales acercamientos de Dios al mundo.39 En conformidad, la teología 
de la migración escudriña el mundo de los migrantes y encuentra gran fe y 
profundos valores humanos que brotan de una experiencia cotidiana de lucha. 

La teología de la migración se deja conmover por la situación de dolor y 
esperanza de los migrantes e introduce nuevas nociones en el discurso teológico 

39 Ver a Sobrino, Jesucristo liberador. Una lectura histórica-teológica de Jesús de Nazaret, 43.



teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

388388

para aprehender la orientación dual de los migrantes. De este modo, se acepta 
el reto de la desfamiliarización y la refamiliarizacion, de la deterritorialización 
y reterritorialización, de la orientación transnacional y de las identidades 
múltiples en los migrantes, y ofrece reflexiones teológicas para brindarles apoyo 
en su búsqueda de un balance entre los diferentes marcos referenciales que los 
migrantes entrelazan. 

Para lograr este objetivo, la teología de la migración valora el paradigma 
intercultural a la vez que propone un nuevo tipo de relaciones humanas más 
simétricas, es decir, un tipo de relación que no tiene lugar al margen de las 
relaciones de poder.40

Otredad y afinidad

Un fruto de la perspectiva intercultural en la teología de la migración lo 
encontramos en su relectura bíblica, que permite un análisis teológico, dinámico 
e incluyente de las relaciones humanas. Inspirado por ideas de Paulo Freire 
y Theo Sündermeier (misionólogo protestante), introdujo una hermenéutica 
intercultural en las ciencias de la misión para reflexionar sobre el impacto del 
encuentro con el otro para la propia identidad y la percepción de la alteridad, e 
igualmente, para fomentar la convivencia intercultural. Más adelante, el exegeta 
alemán Werner Kahl denominó esta aproximación “exegesis contextual en una 
perspectiva ecuménica intercultural” que aspira promover la convivencia a nivel 
comunitario y mundial.41

Una lectura del Nuevo Testamento que aprovecha estas aproximaciones 
teóricas en la perspectiva de la migración, en especial, desde la búsqueda 
de espacios para la convivencia intercultural, tal como hoy día tiene lugar 
en comunidades cristianas, nos advierte, primero, que el “prójimo” bíblico  

40 Ver a Phan. “The Experience of Migration in the United States as a Source of Intercultural 
Theology”; Castillo Guerra, “Theology of Migration: Essay on Intercultural Methodology”. 
Para una introducción en la filosofía intercultural, véase a Estermann, “Hacia una filosofía 
del escuchar: perspectivas de desarrollo para el pensamiento intercultural desde la tradición 
europea”; y a Fornet-Betancourt, Transformación intercultural de la filosofía: ejercicios teóricos y 
prácticos de filosofía intercultural desde Latinoamérica en el contexto de la globalización.
41 Ver a Kahl, “Intercultural Hermneutics – Contextual Exegesis: A Model for 21st Century 
Exegesis”, 431; Sundermeier, Den Fremden Verstehen. Eine Interkulturelle Hermeneutik.



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

389389

(Lc 10,29) ha sido reducido ontológicamente a la categoría estática del “otro” 
para destacar su propio valor, diferencia, autonomía, soberanía, infinitud o la 
alteridad que genera un “nosotros”.42

Y segundo, la lectura intercultural de las experiencias de migrantes pone 
de manifiesto que teorías sobre el reconocimiento del “otro” y de su “otredad” 
sobrecargan la diferencia, de tal modo que el problema de la diversidad cul
tural se presenta como abismo insalvable o incluso como problema de incon
mensurabilidad cultural. De la misma manera, se presenta la formación del 
“nosotros” como mera actitud ética unilateral que motiva para salvar el abismo. 

No obstante, cuando se reflexiona sobre tal salto abismal no se considera 
la afinidad que le relaciona con el otro, afinidad que constituye un paso previo 
a la formación del “nosotros” y que sustenta las actitudes éticas de origen recí
proco. Se trata de un paso en el que se manifiesta la afección (empátheia) que 
capacita para ver y que despierta el interés por el otro.43

En otras palabras, el reconocimiento de la afinidad es un momento previo 
a la formación o experiencia del nosotros.44 Gracias a esta perspectiva inter
cultural se rescata un significado dual del prójimo, en el sentido y función de 
la palabra koine plesíon (πλησίον, derivado de πέλας), que significa paisano, 
vecino, amigo, quien está cerca. Por eso, afirmamos que el “otro” también es 
el “afín” y que otredad y afinidad son correlativos. 

En suma, entendemos por afinidad la percepción humana que permite 
identificar rasgos comunes y que conduce al reconocimiento del otro también 
como el próximo o cercano. Es decir, la relación con el otro no se circunscribe 
a la explicitación de la distancia, la diferencia e individualidad, sino también al 
descubrimiento de la cercanía, la afinidad y comunalidad. El “prójimo” bíblico, 
en la perspectiva de la migración, es entonces ambas, otredad y afinidad, no 
solo una de ellas, es el otro y el afín, di-vergencia que le distingue de otros y 
con-vergencia que le aproxima a los afines. 

42 Ver a Panikkar, Sobre el diálogo intercultural, 47, 121.
43 Ver a Carroll, Christians at the Border. Immigration, the Church, and the Bible, 121ss.; Evans, 
“Luke’s Good Samaritan and the Chronicler’s Good Samaritan”. 
44 Schweizer, Das Evangelium nach Lukas, 122.



teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

390390

Diálogo-comunión

La orientación intercultural también permite focalizar prácticas de proximidad 
que contribuyen a descubrir y a valorar los espacios inter que mediatizan en
cuentros: ahí donde se dan verdaderos encuentros fraternales, comunitarios 
o convivientes; ahí donde se comparten verdades; ahí donde desde prácticas 
cotidianas se van transformando en fronteras entre diferentes modos de ser y 
estar en el mundo.

La teología de la migración valora estas prácticas de proximidad debido 
a su interés por la construcción de sociedades de convivencia intercultural 
en los contextos donde la migración va generando sociedades de diversidad 
o pluralidad cultural, religiosa o étnica. Su objetivo es facilitar el diálogo-co
munión mediante el reconocimiento de las otredades y afinidades en forma 
relacional. Se trata de un diálogo-comunión transformante, donde las iden
tidades no son conmutadas o canjeadas sino sensibilizadas recíprocamente 
para formar una verdadera koinonía. Las prácticas de proximidad dan inicio a 
un proceso de transformación intercultural de la sociedad, de la Iglesia y de la 
propia reflexión teológica. 

Ahora bien, la teología de la migración se transforma interculturalmente 
desde los migrantes por medio de su reflexión sobre una encarnación específica 
del Evangelio.45 Quiere ofrecer, desde los migrantes, un universal concreto para 
promover las más ricas virtualidades de la historia, ese “más” de la realidad, tal 
como lo encontramos en la filosofía de la realidad histórica de Ignacio Ellacuría.46 

De manera especial, la naciente teología de la migración trabaja por esta 
meta cuando trasmite el mensaje cristiano desde y entre diferentes lugares (topoi) 
y relaciones culturales. De ahí que su hermenéutica sea dia-tópica, en el sentido 
de la hermenéutica de Panikkar, porque incentiva la praxis de transformación 
de contextos multiculturales (donde hay tolerancia sin relación entre grupos) 
en contextos de convivencia intercultural.47

45 Ver a Hollenweger, “Intercultural Theology: Some Remarks on the Term”, 90. 
46 Ver a Sobrino, “Ignacio Ellacuría. El hombre y el cristiano. Bajar de la cruz al pueblo 
crucificado”; Idem, “La teología y el ‘principio liberación’”; Castillo Guerra, Iglesia: identidad, 
misión y testimonio. Sistematización y análisis contextual de la eclesiología de la liberación de Jon 
Sobrino, 359-386.
47 Véanse los siguientes escritos de Panikkar: Theintrareligious Dialogue y “Filosofía y cultura: 
una relación problemática”.



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

391391

Propuestas metodológicas para 
una teología de la migración

Con la finalidad de aclarar el proceso de transformación intercultural en la teología 
a partir de la movilidad humana, ofrecemos una propuesta metodológica.

El punto de partida de la teología de la migración 
es la realidad de migración (primer paso)

Diferentes aspectos que conforman la realidad del migrante, su fe y vida, 
preocupan al teólogo, quien desde esta motivación inicia los primeros pasos que 
paulatinamente le acercan al horizonte de comprensión o al llamado “mundo” 
del migrante y de grupos solidarizados con ellos. La fe y vida del migrante no 
son percibidas como punto final, sino como punto de arranque que encauza al 
teólogo a la teóloga a la búsqueda del Dios acercado salvíficamente por medio 
de ellas.48

En este acercamiento distingo dos descubrimientos. Por un lado, permite 
al teólogo o a la teóloga de la migración descubrir la fe, esperanza y amor de 
los migrantes (las nuevas imágenes de Dios peregrino o de Cristo mojado, 
el coraje para superar diversas pruebas, la gran solidaridad trasnacional, sus 
aportaciones a las sociedades de destino), así como la mística de la migración, 
para captar el sentido y ganar sabiduría, es decir, conocimiento sapiencial en el 
sentido reflexionado por Juan Carlos Scannone.49

Por otro lado, este primer paso permite a los migrantes descubrir realida
des que los sitúan en una situación de sufrimiento y marginalidad, idolatría, 
desesperanza, odio (xenofobia, racismo, etnocentrismo, intolerancia y exclusión) 
y violencia, también generada por ellos mismos y por las opresiones que tienen 
lugar dentro de sus comunidades.  

La teología de la migración germina como sabiduría cotidiana desde la 
experiencia de emigración, inmigración y migración y a partir de prácticas de 

48 Este primer paso metodológico está en consonancia con las reflexiones acerca de la relación 
entre Dios y la ciencia teológica elaboradas por Santo Tomás en su Summa Theologiae, S.th. 
I q. 1, a. 7.
49 Ver a Scannone, “Reflexiones epistemológicas acerca de las tres dimensiones (histórica, teórica 
y práctica) de la doctrina social de la Iglesia”. 



teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

392392

proximidad. Justamente, para reflexionar sobre estas últimas prácticas, diferentes 
teólogos involucrados con la migración proponen la construcción de una nueva 
epistemología teológica con el apoyo teórico de la filosofía intercultural, tal 
como ilustra el Congreso Migración e Interculturalidad celebrado en 2004.50 

Con la ayuda de herramientas de la filosofía intercultural, se valora el 
aporte sapiencial de migrantes y de sus comunidades para esbozar una episte­
mología fundamental; es decir, una epistemología que permita que el conoci
miento teológico se deje interpelar desde la interlocución con los migrantes, 
dentro de contextos multiculturales, donde aparecen intersecciones, super
posiciones o choques entre personas y comunidades con diferentes matrices, 
orientaciones religiosas o culturales. 

La teología de la migración propone una epistemología para replantear 
las vías del acceso al conocimiento y para aprehender cognitivamente la fe-vida 
del migrante a partir de la constante búsqueda de un equilibrio de culturas.51 
Esta epistemología será el trasfondo crítico que dará sentido a los próximos 
pasos analíticos de la reflexión teológica.

Acercamiento sociopolítico y sociocultural (segundo paso)

El análisis sociopolítico es indispensable para acceder a las dinámicas que generan 
pobreza, marginación y violencia, para estudiar, valorar e incentivar la praxis 
que reivindica la justicia o la ciudadanía plena. Un análisis sociocultural es 
también imprescindible para estudiar críticamente las asimetrías que se van 
generando entre y en las culturas. En particular, se pone interés en la interacción 
cultural; se analizan problemas, se despejan dudas y se proponen reflexiones 
teóricas para contribuir a la solución de dificultades que surgen, entre otros, de 
polarizaciones de la identidad cultural o de la ausencia de los espacios “inter” 
para lograr comunión social y cultural. 

Además, el análisis sociocultural e intercultural provee herramientas para 
aprehender las prácticas de proximidad, a saber, la convivencia que ya se da 
en encuentros interculturales cotidianos, en barrios, escuelas, comunidades de 
fe, centros de salud etc.

50 Ver a Fornet-Betancourt, Migration und Interkulturalität.
51 Consúltese a Fornet-Betancourt, La interculturalidad a prueba.



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

393393

Por medio de los dos tipos de análisis privilegiados en este segundo paso, 
la teología de la migración recurre a diferentes ramas científicas: la filosofía, 
las ciencias de la migración, la antropología, la historia y las ciencias de la co
municación, entre otras. Tales ciencias aportan datos empíricos que la teología 
de la migración valora desde su epistemología intercultural fundamental. De 
esta manera, se capacita para hacer una lectura científica y crítica de la realidad 
contextual de los migrantes. 

Sistematización teológica (tercer paso)

Este paso no puede darse sin los anteriores, porque los tres pertenecen al 
mismo camino de la teología de la migración. Como teología, ha iniciado su 
movimiento en el “mundo” y su sabiduría (conocimiento teologal) de la mi
gración. Ha establecido un diálogo interdisciplinario para comprender mejor 
los mecanismos que intervienen en el contexto de los migrantes, y ahora, desde 
ese trasfondo, se cuestiona a sí misma y a sus fuentes teológicas 

Por consiguiente, el tercer paso se constituye un ejercicio hermenéutico 
para reelaborar teológicamente los desafíos, impulsos o expresiones que 
provienen de la fe de comunidades o pueblos migrantes, de la realidad de la 
migración, de las sociedades multiculturales, de la necesidad de diálogo inter
religioso y del proyecto de la sociedad de convivencia. 

La teología de la migración utiliza aquí diferentes modelos hermenéuticos 
históricos, contextuales e interculturales. Así mismo, para iluminar los conte
nidos de fe que encuentra desde los migrantes, establece en su sistematización 
teológica vínculos hermenéuticos con “las otras orillas”, tales como las fuentes 
teológicas (la escritura, la tradición y el magisterio), las tradiciones teológicas de 
los lugares de origen y de las sociedades de destino, y las teologías, tradiciones 
populares y experiencias de otras comunidades de migrantes. 

La teología que de aquí surge encuentra su identidad al concebirse a 
sí misma como una sistematización teórica de la situación, la vida y las ex
presiones de fe de los migrantes. Al sistematizar elementos para una teoría cris
tiana intercultural, la teología de la migración se transforma –parafraseando la 
definición filosófica de Fornet-Betancourt–, en una teología de la relación y se 
prepara para dar el siguiente paso, en el cual orienta y estimula prácticas inter
culturales; paso en el cual se verifican sus sistematizaciones teóricas de acuerdo 
con su capacidad de operatividad práxica y de propiciación de fe.



teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

394394

Generación de una sociedad de convivencia (cuarto paso)

La teología de la migración cuenta ahora con argumentos teóricos y práxicos 
que favorecen la koinonia y el diálogo-comunión para captar y dar continuidad 
al mensaje de Dios, buscar su Reinado y valorar los grandes valores humanos 
y cristianos aportados hoy día por numerosos migrantes. 

Sobre la base de nuevos criterios hermenéuticos interculturales podrá 
sensibilizar otros quehaceres teológicos en favor de una sociedad de convivencia 
intercultural. Podrá contribuir a la transformación de racionalidades monocul
turales o etnocéntricas y apoyar iniciativas orientadas a proponer la transformación 
intercultural de las sociedades: comunidades de migrantes y grupos solidarizados, 
proyectos de diálogo interreligioso desde las asimetrías de los migrantes, orga
nizaciones no gubernamentales, foros mundiales, iglesias, etc.). 

Precisamente aquí es donde la teología de la migración se hace relevante 
para las situaciones desde las cuales ha hecho su opción ética e intercultural. 
Sin embargo, la misma teología de la migración se irá transformando 
(interculturalizando) en la medida en que reflexione y fomente lugares “inter” 
de diálogo intercontextual, intercultural, interreligioso e interdisciplinario. 

Conclusión

La movilidad humana entrelaza diferentes realidades y apremia nuevas 
reflexiones a partir de la fe y la vida de los migrantes. En la primera década 
del presente siglo surge una nueva reflexión teológica que se acerca a esa fe y 
conditio humana de la cotidianidad migratoria. Y al aprehenderlas como expe
riencia fundamental en un “mundo” agónico y esperanzado, de divergencias 
y convergencias, otredades y afinidades, la naciente teología de la migración 
asume nuevos criterios teóricos para atender desafíos que ahí surgen, tales como 
las nuevas imágenes de Dios, las transformaciones indentitarias del migrante 
o el diálogo intercultural. 

La acogida de estos temas en su quehacer teológico la introduce en un 
proceso de transformación intercultural, donde incluso llega a cuestionar el tipo 
de racionalidad empleado en su análisis e interpretaciones. Su inmersión en el 
mundo dual del migrante la orienta y la transforma. Su futuro depende de su 
acercamiento a la fe y vida de su interlocutor primordial y de su capacidad para 
aceptar las trasformaciones que tal acercamiento y diálogo le exigen. 



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

395395

Bibliografía

Álvarez Velasco, Soledad. “Transitando entre imágenes de guerra: la migración 
indocumentada en la ruta clandestina Ecuador-México-Estados Unidos.” 
Escenarios XXI Vol. 12, No. 11 (2011): 45-61. Disponible en: http://
www.escenarios21.com/textos/2011/Septiembre-Octubre/ (consultado 
18 de junio de 2013).

Articulación Ecuménica Latinoamérica de Pastoral Indígena. “Movilidad/
Migración: Desafío y esperanza para los pueblos indígenas. VI Encuentro 
Latinoamericano de Teología Indígena. Memoria del Encuentro. 
4/12/09.” Mutirão para a Amazônia, http://www.mutiraoamazonia.
org.br/pub/publicacoes/81765bf0dd21e9fa92d13dfb7be3febb.pdf 
(consultado el 20 de mayo de 2012). 

Becker Sweeden, Nell. “Christian Hospitality in Light of the Twenty-first 
Century Migration”. Disertación para obtener el título de Doctor en 
Filosofìa, Boston University. School of Theology, 2012. Disponible 
en: Boston University Libraries, http://open.bu.edu/xmlui/bitstream/
handle/2144/3733/beckersweeden_nell_phd_2012.pdf (consultado el 
24 de junio de 2013).

Bedford-Strohm, Heinrich. “Responding to the Challenges of Migration and 
Flight from a Perspective of Theological Ethics.” En Theological Reflections 
on Migration, editado por Benz H.R. Schär y Ralf Geisler, 38-46. Bruselas: 
CCME Reader, 2008.

Benedicto XIV. “Migraciones: signo de los tiempos. Mensaje Jornada Mundial 
del Emigrante y el Refugiado 2006. Ciudad del Vaticano, 18 de octubre 
de 2005.” Vatican, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/
messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20051018_world-
migrants-day_sp.html (consultado el 24 de junio de 2013).

_____. “Migraciones: peregrinación de fe y esperanza. Mensaje para la Jornada 
Mundial del Emigrante y el Refugiado 2013. Ciudad del Vaticano, 12 de 
octubre de 2012.” Vatican, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_
xvi/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-
migrants-day_sp.html (consultado el 24 de junio de 2013).

Bonilla, Alcira B. “El mundo cotidiano de la vida y las ciudadanías inter
culturales.” En Alltagsleben: Ort des Austausches Oder der Neuen Kolo­



teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

396396

nialisierung Zwischen Nord und Süd, editado por Raúl Fornet-Betancourt, 
211-234. Aachen: Wissenschaftsverlag Mainz, 2010.

Campese, Gioacchino. “¿Cuántos más? The Crucified Peoples at the U.S.-Mexico 
Border.” En A Promised Land, A Perilous Journey. Theological Perspectives 
on Migration, editado por Daniel G. Groody y Gioacchino Campese, 
271-298. Notre Dame (IN): University of Notre Dame Press, 2008.

Campese, Gioacchino y Flor M. Rigoni. “Hacer teología desde el migrante: 
diario de un camino.” En Migration, Religious Experience and Globali­
zation, editado por Gioacchino Campese y Pietro Ciallella, 181-203. 
New York: Center for Migration Studies, 2003.

Carroll R., M. Daniel. Christians at the Border. Immigration, the Church, and 
the Bible. Grand Rapids (MI): Baker Academic, 2008. 

Castillo Guerra, Jorge E. “Diaconía de la cultura y la relación: contribuciones 
de migrantes para una transformación intercultural de las sociedades de 
acogida.” Alltagsleben: Ort des Austausches Oder der Neuen Kolonialisierung 
Zwischen Nord und Süd, editado por Raúl Fornet-Betancourt, 331-356. 
Aachen: Verlagshaus Mainz, 2010.

_____. “Hacia una teología de la migración: perspectivas y propuestas.” 
Chakana 2 (2004): 27-51.

____. 	 Iglesia: identidad, misión y testimonio. Sistematización y análisis contextual 
de la eclesiología de la liberación de Jon Sobrino. Frankfurt: IKO-Verlag, 
2008.

_____. “Theology of Migration: Essay on Intercultural Methodology.” En A 
Promised Land, A Perilous Journey. Theological Perspectives on Migration, 
editado por Daniel G. Groody y Gioacchino Campese, 243- 270. Notre 
Dame (IN): University of Notre Dame Press, 2008.

Castillo Guerra, Jorge E., Frans Wijsen y Moniek Steggerda (eds.). Een 
Gebedshuis Voor alle Volken: Kerkopbouw en Kadervorming in Rooms-ka­
tholieke Allochtonengemeenschappen. Zoetermeer: Boekencentrum, 2006. 

Conferencia Episcopal Española. La Iglesia en España y los inmigrantes. Madrid: 
Edice, 2007.

Elizondo, Virgilio P. “Transformation of Borders: Border Separation or New 
Identity.” En Theology: Expanding the Borders, editado por María P. Aqui



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

397397

no y Roberto S. Goizueta, 22-39. Mystic, Connecticut: Twenty-Third 
Publications, 1998. 

Estermann, Josef. “Hacia una filosofía del escuchar: perspectivas de desarrollo 
para el pensamiento intercultural desde la tradición europea.” En Kulturen 
der Philosophie, editado por Raúl Fornet-Betancourt, 119-149. Aachen: 
Verlagshaus Mainz, 1996.

Evans, Craig A. “Luke’s Good Samaritan and the Chronicler’s Good Samaritan.” 
En Biblical Interpretation in Early Christian Gospels: the Gospel of Luke, 
editado por Th. R. Hatina, Vol. 3, 32-42 London: T&T Clark Inter
national, 2010.

Falicov, Celia Jaes. “Migración, pérdida ambigua y rituales.” Perspectivas 
sistémicas 69 (2011), http://www.redsistemica.com.ar/migracion2.htm 
(consultado el 8 de julio de 2011).

Fornet-Betancourt, Raúl. La interculturalidad a prueba. Aachen: Verlagsgruppe 
Mainz, 2006.

_____ (ed.). Migration und Interkulturalität: Theologische und Philosophische 
Herausforderungen. Aachen: Wissenschaftsverlag Mainz, 2004.

_____. Transformación intercultural de la filosofía: ejercicios teóricos y prácticos de 
filosofía intercultural desde Latinoamérica en el contexto de la globalización. 
Bilbao: Desclée de Brouwer, 2001. 

García, Martha. “Dimensiones simbólicas de la inmigración indocumentada: 
rituales de paso de ‘norteños’ y ‘norteñas’ nahuas del sur de México hacia 
Estados Unidos.” Norteamérica Vol. 1 (2008): 121-151, http://www.scielo.
org.mx/pdf/namerica/v3n1/v3n1a5.pdf (consultado el 4 de abril de 2011).

Glick Schiller, Nina, Linda Basch, y Cristina Szanton Blanc. “From Immigrant 
to Transmigrant: Theorizing Transnational Migration.” Anthropological 
Quarterly Vol.68, No. 1 (1995): 48-63.

Glick Schiller, Nina, y Ayse Çağlar. “Towards a Comparative Theory of Locality 
in Migration Studies: Migrant Incorporation and City Scale.” Journal of 
Ethnic and Migration Studies 35 (2009): 177-202. 

Groody, Daniel G. Border of Death, Valley of Life: An Immigrant Journey of Heart 
and Spirit. New York: Rowman and Littlefield Press, 2002.



teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

398398

Groody, Daniel G. y Giocchino Campese (eds.). A Promised Land, A Perilous 
Journey: Theological perspectives on migration. Notre Dame (IN): Univer
sity of Notre Dame Press, 2008.

Gutiérrez, Gustavo. “Poverty, Migration, and the Option for the Poor.” En A 
Promised Land, A Perilous Journey. Theological Perspectives on Migration, 
editado por Daniel G. Groody y Gioacchino Campese, 76-86. Notre 
Dame (IN): University of Notre Dame Press, 2008.

Hollenweger, Walter J. “Intercultural Theology: Some Remarks on the Term.” 
En Towards an Intercultural Theology. Essays in Honour of J.A.B. Jongeneel, 
editado por Martha Frederiks y otros, 89-95. Zoetermeer: Boeken
centrum, 2003. 

Kahl, Werner. “Intercultural Hermneutics – Contextual Exegesis: A Model 
for 21st Century Exegesis.” International Review of Mission Vol. 89, 
No. 354 (2000): 421-433. 

Kim, Young Yun. “Intercultural Personhood: Globalization and a Way of 
Being.” International Journal of Intercultural Relations Vol. 32, No. 4 
(2008): 359-368.

Massó Guijarro, Esther. “Globalización, justicia y ciudadanía. Hacia una episte
mología cosmopolita de la migración.” En Umbrales filosóficos: posicio­
namientos y perspectivas del pensamiento contemporáneo, editado por Alicia 
Bermejo Salar, Salvador Cayuela Sánchez, José Luís Egio García y otros, 
101-124. Murcia: Editum, Ediciones de la Universidad de Murcia, 2011. 

Meneses, Guillermo Alonso. “Migra, coyotes, paisanos y muertitos: sobre la 
analiticidad y el sentido de ciertos factores de la migración clandestina 
en la frontera norte.” El Bordo. Retos de Frontera 7 (2001) Tijuana, Baja 
California, http://www.tij.uia.mx/elbordo/vol07/migra_coyotes1.html 
(consultado el 14 de abril de 2011).

Nagy, Dorottya. Migration and Theology: The case of Chinese Christian Commu­
nities in Hungary and Romania in the Globalization Context. Zoetermeer: 
Boekencentrum, 2009.

Newlands, George, y Allen Smith. Hospitable God. The Transformative Dream. 
London: Ashgate, 2010

Odgers Ortiz, Olga. “Migración y religión: la resocialización del migrante a 
través de la comunidad de la iglesia. (La experiencia de los mexicanos del 



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

399399

sur de California).” Ponencia durante el XXII International Congress, 
Latin American Studies Association, Colegio de la Frontera Norte, 2000.

Odgers Ortiz, Olga, y Juan Carlos Ruiz (eds.). Migración y creencias. Pensar las 
religiones en tiempo de movilidad. Tijuana: Colegio de la Frontera Norte 
(Desarrollo y Migración), 2009.

Organización Internacional para las Migraciones. “Los términos clave de 
migración.” IOM-OIM, http://www.iom.int/cms/es/sites/iom/home/
about-migration/key-migration-terms-1.html (consultado el 25 de junio 
de 2013). 

Panikkar, Raimundo. “Filosofía y cultura: una relación problemática.” En Kul­
turen der Philosophie. Dokumentation des I. Kongresses für interkulturelle 
Philosophie, editado por Raúl Fornent-Betancourt, 15-41. Aachen: Verlag 
der Augustinus-Buchhandlung,  1996.

_____. Sobre el diálogo intercultural. Salamanca: San Estaban, 1990.

_____. Theintrareligious Dialogue. Manwah (NJ): Paulist Press, 1999. 

Phan, Peter C. “The Experience of Migration in the United States as a Source 
of Intercultural Theology.” En Migration, Religious Experience and Glo­
balization, editado por Gioacchino Campese y Pietro Ciallella, 143-169. 
New York: Center for Migration Studies, 2003.

Pohl, Christine D. Making Room: Recovering Hospitality as a Christian Tradition. 
Grand Rapids (MI): Eerdmans 1999.

_____. “Hospitality a Practice and Way of Life.” Vision Vol. 3, No. 1 (2002): 
34-43.

Pontificio Consejo para la Pastoral de Emigrantes e Itinerantes. “Instrucción 
Erga migrantes caritas Christi (La caridad de Cristo hacia los emigrantes). 
Ciudad del Vaticano, 2004.” Vatican, http://www.vatican.va/roman_
curia/pontifical_councils/migrants/documents/rc_pc_migrants_
doc_20040514_erga-migrantes-caritas-christi_sp.html (consultado el 
24 de junio de 2013).

Portes, Alejandro, y Jozsef Borocz. “Contemporary Immigration: Theoretical 
Perspectives on its Determinants and Modes of Incorporation.” Interna­
tional Migration Review Vol. 23, No. 3 (1989): 606-630.



teología de la migración: movilidad humana			                jorge castillo guerra

400400

Rigoni, Flor María. “Hacia una teología de la migración.” Praxis (2003) revista 
virtual de la Comunidad Teológica de Honduras, http://www.ccdhonduras.
org/praxis  (consultada en 2005; fuera de línea desde el 9 de agosto de 
2013).

Scannone, Juan Carlos. “Reflexiones epistemológicas acerca de las tres 
dimensiones (histórica, teórica y práctica) de la doctrina social de la 
Iglesia.” En América Latina y la doctrina social de la iglesia: diálogo latinoa­
mericano-alemán, editado por Peter Hünermann y Juan Carlos Scannone, 
55-86. Buenos Aires: Ed. Paulinas, 1991.

Schweizer, Eduard. Das Evangelium nach Lukas. Das Neue Testament Deutsch 
3. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1993.

Segundo, Juan Luis. Liberación de la teología. Buenos Aires: Editorial Lohlé, 
1975.

Sobrino, Jon. Jesucristo liberador. Una lectura histórica-teológica de Jesús de Nazaret. 
San Salvador: UCA Editores, 1991.

_____. “Ignacio Ellacuría. El hombre y el cristiano. Bajar de la cruz al pueblo 
crucificado (I).” Revista Latinoamericana de Teología Vol. 11, No. 32 
(1994): 131-161. 

_____. “Ignacio Ellacuría. El hombre y el cristiano. Bajar de la cruz al pueblo 
crucificado (II).” Revista Latinoamericana de Teología Vol. 11, No. 33. 
(1994): 215-224. 

_____. “La teología y el ‘principio liberación’.” Revista Latinoamericana de 
Teología Vol. 12, No. 35 (1995): 115-140.

Spener, David. Clandestine Crossing: Migrants and Coyotes on the Texas-Mexico 
Border. Ithaca (NY): Cornell University Press, 2009.

Sündermeier, Theo. Den Fremden Verstehen. Eine Interkulturelle Hermeneutik. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1996. 

Vertovec, Steven. “Migrant Transnationalism and Modes of Transformation.” 
International Migration Review Vol. 38, No. 3 (2004): 970-1001.

_____. Transnationalism. New York: Routledge, 2009.

Ward, Graham. “Hospitality and Justice Toward ‘Strangers’: A Theological 
Reflection.” Simposio “Migration in Europe: What are the Ethical 
Guidelines for Political Practice?” Katholische Akademie, Berlin, 27-29 



theologica xaveriana – vol. 63 No. 176 (367-401). julio-diciembre 2013. bogotá, colombia. issn 0120-3649

401401

de noviembre de 2003. Disponible en: Katholische Akademie, http://
berliner-runde.net/Veranstaltungen/2003112729/Ward_pdf.pdf 
(consultado el 14 de junio de 2013). 




