
theol. xave. • vol. 66 no. 181 • ene.-jun. 2016 • 77-101 • bogotá, colombia • issn 0120-3649 77

* Texto presentado originalmente en el Simposio Teológico “Reform(s) of and Within the Church” (Roma, 
28 de septiembre a 2 de octubre de 2015) que ha recibido diversas modificaciones para su publicación.
** Doctor en Teología, Universidad de Tübingen (Alemania). Investigador del Centro Teológico Manuel 
Larraín, Universidad Alberto Hurtado (Chile). Correo electrónico: cschickend@uahurtado.cl 

doi: 10.11144/javeriana.tx66-181.cespdi

Las conferencias episcopales: 
situación y perspectivas  
de un debate inconcluso*

Carlos Schickendantz **

Resumen: La construcción de estructuras colegiales 
y sinodales después del Concilio se ha desarrollado 
de modo vacilante. El tema refleja discusiones 
fundamentales y en buena medida permite percibir 
las orientaciones de fondo en la eclesiología reciente. 
El artículo muestra los principales momentos en el 
desarrollo histórico, ensaya una descripción de la 
nueva situación en que nos encontramos, refiere a los 
argumentos en juego, individualiza las principales 
ideas por profundizar y, finalmente, sugiere algunas 
recomendaciones.
Palabras clave: Colegialidad, Vaticano II, eclesio
logía, conferencias episcopales, Apostolos suos.

para citar este artículo:
Schickendantz, Carlos. “Las conferencias episcopa-
les: situación y perspectivas de un debate incon-
cluso”. Theologica Xaveriana 181 (2016): 77-101. 
http://dx.doi.org/10.11144/javeriana.tx66-181.
cespdi 

recibido: 21-12-15. aprobado: 08-02-16

The episcopal conferences: situation and 
perspectives of an unfinished debate

Summary: The construction of collegiate 
and synodal structures after the Council 
has been developed in an unsteady 
way. The topic reflects basic discussions 
and it allows us to be aware of the core 
orientations in the recent ecclesiology. 
The article shows the main moments in 
the historical development, it attempts to 
describe the new situations we are already 
living, it points out the arguments that are 
at stake, it individualizes the main ideas to 
go in depth and, finally, it suggests some 
recommendations.
Key words: Collegiality, Vatican II, eccle
siology, episcopal conferences, Apostolos 
suos. 

As conferências episcopais: situação e 
perspectivas de um debate inacabado

Resumo: A construção de estruturas co
legiais e sinodais depois do Concílio de
senvolveu-se de modo hesitante. A questão 
reflete discussões fundamentais e em grande 
medida permite perceber as orientações 
substanciais na eclesiologia recente. O 
artigo mostra os principais momentos no 
desenvolvimento histórico, ensaia uma 
descrição da nova situação na qual nos 
encontramos, refere-se aos argumentos 
em jogo, individualiza as principais ideias 
a aprofundar e, finalmente, sugere algumas 
recomendações.
Palavras chave: Colegialidade, Vaticano 
II, eclesiologia, conferências episcopais, 
Apostolos suos.



las conferencias episcopales: situación y perspectivas • carlos schickendantz78

Introducción

Las reflexiones siguientes sobre las conferencias episcopales se sitúan en el marco del 
escenario internacional referido al debate sobre la reforma de la Iglesia que parece 
encontrar, inesperadamente, una coyuntura favorable. El aporte ofrece, por una 
parte, un estado de la cuestión actualizado y, por otra, ideas que ayuden a discernir 
recomendaciones para posibles pasos futuros. El texto incluye cuatro puntos: 

–– Propone, primero, un relevamiento de algunos de los principales momentos 
en el desarrollo histórico de las conferencias episcopales, particularmente de lo 
sucedido en las últimas décadas. 

–– Segundo, más importante, ensaya la descripción de la nueva situación en que 
nos encontramos a partir de las enseñanzas y acciones del papa Francisco que, 
sin duda, otorgan un nuevo contexto eclesial al tema. 

–– En tercer lugar, refiere los múltiples argumentos en juego y los asuntos 
pendientes mediante la consideración del motu proprio Apostolos suos de 1998. 

–– Finalmente, individualiza los principales argumentos a desarrollar para un 
progreso ulterior del estatus teológico de las conferencias episcopales y sugiere 
algunas recomendaciones. 

El texto presta atención sobre todo a los argumentos teológicos, si bien en este 
ámbito es particularmente necesario el trabajo entre teólogos, teólogas y canonistas.

Lamentablemente, expresa W. Kasper en su eclesiología de 2011, la construcción 
de estructuras colegiales/sinodales después del Concilio se ha desarrollado de modo va
cilante1. Esta afirmación general encuentra particular aplicación en lo que ha sucedido 
con las conferencias episcopales en estas décadas. El tema tiene relieve porque, aun 
cuando se trata de un asunto limitado –las conferencias episcopales, su naturaleza y 
sus atribuciones–, se reflejan en él discusiones fundamentales y, en buena medida, 
pueden percibirse las orientaciones de fondo que han guiado la eclesiología en estos 
años del posconcilio.

Momentos clave en el desarrollo de las conferencias episcopales

El tratamiento global del tema requiere la atención a distintos momentos que con
tribuyen a configurar la situación que heredamos: ante todo, una consideración sobre 
los orígenes históricos de las conferencias episcopales. Múltiples y complejas causas 
dieron origen a estas formas de colaboración episcopal. Nacieron en el siglo XIX, no 

1 Kasper, Katholische Kirche. Wesen - Wirklichkeit – Sendung, 385.



theol. xave. • vol. 66 no. 181 • ene.-jun. 2016 • 77-101 • bogotá, colombia • issn 0120-3649 79

como el resultado de un mero proceso de descentralización, en explícita comunión 
con Roma, acorde al surgimiento de los espíritus nacionales pero diversos de ellos, 
sino como respuesta a problemáticas pastorales específicas comunes, influenciados por 
los procesos de separación de la Iglesia y el Estado y de frente, también, a estrategias 
más o menos belicosas del laicismo de Estado de mediados del siglo XIX. 

Representaron instancias complementarias a los concilios regionales y 
provinciales, más fáciles de convocar y reunir, pero sin potestad jurídica como aquellos. 
No fueron concebidos como una alternativa, aunque coincidieron con una disminución 
de dichos concilios. No hay duda de la atribución de la función eminentemente prag
mática en el plano de la consulta, la ayuda mutua y la coordinación de esfuerzos2.

Un segundo momento destacado representa lo sucedido en el Vaticano II, 
particularmente en Christus Dominus (CD 38) y en Lumen gentium (LG 23). Ambos 
textos son fundamentales porque ofrecen el marco teológico a partir del cual se han 
desarrollado las temáticas en el posconcilio. Algunos de los puntos doctrinales des
tacados son: el reconocimiento de la “providencia divina” como causa de este desarrollo 
eclesiológico3, la analogía (simili ratione) entre las conferencias y los patriarcados de 
Oriente (LG 23d), entre coetus episcoporum y coetus ecclesiarum, también la semejanza 
con los sínodos y concilios provinciales (CD 36), la potestad legislativa reconocida 
a las conferencias (CD 38,4), además de la recomendación acerca de la difusión de 
esta institución “nacida fuera del derecho canónico”4 a toda la Iglesia Católica en el 
mundo (CD 37).

A pesar de estos progresos concretados en el Concilio, no deben olvidarse los 
incipientes o solo iniciales desarrollos en referencia a las conferencias episcopales, 

2 Feliciani, Le conferenze episcopali, 15-349.
3 Rahner, “Dogmatische Konstitution über die Kirche”, 232: “Es ist zu beachten, daβ der erste Satz des 
Abschnitts (obwohl bloβ als historische Feststellung formuliert) grundsätzliche Bedeutung hat (dieses 
historisch Festgestellte wird ja als Ergebnis einer divina Providentia gesehen), und zwar an sich auch 
für den lateinischen (westlichen) Zweig der katholischen Kirche, gerade weil dieser konkret fast mit der 
Weltkirche identisch geworden ist. Kirchliche Groβeinheiten mit eigener Disziplin, eigener Liturgie, 
eigenem theologisch-spirituellen Erbe könnten sich (Afrika, Asien, Südamerika) auch in Zukunft ‘divina 
Providentia’ neu herausbilden”. Ver también a Franzen, “Las conferencias episcopales, problema crucial 
del Concilio”, 149-172; Tillard, “Conférences episcopales et catholicité de l’Église”, 523-539.
4 Faggioli, Il vescovo e il Concilio. Modello episcopale e aggiornamento al Vaticano II, 444. Se constata como 
importante el rol otorgado a las conferencias ya en el ámbito de la liturgia, en SC y en el motu proprio 
Sacram liturgiam de enero de 1964. Ver Bonet, “Las conferencias episcopales”, 51; Sobanski, “La teología 
y el estatuto jurídico de las conferencias episcopales en el Concilio Vaticano II”, 122-123; Faggioli, Il 
vescovo e il Concilio, 287, 315, 366, 437; Legorreta, “Las conferencias episcopales en el debate teológico 
postconciliar”, 39-43. 



las conferencias episcopales: situación y perspectivas • carlos schickendantz80

sumadas a las limitaciones generales de la eclesiología del Vaticano II ya estudiadas 
en la bibliografía especializada (convivencia de dos eclesiologías, escaso desarrollo de 
la Iglesia local en una visión predominantemente universalista, etc.). Dos ejemplos  
destacados pueden ser suficientes aquí, uno referido a Lumen gentium, el otro a Chris­
tus Dominus.

Al exponer LG 23d, Peter Hünermann escribe en su importante comentario: 

Cuando en relación con las conferencias episcopales se habla solo de “collegialis 
affectus” y se renuncia a ver en las conferencias episcopales una expresión de la 
colegialidad –por supuesto, limitada y finita–, se muestra allí y en la discusión 
posconciliar inmediata la dificultad de situar en un marco más amplio el pen
samiento de la colegialidad del servicio en la Iglesia.5

Christus Dominus, por su parte –que solo recomienda pero no ordena instituir 
las conferencias–, presenta también sus límites. Escribe M. Faggioli en 2014: 

Al final, se mostró más interés en la tutela de la autonomía de la diócesis que 
en la necesidad de uniformidad entre los obispos del mismo país. Christus Do­
minus sigue siendo muy ambiguo y vago acerca de los poderes legislativos de 
las conferencias episcopales, limitando sus decisiones al mínimo y rechazando 
la propuesta de atribuir alguna medida de colegialidad a las conferencias y sus 
decisiones. Christus Dominus ofreció una estructura marco para las conferencias, 
pero dejó su futuro a sus estatutos y a la reforma del Código de Derecho 
Canónico que entonces comenzaba.6

Varios autores ponen de relieve una “inversión de tendencia” en el posconcilio: 
de una autoridad de las conferencias más fuertemente reconocida, que les otorga 
amplias competencias en el campo legislativo, administrativo y judicial, a múltiples 
obstáculos prácticos y frenos doctrinales7. 

5 Hünermann, “Theologischer Kommentar zur dogmatischen Konstitution über die Kirche Lumen 
gentium”, 432; Sobanski, “La teología y el estatuto jurídico de las conferencias episcopales”, 105-109, 
126ss.
6 Faggioli, “The Role of Episcopal Conferences since Vatican II. A Test Case for Collegiality in the Church”, 
210. Ver Faggioli, Il vescovo e il Concilio, 444-445. Es exactamente la evaluación de A. Antón también: 
“Por más que hemos tratado de descubrir y valorar los motivos teológicos en que se basaban los elementos 
más importantes del estatuto de la conferencia episcopal aprobado en el Christus Dominus, nos consta 
que el Concilio renunció a proponer la fundamentación teológica de esta institución y decidió aludir 
solamente a su base pastoral y práctica. Por lo demás, el Vaticano II se limitó en este decreto a trazarnos 
el marco dentro del cual la figura jurídica irá adquiriendo rasgos más precisos en el posconcilio”. (Antón, 
Conferencias episcopales: ¿Instancias intermedias?, 101).
7 Faggioli, Il vescovo e il Concilio, 457; Antón, Conferencias episcopales: ¿Instancias intermedias?, 140.



theol. xave. • vol. 66 no. 181 • ene.-jun. 2016 • 77-101 • bogotá, colombia • issn 0120-3649 81

En la primera fase se sitúan el motu proprio Sacram liturgiam (1964) y el motu 
proprio Ecclesia sanctae (1966), que instituye las conferencias –como una entidad 
jurídica nueva, nueva de iure, no de facto– que el Vaticano II solo había recomendado. 
El Sínodo de obispos de 1969, que si bien “no aportó elementos nuevos en el campo 
doctrinal”, a juicio del entonces secretario especial A. Antón significó un “impulso 
nuevo” para las actuaciones prácticas de la colegialidad. Sin que se afirmara explí
citamente la idea de las conferencias episcopales como “instancias intermedias entre 
la Santa Sede y el obispo diocesano”, dicha comprensión encontró puntos de partida 
favorables8.

El análisis de las conferencias episcopales en el Código de Derecho Canónico 
de 1983 tiene gran complejidad. Aunque se advierten pasos positivos, tales como el 
reconocimiento de las conferencias como instituto permanente dotado de ciertas estruc
turas estables y de personalidad jurídica, además de una amplia lista de competencias 
atribuidas a ellas en el orden legislativo, administrativo y en cooperación con otros 
órganos de gobierno en la Iglesia, debe reconocerse también una falta de progresos, 
más aún, una creciente tendencia –muy visible en aquellos años– contraria a toda 
consideración de ellas como instancia intermedia que, en particular, se argumentaba 
que pondría en peligro la autonomía de los obispos diocesanos. 

Para Faggioli, en el tratamiento de las conferencias, en los cánones 447-459, se 
concreta “un estilo muy diferente” en comparación con los textos del periodo anterior; 
el proceso de codificación concretó el “primer paso” de una progresiva reducción de 
competencias legislativas; en su opinión, fue la “primera reacción” a la tendencia 
posconciliar positiva orientada a asignar mayores competencias a las conferencias9.

La enseñanza más importante del Sínodo extraordinario de 1985 afirma que la 
“eclesiología de comunión es una idea central y fundamental en los documentos del 
Concilio” (II. C 1). Como advierte Pottmeyer, si se tienen presente las eclesiologías no 
adecuadamente mediadas existentes en los textos conciliares, dicha afirmación resultó 
una opción importante en la interpretación del Concilio10. 

Una segunda afirmación valiosa reside en que “la eclesiología de comunión ofre
ce el fundamento sacramental de la colegialidad” (II. C 4). Se afirma, por tanto, una 
importante vinculación entre eclesiología de comunión y principio de colegialidad. 

8 Ibíd., 117-137.
9 Faggioli, “The Role of Episcopal Conferences since Vatican II. A Test Case for Collegiality in the 
Church”, 216; Antón, Conferencias episcopales: ¿Instancias intermedias?, 142-156.
10 Pottmeyer, “Der Theologische Status der Bischofskonferenz – Positionen, Klärungen und Prinzipien”, 
64. 



las conferencias episcopales: situación y perspectivas • carlos schickendantz82

Si bien se habla de realizaciones parciales de la colegialidad –“diversas realizaciones 
parciales que son verdaderamente signo e instrumento de afecto colegial” (II. C 4)–, 
se evita el uso de la palabra para las conferencias episcopales. 

Además, se afirma de manera incomprensible que ella –igual que otras realidades 
eclesiales como el Sínodo de los Obispos, “no pueden deducirse directamente del 
principio teológico de la colegialidad, sino que se rigen por el derecho eclesiástico”  
(II. C 4). Esto puede explicar, por una parte, la existencia de opiniones negativas hacia 
el resultado del Sínodo, y por otra, el hecho de que varios autores acuden a textos de 
W. Kasper, secretario especial en dicha asamblea, para encontrar una interpretación 
más favorable. 

El teólogo alemán afirma claramente, por ejemplo, que ellas “son de iure eccle­
siastico, pero cum fundamento in iure divino”11. No obstante, no puede desconocerse 
que los recelos de varios miembros de la curia romana y de algunos círculos de teólogos 
y canonistas de entonces, frente a la actividad de las conferencias, afloraron en muchas 
intervenciones en el debate general y en los diversos circuli minores lingüísticos12. 

El Sínodo resultó relevante en este tema, particularmente, por su recomendación: 

Porque las conferencias episcopales son tan útiles, más aún, necesarias en el 
trabajo pastoral actual de la Iglesia, se desea un estudio del estatuto teológico y 
sobre todo de la cuestión de explicar más claro y profundamente su autoridad 
doctrinal, teniendo en cuenta lo que hay en el Concilio en el decreto CD No. 
38 y en el CIC, cánones 447 y 753 (II. C 8).

	 Dos momentos negativos en el ulterior desarrollo del asunto deben consignarse. 
El primero se refiere a un texto de la Comisión Teológica Internacional, “Temas selec
tos de eclesiología” (1984). Allí se afirma que, en relación con las conferencias epis
copales, solo puede hablarse de colegialidad en “un sentido analógico, teológicamente 
impropio”13. El segundo, más importante, Instrumentum laboris (1988) que, como 
reconocieron sus mismos autores pertenecientes sobre todo a la congregación de los 
obispos, recibió opiniones “más bien críticas”, sugiriendo la redacción de un segundo 
instrumentum laboris “totalmente nuevo”14. Vuelvo sobre este texto al comentar el 
motu proprio Apostolos suos de 1998.

11 Kasper, “Der Theologische Status der Bischofskonferenzen”, 3.
12 Antón, Conferencias episcopales: ¿Instancias intermedias?, 197-199.
13 Comisión Teológica Internacional, “Temas selectos de eclesiología”, 5.3 (cursiva mía).
14 Antón, “La carta apostólica motu proprio Apostolos suos de Juan Pablo II”, 264; Congregation for 
Bishops, “Draft Statement on Episcopal Conferences”, 731-737.



theol. xave. • vol. 66 no. 181 • ene.-jun. 2016 • 77-101 • bogotá, colombia • issn 0120-3649 83

La “inversión de tendencia” concretada –referida más arriba– ha encontrado 
su expresión más visible en el radical cambio de opinión de dos figuras relevantes del 
posconcilio: Jerome Hamer, secretario de la Congregación para la Doctrina de la Fe, 
entre 1973 y 1984, y prefecto de los institutos de vida consagrada en el momento de 
la publicación del Instrumentum laboris de 198815, y sobre todo, Joseph Ratzinger16. 

Puede decirse que la posición que Ratzinger sostuvo en la época del Concilio 
–que se expresa con gran nitidez en los textos de 1963 y 1965–17 y que abandonó en 
la década del ochenta, sin que nunca se hayan explicado los motivos, es la que hacen 
suya una gran cantidad de teólogos, teólogas y canonistas, como se ha expresado 
por ejemplo en el Congreso de Salamanca (1988) y en importantes publicaciones al 
respecto.

¿Cómo puede caracterizarse la situación actual? 

El primer factor a considerar es la reflexión que se contiene en la exhortación pastoral 
Evangelii gaudium (2013). En el número 32, luego de hablar de la “conversión del 
papado” y la referencia a la conversión pastoral de las “estructuras centrales de la Iglesia 
universal”, se afirma: 

El Concilio Vaticano II expresó que, de modo análogo a las antiguas iglesias 
patriarcales, las conferencias episcopales pueden “desarrollar una obra múltiple 
y fecunda, a fin de que el afecto colegial tenga una aplicación concreta” (LG 
23). Pero este deseo no se realizó plenamente, por cuanto todavía no se ha 
explicitado suficientemente un estatuto de las conferencias episcopales que las 
conciba como sujetos de atribuciones concretas, incluyendo también alguna 
auténtica autoridad doctrinal (ver Apostolos suos). Una excesiva centralización, 
más que ayudar, complica la vida de la Iglesia y su dinámica misionera (EG 32). 

El texto expresa, ante todo, la insatisfacción por los resultados obtenidos en el 
camino recorrido en el posconcilio. La mera observación en el texto papal es ya muy 
relevante. Destaco algunos puntos.
–– Evangelii gaudium cuestiona el resultado del proceso que ha tenido, en el motu 

proprio de 1998, su expresión última. Si bien las expresiones “no plenamente” 

15 Hamer, “Les conférences episcopales exercice de la collégialité”, 966-969; Ídem, “La responsabilité 
collégiale de chaque évêque”, 641-654.
16 Kasper, “Nochmals: Der Theologische Status der Bischofskonferenzen”, 237; Pottmeyer, “Der 
Theologische Status der Bischofskonferenz”, 47-60. Kasper lo adjudica al influjo de H. de Lubac.
17 Ratzinger, “Konkrete Formen bischöflicher Kollegialität [Papst, Patriarch, Bischof ]”, 348-357; Ídem, 
“Implicaciones pastorales de la doctrina de la colegialidad de los obispos”, 61-62.



las conferencias episcopales: situación y perspectivas • carlos schickendantz84

o “no suficientemente” matizan el juicio, la afirmación es significativa, más aún 
si se la compara con la posición de Ratzinger/Benedicto. 

–– Todo indica que con estas expresiones –“estatuto”, “sujetos de atribuciones con
cretas”, “autoridad doctrinal”– el Papa piensa en nuevos pasos en los asuntos 
exactamente ya planteados en el proceso posconciliar: naturaleza teológica y 
estatus jurídico, con especial énfasis en su mandatum docendi. 

–– La alusión a la “dinámica misionera” –central en todo el documento– es im
portante porque sitúa el asunto en el marco de la catolicidad de la Iglesia y en 
el proceso de inculturación del cristianismo en los diferentes contextos cultu
rales y regionales. Vuelvo en seguida sobre este aspecto porque, más allá del 
documento, caracteriza sustancialmente la situación con el pontificado 
de Francisco.

–– El citar explícitamente la expresión conciliar “simili ratione” (LG 23d), 
que establece una analogía evidente entre las “Iglesias patriarcales” y 
las “conferencias episcopales”, no carece de relieve a tenor de los de
bates posconciliares. Se establece allí una “cierta ecuación entre los 
términos del binomio coetus ecclesiarum-coetus episcoporum, de modo 
que el Concilio pasa espontáneamente de uno al otro, por tratarse de 
dos términos que se implican mutuamente”18. La conferencia episcopal 
aparecería inicialmente así, a la vez, como un coetus episcoporum y un 
coetus ecclesiarum. Hay aquí un elemento teológico de relieve.

Un segundo dato relevante está dado por las múltiples citaciones que se hacen 
de textos de las conferencias episcopales, tanto en Evangelii gaudium cuanto en Laudato 
si. En la primera se citan textos de los episcopados de Brasil, Congo, Estados Unidos 
(dos veces), India, Filipinas, Francia (dos veces). Se observa que el Papa utiliza no solo 
los textos de las conferencias emanados en sus asambleas plenarias, sino también del 
Comité permanente (Congo) y de dos comisiones de un episcopado (Conseil Famille 
et Société y Commission Sociale de la Conférence des Évêques de France). A ellas se 
suman las dos citas del Documento de Puebla y once citas de los textos de Aparecida de 
las conferencias generales del episcopado latinoamericano y del Caribe, de 1979 y 2007. 

Laudato si muestra un tratamiento análogo. Se citan expresamente textos de los 
obispos de Sudáfrica, Filipinas, Bolivia (dos veces), Alemania (dos veces), Argentina 
(dos veces), Estados Unidos, Canadá, Japón, Brasil, República Dominicana, Paraguay, 

18 Antón, Conferencias episcopales: ¿Instancias intermedias?, 112.



theol. xave. • vol. 66 no. 181 • ene.-jun. 2016 • 77-101 • bogotá, colombia • issn 0120-3649 85

Nueva Zelanda, Portugal, México, Australia. Incluye todos los continentes. En este 
caso también se citan textos que no corresponden solo a las asambleas plenarias de los 
obispos, sino a comisiones específicas19. Además, se alude a un Coloquio promovido 
por la Federación de las Conferencias Episcopales de Asia y una cita del Documento de 
Aparecida, la V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe. 

A la pregunta sobre el estatuto teológico y la autoridad magisterial de las con
ferencias episcopales parece que Francisco estuviera dando una respuesta, o al menos 
un aporte al asunto, por la vía de los hechos.

El discurso de Francisco, de octubre de 2015, con ocasión del 50° aniversario 
de la institución del Sínodo de los Obispos requiere especial consideración para toda 
la temática de la reforma de la Iglesia. En particular, el uso de la expresión técnica “las 
instancias intermedias de la colegialidad”, al referirse a las conferencias episcopales, 
deliberadamente evitada en todo el proceso anterior, merece ser destacado20.

Otro elemento importante del nuevo contexto es el espíritu católico –menos 
eurocéntrico– y misionero que, por una parte, representa líneas maestras en el pontificado 
que se expresa en múltiples enseñanzas, gestos y decisiones y, por otra, constituye 
un salto cualitativo sobre el pontificado de Benedicto XVI. Ambos aspectos tienen 
relieve en el momento de reflexionar sobre el estatuto teológico de las conferencias 
episcopales. A este respecto han sido significativas las repetidas referencias a las con
ferencias episcopales en el decreto conciliar Ad gentes, particularmente en un lugar 
muy relevante desde el punto de vista hermenéutico en el proceso de relectura de la 
Palabra de Dios en un nuevo contexto cultural (AG 22)21.

Un factor peculiar de la nueva situación reside en la permanencia al más alto 
nivel del gobierno de la curia romana de una de las posiciones escépticas sobre la na
turaleza teológica de las conferencias. Esta opinión se expresó por primera vez en la 
célebre entrevista de 1985 realizada por V. Messori al entonces cardenal J. Ratzinger: 
“No debemos olvidar que las conferencias episcopales no tienen una base teológica, 

19 La Comisión para Asuntos Sociales de la Conferencia Episcopal Alemana, la Comisión para los Asuntos 
Sociales de la Conferencia Episcopal del Canadá, la Comisión Episcopal de Pastoral Social de Argentina, 
los obispos de la región de Patagonia-Comahue (Argentina) y la Comisión Episcopal para la Pastoral 
Social de la Conferencia del Episcopado Mexicano.
20 Francisco, “Discorso del santo padre Francesco. Commemorazione del 50° aniversario dell’istituzione 
dei Sinodo dei Vescovi”.
21 Concilio Vaticano II, “Decreto Ad gentes sobre la actividad misionera”, Nos. 16, 18, 20, 22, 26, 29, 
31, 32, 33, 38.



las conferencias episcopales: situación y perspectivas • carlos schickendantz86

no forman parte de la estructura imprescindible de la Iglesia tal como la quiso Cristo; 
solamente tienen una función práctica concreta”22. 

Por tanto, no es nueva la expresión del cardenal G. Müller, en una entrevista 
publicada en La Croix, en marzo de 2015, en la que afirma que las conferencias 
episcopales son “una organización práctica”, en un contexto ya conocido que devalúa 
de hecho su significado teológico23. La novedad radica en que ahora parece representar 
una sensibilidad teológico-pastoral distinta a la del obispo de Roma. ¿Emprenderá 
iniciativas la Congregación para la Doctrina de la Fe tendientes a afrontar la tarea que 
reclama Evangelii gaudium 32?

Un sexto factor puede mencionarse. La bibliografía teológica especializada parece 
haber disminuido considerablemente luego de la publicación y los comentarios al motu 
proprio Apostolos suos (1998). Aunque no siempre es posible distinguirlas, no me refiero 
aquí a la muy numerosa que afronta directamente el asunto de la reforma del Papado 
sino a la bibliografía más específica sobre las conferencias episcopales. 

Las obras editadas por H. Müller y H. Pottmeyer, T. Reese y las actas del 
Coloquio de Salamanca –65 participantes pertenecientes a 16 nacionalidades– dirigidas 
por H. Legrand, J. Manzanares y A. García, traducidas a varias lenguas, representan 
probablemente los trabajos más amplios y relevantes. Contienen la identificación de 
los principales argumentos teológicos y canónicos. En buena medida, reflejan también 
un amplio consenso sobre asuntos clave de la controversia24.

22 Ratzinger y Messori, Informe sobre la fe, 68.
23 Pregunta: Les conférences épiscopales pourraient-elles avoir plus de latitude sur ces sujets? Respuesta: Card. 
G. L. M.: “Il faut distinguer deux niveaux: la dogmatique et l’organisation concrète. Jésus a institué les 
Apôtres avec Pierre comme principe de l’unité de la foi de l’Église et de sa communion sacramentelle. 
C’est une institution de droit divin. Au-delà, nous avons des structures canoniques qui évoluent selon 
les circonstances. Les conférences episcopales sont une expression de la collégialité des évêques au niveau 
d’un pays, d’une culture ou d’une langue, mais c’est une organisation pratique. L’Église Catholique existe 
comme Église universelle, dans la communion de tous les évêques en union et sous l’égide du pape. Elle 
existe aussi dans les églises locales. Mais l’Église locale, ce n’est pas l’Église de France ou d’Allemagne: 
c’est l’Église de Paris, de Toulouse… Ce sont les diocèses. L’idée d’une Église nationale serait totalement 
hérétique. Une autonomie dans la foi est impossible! Jésus-Christ est le sauveur de tous, il unifie tous 
les hommes”. Ver a Samuel Lieven y Nicolas Senèze (comp.), “Cardinal Gerhard Ludwig Müller : ‘La 
mission du Pape est d’unifier le monde’”. 
24 Legrandm Manzanares y García (eds.), Naturaleza y futuro de las conferencias episcopales; Müller y 
Pottmeyer (eds.), Die Bischofskonferenz. Theologischer und Juridischer Status; Reese (ed.), Episcopal Con­
ferences. Historical, Canonical and Theological Studies. Es interesante la constatación de A. Antón acerca 
de que, en el posconcilio, hasta su contribución de 1988, el tema de las conferencias episcopales ha 
encontrado más atención bibliográfica en el derecho canónico que en la teología (Antón, “Estatuto de 
las conferencias episcopales”, 233).



theol. xave. • vol. 66 no. 181 • ene.-jun. 2016 • 77-101 • bogotá, colombia • issn 0120-3649 87

Posteriormente, las contribuciones han sido más bien esporádicas y –me atre
vo a sugerir–  no han añadido aportes novedosos significativos, aunque a menudo 
incorporan evaluaciones útiles sobre el proceso vivido en estos años. En algunas 
eclesiologías recientes, el tema es ignorado o solo mencionado25. Sin embargo, no 
faltan completamente, en la primera década del siglo XXI, algunas publicaciones que 
mantienen vivo el interés en el tema en cuestión.26 Quizás esta situación bibliográfica 
es una expresión más de la crisis de la actividad sinodal y conciliar a los distintos 
niveles de la Iglesia, incluido el Sínodo de los Obispos, que observa Faggioli en su 
contribución reciente27.

En este sentido, es verdad que el asunto de las conferencias episcopales puede 
ser considerado como un test case de la colegialidad y sinodalidad en la Iglesia, que 
se refleja en una serie de documentos emanada en las últimas décadas que, si bien 
afronta temas variados, posee una línea conductora común: un renovado intento de 
centralización de la Iglesia, de desvalorización de las iglesias particulares y de la corres
ponsabilidad de todos los creyentes en el pueblo de Dios. 

El asunto de las conferencias episcopales está, entonces, estrechamente 
vinculado al desarrollo general de la experiencia eclesial en las últimas décadas. Han 
estado devaluados teórica y prácticamente los presupuestos teológicos que constituyen 
el núcleo de la naturaleza de las conferencias y de su consecuente estatus jurídico:  
(1) la comunión de las iglesias, (2) la colegialidad de los obispos, (3) la autonomía de 
las iglesias regionales y particulares para llevar adelante sus procesos de inculturación, 
(4) en general, toda la experiencia de sinodalidad y corresponsabilidad de los creyentes 
en todos los niveles de la vida de la Iglesia.

25 Gaillardetz, Ecclesiology for a Global Church. A People Called and Sent; McBrien, The Church. The 
Evolution of Catholicism, 310-311, 316; Kasper, Katholische Kirche, 385; Ormerod, Re-Visioning the 
Church. An Experiment in Systematic Historical Ecclesiology; Gaillardetz y Hahnenberg, A Church with 
Open Doors. Catholic Ecclesiology for the Third Millenium.
26 Faggioli, “Institutions of Episcopal Collegiality-Synodality after Vatican II: The Decree Christus Dominus 
and the Agenda for Collegiality-Synodality in the 21st Century”, 224-246; Green, “The Legislative 
Competency of the Episcopal Conference. Present Situation and Future Possibilities in Light of Eastern 
Synodal Experience”, 284-331; De Mey, “Is ‘Affective’ Collegiality Sufficient? A Plea for a More ‘Effective’ 
Collegiality of Bishops in the Roman Catholic Church and its Ecumenical Implications”, 132-153; 
Sullivan, “Developments in Teaching Authority since Vatican II”, 571-577; Faggioli, “The Regulation 
of Episcopal Conferences since Vatican II”, 82-96; Legrand, “Enjeux ecclésiologiques des réformes 
institutionnelles du pape François”, 204-207; Dianich, La Chiesa Cattolica verso la sua riforma, 121ss.
27 Faggioli, “The Role of Episcopal Conferences since Vatican II”, 226.



las conferencias episcopales: situación y perspectivas • carlos schickendantz88

Desde esta perspectiva, el estancamiento o la insatisfacción –que incluso 
Evangelii gaudium detecta– tiene que ver con temas y desarrollos que van más allá de 
las conferencias episcopales. Este es solo un punto particular en una agenda amplia, 
estrechamente vinculada y articulada.

El motu proprio Apostolos suos (1998).  
Algunos asuntos pendientes

No es mi propósito ofrecer una presentación general de los diversos aspectos que con
tiene el documento papal de 1998 que recogen varios de los trabajos teológicos aquí 
citados, sino ante todo poner de relieve argumentos importantes en orden a sacar a 
la luz las insuficiencias que constata Evangelii gaudium 32. 

Es muy significativo que el mismo Walter Kasper –ya en 1999– calificara este 
motu proprio “a lo más, como un resultado parcial”28. Tampoco es necesario recordar 
aquí la larga historia recorrida hasta la aparición de este documento. Solicitado por el 
Sínodo de 1985, tuvo un momento importante en la publicación del Instrumentum 
laboris (1988). Como se reconoció incluso por las mismas autoridades de la 
congregación de los obispos en la presentación del motu proprio, el 13 de julio de 
1998, las respuestas a dicho Instrumentum fueron “más bien críticas”, sugiriendo la 
redacción de un segundo instrumentum laboris “totalmente nuevo”29. 

El nuevo texto, publicado más de una década después, tiene un objetivo más 
limitado que el anterior. El hecho de que sea un motu proprio lo sitúa indudablemente 
en un ámbito más disciplinar. En este sentido, son particularmente relevantes 
las “normas complementarias” que se incluyen al final. Además, a diferencia del 
Instrumentum laboris, el texto de 1998 ha renunciado a detallar la fundamentación 
teológica. La misma brevedad del documento muestra que el legislador no ha querido 
abordar la temática en toda su amplitud30. No obstante, la lectura atenta permite des
cubrir las opciones que están detrás de varias de sus formulaciones31.

28 Kasper, “Zur Theologie und Praxis des Bischöflichen Amtes”, 492.
29 Antón, “La carta apostólica motu proprio Apostolos suos de Juan Pablo II”, 264.
30 Malvaux, “Un débat toujours actuel: le statut thélogique des conférences des évêques”, 250.
31 Antón, “La carta apostólica motu proprio Apostolos suos de Juan Pablo II”, 272.



theol. xave. • vol. 66 no. 181 • ene.-jun. 2016 • 77-101 • bogotá, colombia • issn 0120-3649 89

¿Mandatum docendi en Apostolos suos? 

En buena medida, toda la reflexión teológica del texto está orientada a ofrecer una fun
damentación a las normas complementarias que se ofrecen al final del documento. A la 
pregunta de si las conferencias episcopales pueden realizar una declaración doctrinal, 
la respuesta es afirmativa. Esta respuesta, sumada a las condiciones que se establecen 
para que tal enseñanza sea legítima y obligue a los fieles de una región a adherir a ellas 
con un obsequium religiosum, “es significativamente nueva”32. 

Las condiciones requeridas son: (1) debe ser realizada en una reunión plenaria, 
no por comisiones de las conferencias; (2) ser aprobada de forma unánime; (3) si fue 
aprobada por dos tercios de los miembros pero no alcanzó la unanimidad, no puede 
ser publicada sin la revisión (recognitio) de la Sede Apostólica33.

De allí que pueda haberse afirmado –como hace el actual Prelato Uditore della 
Rota Romana, A. Bunge– que el fruto más claro que aportó Apostolos suos, al menos 
desde el punto de vista legislativo, fue el esclarecimiento de la capacidad magisterial 
de las conferencias episcopales. Si durante mucho tiempo debatieron los autores 
sobre este asunto, con posiciones decididamente encontradas, ahora el Papa habría 
zanjado la discusión canónica, afirmando sin lugar a dudas la autoridad magisterial 
de las conferencias que, en precisas circunstancias y con los modos determinados en 
las nuevas normas, pueden ser propiamente sujetos de un magisterio auténtico. Esto 
supone –expresaba Bunge– un claro avance sobre el Instrumentum laboris de 1988, que 
afirmaba que las conferencias episcopales, en cuanto tales, no gozaban de un munus 
magisterii34.

Sin embargo, una mirada atenta parece conducir a una conclusión diversa. ¿Cuál 
es la fuente de la autoridad de las declaraciones doctrinales según el motu proprio? El 

32 Sullivan, “The Teaching Authority of Episcopal Conferences”, 485.
33 La recognitio es extendida expresamente de decisiones que tienen fuerza de ley vinculante (CD 38,4) a las 
“declaraciones doctrinales”. Ver a Faggioli, “The Role of Episcopal Conferences since Vatican II”, 223. Era 
exactamente la posición personal de Ghirlanda, “De episcoporum conferentia deque exercitio potestatis 
magisterii”, 589-599. En relación con el canon 753 existen interpretaciones diversas, como recuerda  
A. Dulles. Su opinión es favorable: “Thus it is difficult to deny that canon 753 accords some kind of 
teaching power to episcopal conferences” (Dulles, “Doctrinal Authority of Episcopal Conferences”, 215). 
Ver a Schmitz, “Die Lehrautorität der Bischofskonferenz gemäβ c. 753 CIC”, 196-235; y a Manzanares, 
“La autoridad doctrinal de las conferencias episcopales”, 306ss.
34 Bunge, “Comentarios sobre el motu proprio Apostolos Suos”, 9. Ver Congregation for Bishops, “Draft 
Statement on Episcopal Conferences”, 735: “The episcopal conferences do not however constitute doc
trinal instances, they have no competence to establish doctrinal and moral contents”. Ver a Komonchak, 
“The Roman Working Paper on Episcopal Conferences”, 177-204.



las conferencias episcopales: situación y perspectivas • carlos schickendantz90

documento requiere o bien la unanimidad total o bien la recognitio de Roma en un 
texto aprobado por los dos tercios de los miembros de la conferencia. Como advierte 
con claridad F. Sullivan, estas condiciones “implican una teoría”35; suponen que la 
autoridad doctrinal reside propiamente solo en dos niveles: en el nivel universal, del 
Papa y del colegio de los obispos y, en el nivel local, del obispo diocesano. 

Como destaca Sullivan, no hay precedentes históricos para el requisito de 
que un decreto conciliar deba poseer unanimidad para ser aprobado y publicado en 
nombre de un concilio. Los concilios han buscado siempre la unanimidad moral, 
pero nunca fue un requerimiento la unanimidad completa. Esto significa que el do
cumento claramente supone que la autoridad de la conferencia proviene de la que 
aporta cada obispo individual36. Tal postura es consistente con la idea del entonces 
cardenal Ratzinger, en el sentido de que una conferencia de obispos como tal no tiene 
un mandatum docendi; tal mandato pertenecería solo a cada obispo individual y al 
colegio de obispos con el Papa. 

En síntesis, como afirma L. Orsy, a la “cuestión central” acerca de cuál es 
la “fuente directa de la autoridad” según Apostolos suos, se responde que –en el 
documento– la “fuente de la jurisdicción (vollmacht) es el Papa”. Podría matizarse di
ciendo: el obispo singular o la autoridad de la Sede Apostólica mediante la recognitio. 
No hay, por tanto, espacio para un cuerpo intermedio con autoridad propia. 

Es verdad que en Apostolos suos no aparece una frase explícita que niegue que 
las conferencias episcopales tienen un mandatum docendi, pero la solución adoptada 
implica que, propiamente hablando, dicha autoridad solo compete al obispo individual 
y al colegio de obispos con el Papa; o total unanimidad o dos tercios con recognitio 
de Roma. La actividad de la conferencia estaría avalada en la suma de la acción de 
cada uno de los miembros. “En mi opinión, es la perspectiva de Ratzinger la que ha 
prevalecido”, afirma Sullivan37.

35 Sullivan, “The Teaching Authority of Episcopal Conferences”, 487. Es también la opinión cauta de  
A. Antón: aunque el texto ha renunciado a abordar la fundamentación teológica, la lectura atenta deja 
ver de hecho las opciones que están detrás de varias formulaciones. Ver a Antón, “La carta apostólica 
motu proprio Apostolos suos de Juan Pablo II”, 272.
36 Sullivan, “The Teaching Authority of Episcopal Conferences”, 486. Ver a Famerée, “Au fondement des 
conférences episcopales: la communio Ecclesiarum”, 343-354.
37 Sullivan, “The Teaching Authority of Episcopal Conferences”, 491. Sullivan recuerda la posición personal 
de Ratzinger al concretarse un encuentro entre miembros de la Conferencia episcopal de EE.UU. y la 
Congregación de la Fe, en 1983. Ratzinger habría afirmado al inicio: “A bishops’ conference as such does 
not have a mandatum docendi. This belongs only to the individual bishops or to the college of bishops 
with the pope” (Sullivan, “The Teaching Authority of Episcopal Conferences”, 572). 



theol. xave. • vol. 66 no. 181 • ene.-jun. 2016 • 77-101 • bogotá, colombia • issn 0120-3649 91

Por el contrario, los teólogos, teólogas y canonistas que participaron en el Colo
quio de Salamanca, unánimemente han reconocido las conferencias episcopales como 
órganos intermedios de un magisterio autoritativo. Su función de enseñar no puede 
interpretarse meramente como la acción simultánea de sus miembros individuales. 
Esta es también la opinión de A. Dulles, L. Orsy, H. Pottmeyer, entre otros38.  
W. Kasper se sitúa, igualmente, en esta línea.39 

Las conferencias episcopales y los concilios 
regionales de la Antigüedad

La conclusión afirmada por Sullivan conduce a otra importante constatación de 
Apostolos suos. Implica que hay una diferencia teológica fundamental entre las confe
rencias episcopales y los concilios regionales de la Antigüedad40. Establece una “clara 
línea divisoria” entre ambas realidades41. Por el contrario, el reconocimiento de esa 
analogía habría conducido a una postura diferente. Apostolos suos atribuye la eficacia 
vinculante de las decisiones de la conferencia episcopal a su erección por parte de la 
Santa Sede y a la delegación que ella le hace de determinadas materias. 

De allí la pertinente observación del canonista A. Bunge: cabría preguntarse si 
esta misma argumentación dada para fundamentar la potestad de tomar decisiones 
vinculantes que tienen las conferencias episcopales debe aplicarse a otras reuniones de 
obispos, como los concilios particulares. Si así fuera, sería muy difícil explicar cómo se 
concedía esta potestad a los concilios particulares de los primeros siglos de la Iglesia, 
en tiempos en que no existía un ejercicio efectivo del primado de Pedro como hoy 
conocemos, sino que incluso su sucesor no se enteraba de algunos de dichos concilios 
hasta después de mucho tiempo de celebrados y aplicados. 

38 Legrand, Manzanares y García (eds.), Naturaleza y futuro de las conferencias episcopales, 329-334; Dulles, 
“Doctrinal Authority of Episcopal Conferences”, 217, 224, 226; Orsy, “Reflections on the Teaching 
Authority of the Episcopal Conferences”, 251; Pottmeyer, “Das Lehramt der Bischofskonferenz”,  
116-133. En particular, el texto de A. Dulles concluye con una serie de orientaciones concretas sobre el 
asunto digna de consideración.
39 Kasper, “Der Theologische Status der Bischofskonferenzen”, 5: “Dennoch wäre es falsch, die in 
moralischer Übereinstimmung vorgetragene Lehre einer Bischofskonferenz nur als die Addition und 
die Summe der Lehrvollmacht einzelner Bischöfe zu betrachten” (Kasper, “Nochmals: Der Theologische 
Status der Bischofskonferenzen”, 239).
40 Sullivan, “Developments in Teaching Authority since Vatican II”, 574. Apostolos suos no cita el texto 
de LG 23 que destaca la relación entre ambas experiencias eclesiales: “De modo análogo (Simili ratione), 
las conferencias episcopales hoy en día pueden desarrollar una obra múltiple y fecunda, a fin de que el 
afecto colegial tenga una aplicación concreta”.
41 Orsy, “Die Bischofskonferenzen und die Macht des Geistes”, 7.



las conferencias episcopales: situación y perspectivas • carlos schickendantz92

Por tanto, cabría preguntarse si otros fundamentos que se han dado para el 
ejercicio de una potestad con las que los concilios particulares tomaban decisiones 
vinculantes desde los primeros tiempos de la Iglesia no serían también aplicables a las 
conferencias episcopales, resultando más completos y acabados que los que brinda 
Apostolos suos42.

El adjetivo “colegial” 

Aunque se sigue teniendo en cuenta que los obispos siempre actúan como miembros del 
colegio episcopal, en Apostolos suos se evita cuidadosamente aplicar el adjetivo “colegial” 
a cualquier acción de varios obispos en bien de sus respectivas iglesias, tal como ya se 
observó en documentos anteriores El motu proprio ni siquiera llama a estos actos colegiales 
en sentido impropio, como lo había hecho el texto de la Comisión Teológica Internacional 
(1984), o de colegialidad analógica; los considera solo como manifestaciones del espíritu 
colegial o affectus collegialis, que es propio de toda acción episcopal43.

El requisito de la unanimidad 

Como se ha destacado, Sullivan recuerda que no hay precedentes históricos para 
el requisito de que un decreto conciliar deba poseer unanimidad completa para ser 
aprobado y publicado en nombre del Concilio. “Ningún documento del Concilio 
Vaticano II hubiera alcanzado el estándar de esta carta”, recuerda J. Komonchak44. 
Una unanimidad total no solo es difícil de alcanzar en grandes grupos –argumenta 
Orsy– sino que, además, “tampoco es deseable”, dado el enriquecimiento que significa 
una legítima pluralidad45. 

42 Bunge, “Comentarios sobre el motu proprio Apostolos suos”, 8. Otra cuestión con ocasión de Apostolos 
suos puede formularse brevemente así: ¿quién tiene la autoridad de instituir las conferencias? Apostolos 
suos 13 y CIC 449,1 parecen diferir de CD 38, 3 y del motu proprio de 1966, Ecclesiae sanctae 41. ¿Hay 
aquí un cambio importante? Ver a Acerbi, “Respuesta a la conferencia de P. Krämer”, 183ss.
43 Bunge, “Comentarios sobre el motu proprio Apostolos suos”, 7; Orsy, “Die Bischofskonferenzen und 
die Macht des Geistes”, 7. Por otra parte, Apostolos suos cita en los Nos. 4 y 15 a CD 37 acerca de la 
utilidad de las conferencias episcopales, pero no recoge la afirmación que los obispos “ejercen unidos 
su cargo pastoral” (munus suum pastorale coniunctim exercent). Ver a Faggioli, “The Role of Episcopal 
Conferences since Vatican II”, 223. Ya el Código de Derecho Canónico (C. 447) afirma que los obispos 
en la conferencia ejercen unidos “algunas funciones pastorales” (munera quaedam pastoralia), mientras 
que CD había utilizado la expresión (munus suum pastorale). Como afirma Antón, a diferencia de 
Ghirlanda, es clara la intención de reducir el campo de competencias de las conferencias y subrayar su 
carácter consultivo. Ver a Antón, Conferencias episcopales: ¿Instancias intermedias?, 146, y a Ghirlanda, 
“De episcoporum conferentia deque exercitio potestatis magisterii”, 583-584.
44 Komonchak, “On the Authority of the Bishops’ Conferences”, 10.
45 Orsy, “Die Bischofskonferenzen und die Macht des Geistes”, 8.



theol. xave. • vol. 66 no. 181 • ene.-jun. 2016 • 77-101 • bogotá, colombia • issn 0120-3649 93

Porque una de las justas objeciones a la unanimidad requerida consiste en que 
este procedimiento puede impedir el trabajo de las conferencias, y sería útil –además 
de la discusión teórica de estas ideas– obtener un panorama informado de lo que de 
hecho ha acontecido en estos años en los documentos de las conferencias episcopa
les de todo el mundo; cuántos habrían necesitado la recognitio de la Santa Sede por 
carecer de la unanimidad requerida por Apostolos suos.

La posición del entonces cardenal Joseph Ratzinger

Creo que es correcta la opinión de Sullivan de que “es la perspectiva de Ratzinger la 
que ha prevalecido”46. No obstante, pienso que debe advertirse un matiz: en los textos 
del Sínodo de 1985 y en el documento Apostolos suos no se materializaron completa y 
explícitamente sus posiciones extremas. Califico de extremas aquí las siguientes ideas: 
(1) las conferencias no tienen “base teológica”47; (2) la autoridad de la conferencia 
resulta de la suma de la autoridad de los individuos; (3) no se les aplica la noción de 
colegialidad sino, a lo más, en sentido “impropio”; (4) no tienen mandatum docendi48; 
(5) queda excluida, por tanto, toda analogía entre las conferencias episcopales con las 
experiencias sinodales y conciliares regionales de la Antigüedad. 

De allí que –según la posición del entonces cardenal Ratzinger– de ningún 
modo se puede hablar de una “instancia intermedia”49, como sí lo hace ahora el papa 
Francisco y muchos teólogos50, de “forma estructural triádica”, o de una “estructura 
eclesial trimembre”, como lo hacen varios autores51.

46 Sullivan, “The Teaching Authority of Episcopal Conferences”, 491. 
47 Incluso en la exhortación postsinodal Pastores gregis de 2003 se afirma un “fundamento teológico”: 
“Dado que las conferencias episcopales están formadas solo por los obispos y los que por derecho son 
equiparados a ellos, aunque no tengan carácter episcopal, su fundamento teológico, a diferencia de los 
concilios particulares, reside directamente en la dimensión colegial de la responsabilidad del gobierno 
episcopal. Solo indirectamente lo es la comunión entre las Iglesias” (cursiva mía).
48 Es también la interpretación de F. Pastor. Apostolos suos habría tomado una posición intermedia; no 
niega la posibilidad de un munus magisterial, pero le exige ciertas condiciones sine qua non para tal ejer
cicio (Pastor, “Authenticum episcoporum magisterium”, 117).
49 Ratzinger, “La presentazione del card. Ratzinger”, Osservatore Romano 24.07.1998, p. 1 col 5 y 6, y p. 6 
col 1-3, p. 6 col 1, citado en Antón, “La carta apostólica motu proprio Apostolos suos de Juan Pablo II”, 285.
50 Francisco, “Discorso del santo padre Francesco. Commemorazione del 50° aniversario dell’istituzione 
dei Sinodo dei Vescovi”; Greshake, “‘Zwischeninstanzen’ Zwischen Papst und Ortbischöfen”, 88-115. 
51 “La renovación y el desarrollo ulterior de la forma estructural triádica es una condición esencial para 
que la Iglesia recupere su figura original como comunidad de iglesias” (Pottmeyer, Die Rolle des Papsttums 
im Dritten Jahrtausend, 144). Ver a Leisching, “Las conferencias episcopales como expresión de la cole
gialidad”, 103, y a Müller, “La conferencia episcopal y el obispo diocesano”, 144.



las conferencias episcopales: situación y perspectivas • carlos schickendantz94

Perspectivas: imaginar los próximos pasos

1.        Para afrontar un ulterior desarrollo sobre el asunto, tal como lo demanda Evan­
gelii gaudium, los argumentos teológicos están ya bien individualizados.
a)	 Communio ecclesiarum52. 
b)	 Coetus episcoporum –carácter dinámico de la colegialidad53, “parcial y analó

gica”54–: aspecto sinodal55. Esto es, partir de un concepto análogo de colegialidad 
que admite diversas formas de realización. 

c)	 Analogía con los concilios particulares56: forma estructural triádica. 
d)	 Catolicidad de la Iglesia-inculturación-misión. Se apoyan sobre bases históricas, 

geográficas y culturales. Son instrumento de la traditio y de la receptio y garantes 
de la unidad en la diversidad57.

2.       Confiar en la via facti. Habiendo sido tan importante la vía de los hechos para 
la existencia y el desarrollo de las conferencias episcopales, antes que la formulación 
teológica y jurídica, tiene particular relieve la praxis que se visibiliza en el actual 
proceder del Obispo de Roma. Dos argumentos, por lo menos, fundamentarían esa 
confianza: las conferencias episcopales nacieron por iniciativa personal de obispos al 
enfrentar las nuevas situaciones culturales, políticas y eclesiales en el siglo XIX; solo 

52 Además de las contribuciones ya citadas de Legrand, Antón, Pottmeyer, Mazanares, Famerée, y otros, 
ver a Tillard, “Respuesta a la conferencia de A. Antón”, 269-278; a Provost, “Episcopal Conferences as 
an Expression of the Communion of Churches”, 267-289.
53 Ver las contribuciones de Antón, Kasper, y otros. Como observa Pottmeyer, no debe confundirse el uso 
ontológico-sacramental o teológico-sistemático y el nivel jurídico-canónico (Pottmeyer, “Der Theologische 
Status der Bischofskonferenz”, 72-78).
54 Dulles, “Doctrinal Authority of Episcopal Conferences”, 217. Al argumento repetido que las con
ferencias episcopales ponen en peligro la autoridad del obispo diocesano, debe responderse que dicha 
autoridad, al ser ordinaria, propia e inmediata, no implica que pueda concretarse sin límites, como sucede 
por ejemplo con la reservación de determinadas competencias a la suprema autoridad de la Iglesia. Tal 
limitación es una consecuencia jurídica que se deriva inevitablemente de la consideración de la Iglesia 
como communio, de la colegialidad del episcopado, de la misma naturaleza de su ministerio (Müller, “La 
conferencia episcopal y el obispo diocesano”, 152ss.).
55 Documentos de la conferencia episcopal de EE.UU. (United States National Conference of Catholic 
Bishops, “The Challenge of Peace. God’s Promise and Our Response” de 1983”, por ejemplo) donde se 
concreta la reflexión de una Iglesia regional en sus distintos estamentos.
56 Ver además de los ya citados, a Daley, “Bishops’ Gatherings in the Early Church”, 25-58; a Dulles, 
“Doctrinal Authority of Episcopal Conferences”, 215-216; y a Congar, Conversazioni d’autunno, 18-19.
57 Tillard, “Respuesta a la conferencia de A. Antón”, 272ss.; Greshake, “‘Zwischeninstanzen’ Zwischen 
Papst und Ortbischöfen”, 114: Colombo, “Respuesta a la conferencia de R. Sobanski”, 134.



theol. xave. • vol. 66 no. 181 • ene.-jun. 2016 • 77-101 • bogotá, colombia • issn 0120-3649 95

posteriormente se realizó una reflexión teológica y una reglamentación canónica. Un 
segundo ejemplo: los obispos “descubrieron” la colegialidad episcopal en el Concilio, 
la experimentaron antes de poder formularla. 

En este sentido, podríamos preguntarnos qué nuevos pasos concretos podrían 
recomendarse: 

a)	 ¿Alentar para que siga su curso la vía de los hechos, en la línea de Francisco, y 
confiar en que ese proceso, como sucedió en el pasado, colaborará a crear un 
escenario más favorable para un planteo sereno y profundo de estas cuestiones? 

b)	 O, por el contrario, ¿sugerir que se emprenda un nuevo proceso, a la manera 
de lo solicitado por el Sínodo de 1985, que culminó con el insatisfactorio texto 
de 1998? 

c)	 Una vía a nivel intermedio de la Iglesia, que en un primer momento no 
implicara formalmente al Papa y a los obispos, podría ser la de fomentar un 
grupo de estudio internacional e interdisciplinar que, en un plazo determinado, 
proponga un esbozo de nuevo proyecto más ajustado a la eclesiología que hoy 
compartimos, cualitativamente más colegial y sinodal.

3.          Investigaciones interdisciplinares sobre las experiencias concretas de las conferencias 
episcopales en las diversas regiones. También en esta área de estudio vale el buen 
criterio de que hay que prestar atención a lo que está sucediendo de hecho. Es necesario 
escuchar a las personas implicadas, en este caso, ante todo, a los mismos obispos. Tal 
información será imprescindible para dar próximos pasos. Fue la recomendación de 
A. Acerbi en el Coloquio de Salamanca: 

Las conferencias episcopales representan una novedad y el equilibrio con los 
poderes existentes ha de ser buscado empíricamente. Podría ser útil estudiar el 
comportamiento concreto de los episcopados y de la Santa Sede, para ver en 
qué ámbitos han considerado las conferencias que podían y debían entrar y 
cuáles no, y para saber qué cosas han considerado que podían aceptar y cuáles 
no, cada obispo en particular y la Santa Sede. Por esta vía sería quizás posible 
trazar los límites de competencia que representan un consensus entre las diversas 
instancias de autoridad.58

Un estudio comparado de los estatutos de las conferencias episcopales parece 
oportuno también, en particular –como se ha dicho ya– un estudio de la recognitio 
de las decisiones de las conferencias.

58 Acerbi, “Respuesta a la conferencia de P. Krämer”, 190.



las conferencias episcopales: situación y perspectivas • carlos schickendantz96

4.      Otra buena recomendación parece ser la de no minimizar las dificultades, la 
diversidad de opiniones. Cuando se recuerdan los pasos iniciales concretados en el Va
ticano II, cuando se revisan las reflexiones efectuadas por los grupos lingüísticos en el 
Sínodo de 1985, o incluso en el Simposio de Salamanca (1988) que reunía teólogos con 
acentos afines en su mayoría, se advierte la cantidad de asuntos abiertos necesitados de 
clarificación ulterior, las perplejidades y los temores existentes59. Tampoco sería prudente 
infravalorar el tremendo desafío de articular una pluralidad cada vez más amplia e 
inabarcable; ni desconocer la tendencia a construir “iglesias nacionales”, que acentúa 
la importancia de un renovado servicio de unidad por parte de la iglesia de Roma.

Bibliografía

Acerbi, Antonio. “Respuesta a la conferencia de P. Krämer”. En Naturaleza y futuro de 
las conferencias episcopales, editado por H. Legrand, J. Manzanares y A. García, 
183-190. Salamanca: Sígueme, 1988.

Antón, Ángel. Conferencias episcopales: ¿Instancias intermedias? Salamanca: Sígueme, 
1989.

_____. “Estatuto de las conferencias episcopales”. En Naturaleza y futuro de las confe­
rencias episcopales, editado por H. Legrand, J. Manzanares y A. García, 233-268. 
Salamanca: Sígueme, 1988.

_____. “La carta apostólica motu proprio Apostolos suos de Juan Pablo II”. Gregorianum 
80 (1999): 263-297.

Bonet, Manuel. “Las conferencias episcopales”. Concilium 8 (1965): 50-57. 

Bunge, Alejandro. “Comentarios sobre el motu proprio Apostolos suos”, 1-11. Publicaciones 
del Pbro. Dr. Alejandro W. Bung, www.awbunge.com.ar/Publicaciones.html 
(consultado el 15 de julio de 2015).

Colombo, Giuseppe. “Respuesta a la conferencia de R. Sobanski”. En Naturaleza y 
futuro de las conferencias episcopales, editado por H. Legrand, J. Manzanares y 
A. García, 131-135. Salamanca: Sígueme, 1988.

Comisión Teológica Internacional. “Temas selectos de eclesiología (1984)”. 
Vatican, www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/
rc_cti_1984_ecclesiologia_sp.html (consultado el 15 de julio de 2015).

59 Legrand, Manzanares y García (eds.), Naturaleza y futuro de las conferencias, 225-229; 279-287; 329-334.



theol. xave. • vol. 66 no. 181 • ene.-jun. 2016 • 77-101 • bogotá, colombia • issn 0120-3649 97

Concilio Vaticano II. “Decreto Ad gentes sobre la actividad misionera”. Vatican, http://
www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_decree_19651207_ad-gentes_sp.html (consultado el 15 de julio de 2015).

Congar, Yves. Conversazioni d’autunno. Brescia: Queriniana, 1988.

Congregation for Bishops. “Draft Statement on Episcopal Conferences”. Origins 17 
(1987-1988): 731-737.

Daley, Brian. “Bishops’ Gatherings in the Early Church”. En Episcopal Conferences. 
Historical, Canonical and Theological Studies, editado por T. Reese, 25-58. 
Washington D. C.: Georgetown University Press, 1989. 

De Mey, Peter. “Is ‘Affective’ Collegiality Sufficient? A Plea for a More ‘Effective’ 
Collegiality of Bishops in the Roman Catholic Church and its Ecumenical 
Implications”. En Friendship as an Ecumenical Value, editado por A. Arjakovsky 
y M. Tardivo, 132-153. Lviv: Ukrainian Catholic University Press, 2006.

Dianich, Severino. La Chiesa Cattolica verso la sua riforma. Brescia: Queriniana, 2014.

Dulles, Avery. “Doctrinal Authority of Episcopal Conferences”. En Episcopal Con­
ferences. Historical, Canonical and Theological Studies, editado por T. Reese, 
207-232. Washington D. C.: Georgetown University Press, 1989.

Faggioli, Massimo. Il vescovo e il Concilio. Modello episcopale e aggiornamento al Va­
ticano II. Bologna: Il Mulino, 2005.

_____. “Institutions of Episcopal Collegiality-Synodality after Vatican II: The Decree 
Christus Dominus and the Agenda for Collegiality-Synodality in the 21st 
Century”. The Jurist 64 (2004): 224-246.

_____. “The Regulation of Episcopal Conferences since Vatican II”. The Japan Mission 
Journal 68/2 (2014): 82-96. 

_____. “The Role of Episcopal Conferences since Vatican II. A Test Case for Colle
giality in the Church”. En A Council for the Global Church. Receiving Vatican 
II in History, editado por M. Faggioli, 201-228. Minneapolis (MN): Fortress 
Press, 2015. 

Famerée, Joseph. “Au fondement des conférences episcopales: la communio Ecclesiarum”. 
Revue théologique de Louvain 23 (1992): 343-354.

Feliciani, Giorgio. Le conferenze episcopali. Bologna: Il Mulino, 1974.

Francisco. “Discorso del santo padre Francesco. Commemorazione del 50° aniversario 
dell’istituzione dei Sinodo dei Vescovi”. Vatican, http://w2.vatican.va/content/



las conferencias episcopales: situación y perspectivas • carlos schickendantz98

francesco/it/speeches/2015/october/documents/papa-francesco_20151017_50-
anniversario-sinodo.html (consultado el 15 de noviembre de 2015). 

_____. Exhortación apostólica Evangelii gaudium. Ciudad del Vaticano: Librería Edi
trice Vaticana, 2013. 

Franzen, Piet. “Las conferencias episcopales, problema crucial del Concilio”. Razón 
y fe 168 (1963): 149-172.

Gaillardetz, Richard. Ecclesiology for a Global Church. A People Called and Sent. 
Maryknoll (NY): Orbis, 2008.

Gaillardetz, Richard; y Edward Hahnenberg (eds.). A Church with Open Doors. Catholic 
Ecclesiology for the Third Millenium. Collegeville (MN): Liturgical Press, 2015.

Ghirlanda, Gianfranco. “De episcoporum conferentia deque exercitio potestatis ma
gisterii”. Periodica 36 (1987): 573-603. 

Green, Thomas. “The Legislative Competency of the Episcopal Conference. Present 
Situation and Future Possibilities in Light of Eastern Synodal Experience”. The 
Jurist 64 (2004): 284-331.

Greshake, Gisbert. “‘Zwischeninstanzen’ Zwischen Papst und Ortbischöfen”. En Die 
Bischofskonferenz. Theologischer und juridischer Status, editado por H. Müller y 
H. Pottmeyer, 88-115. Düsseldorf: Patmos Verlag, 1989.

Hamer, Jerome. “La responsabilité collégiale de chaque évêque”. Nouvelle revue théo­
logique 105 (1983): 641-654.

_____. “Les conférences episcopales exercice de la collégialité”. Nouvelle revue théo­
logique 95 (1963): 966-969.

Hünermann, Peter. “Theologischer Kommentar zur dogmatischen Konstitution über 
die Kirche Lumen gentium”. En Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten 
Vatikanischen Konzil. Band 2, editado por P. Hünermann y B.-J. Hilberath, 
263-582. Freiburg i.Br.: Herder, 2004.

Juan Pablo II. Carta apostólica en forma de motu proprio Apostolos suos sobre la naturaleza 
teológica y jurídica de las conferencias de los obispos. Ciudad del Vaticano: Librería 
Editrice Vaticana, 1998.

_____. Exhortación apostólica postsinodal Pastores gregis. Ciudad del Vaticano: Librería 
Editrice Vaticana, 2003.

Kasper, Walter. “Der Theologische Status der Bischofskonferenzen”. Theologische 
Quartalschrift 167 (1987): 1-6.



theol. xave. • vol. 66 no. 181 • ene.-jun. 2016 • 77-101 • bogotá, colombia • issn 0120-3649 99

_____. Katholische Kirche. Wesen - Wirklichkeit – Sendung. Freiburg i.Br.: Herder, 2011.

_____. “Nochmals: Der Theologische Status der Bischofskonferenzen”. Theologische 
Quartalschrift 168 (1988): 237-240. 

_____. “Zur Theologie und Praxis des Bischöflichen Amtes”. En Die Kirche und ihre 
Ämter. Schriften zur Ekklesiologie II, editado por W. Kasper, 482-496. Freiburg 
i.Br.: Herder, 2009.

Komonchak, J. “On the Authority of the Bishops’ Conferences”. America 179, 6 
(1998): 7-10.

_____. “The Roman Working Paper on Episcopal Conferences”. En Episcopal 
Conferences. Historical, Canonical and Theological Studies, editado por T. Reese, 
177-204. Washington D. C.: Georgetown University Press, 1989.

Legorreta Zepeda, José de Jesús. “Las conferencias episcopales en el debate teológico 
postconciliar”. Revista iberoamericana de teología VII, 13 (2011): 31-55.

Legrand, Hervé. “Enjeux ecclésiologiques des réformes institutionnelles du pape 
François”. En Le grand tournant. L’an I de la révolution du pape François, editado 
por M. Dubost, 185-210. Paris: Cerf, 2014.

Legrand, Hervé; Julio Manzanares; y Antonio García (eds.). Naturaleza y futuro de las 
conferencias episcopales. Salamanca: Sígueme, 1988.

Leisching, Peter. “Las conferencias episcopales como expresión de la colegialidad”. 
Concilium 230 (1990): 103-111.

Lieven, Samuel y Nicolas Senèze (comp.). “Cardinal Gerhard Ludwig Müller : ‘La 
mission du Pape est d’unifier le monde’”. La Croix, http://www.la-croix.com/
Religion/Actualite/Cardinal-Gerhard-Ludwig-Mueller-La-mission-du-pape-est-
d-unifier-le-monde-2015-03-29-1296678 (consultado el 15 de julio de 2015).

Malvaux, Benoit. “Un débat toujours actuel: le statut thélogique des conférences des 
évêques”. Nouvelle revue théologique 123 (2001): 238-253.

Manzanares, Julio. “La autoridad doctrinal de las conferencias episcopales”. En 
Naturaleza y futuro de las conferencias episcopales, editado por H. Legrand,  
J. Manzanares y A. García, 289-321. Salamanca: Sígueme, 1988.

McBrien, Richard. The Church. The Evolution of Catholicism. New York (NY): Harper 
One, 2008.

Müller, Hubert. “La conferencia episcopal y el obispo diocesano”. En Naturaleza y 
futuro de las conferencias episcopales, editado por H. Legrand, J. Manzanares y 
A. García, 139-161. Salamanca: Sígueme, 1988.



las conferencias episcopales: situación y perspectivas • carlos schickendantz100

Müller, Hubert y Hermann Pottmeyer (eds.). Die Bischofskonferenz. Theologischer und 
Juridischer Status. Düsseldorf: Patmos Verlag, 1989.

Ormerod, Neil. Re-Visioning the Church. An Experiment in Systematic Historical Eccle­
siology. Minneapolis (MN): Fortress Press, 2014. 

Orsy, Ladislas. “Die Bischofskonferenzen und die Macht des Geistes”. Stimmen der 
Zeit 218 (2000): 3-17.

_____. “Reflections on the Teaching Authority of the Episcopal Conferences”. En 
Episcopal Conferences. Historical, Canonical and Theological Studies, editado por 
T. Reese, 233-252. Washington D. C.: Georgetown University Press, 1989.

Pastor, Felix. “Authenticum episcoporum magisterium.” Periodica de re canonica  89 
(2000): 79-118.

Pottmeyer, Hermann. “Das Lehramt der Bischofskonferenz”. En Die Bischofskonferenz. 
Theologischer und Juridischer Status, editado por H. Müller y H. Pottmeyer, 
116-133. Düsseldorf: Patmos Verlag, 1989.

_____. “Der Theologische Status der Bischofskonferenz – Positionen, Klärungen und 
Prinzipien”. En Die Bischofskonferenz. Theologischer und juridischer Status, edi
tado por H. Müller y H. Pottmeyer, 44-87. Düsseldorf: Patmos Verlag, 1989.

_____. Die Rolle des Papsttums im Dritten Jahrtausend. Freiburg i.Br.: Herder, 1999.

Provost, James. “Episcopal Conferences as an Expression of the Communion of 
Churches”. En Episcopal Conferences. Historical, Canonical and Theological Stu­
dies, editado por T. Reese, 267-289. Washington D. C.: Georgetown University 
Press, 1989.

Rahner, Karl. “Dogmatische Konstitution über die Kirche. Drittes Kapitel. Kommentar 
zu Artikel 18 bis 27”. En Lexikon für Theologie und Kirche. Das Zweite 
Vatikanische Konzil. Teil I, por VV.AA., 211-246. Freiburg i.Br.: Herder, 1966. 

Ratzinger, Joseph. “Implicaciones pastorales de la doctrina de la colegialidad de los 
obispos”. Concilium 1 (1965): 34-64.

_____. “Konkrete Formen Bischöflicher Kollegialität [Papst, Patriarch, Bischof ]”. En 
Gesammelte Schriften. Zur Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils. Band 7/1, 
editado por J. Ratzinger, 348-357. Freiburg i.Br.: Herder, 2012.

Ratzinger, Joseph y Vittorio Messori. Informe sobre la fe. Madrid: Biblioteca de Autores 
Cristianos, 1985.



theol. xave. • vol. 66 no. 181 • ene.-jun. 2016 • 77-101 • bogotá, colombia • issn 0120-3649 101

Reese, Thomas (ed.). Episcopal Conferences. Historical, Canonical and Theological Studies. 
Washington D. C.: Georgetown University Press, 1989. 

Schmitz, Heribert. “Die Lehrautorität der Bischofskonferenz gemä c. 753 CIC”. En 
Die Bischofskonferenz. Theologischer und Juridischer Status, editado por H. Müller 
y H. Pottmeyer, 196-235. Düsseldorf: Patmos Verlag, 1989. 

Sínodo de Obispos-XII Asamblea General Ordinaria. “La Palabra de Dios en la vida 
y en la misión de la Iglesia. Instrumentum laboris (1988)”. Vatican, http://
www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20080511_
instrlabor-xii-assembly_sp.html (consultado el 15 de julio de 2015).

Sobanski, Remigiusz. “La teología y el estatuto jurídico de las conferencias episcopales 
en el Concilio Vaticano II.” En Naturaleza y futuro de las conferencias episcopales, 
editado por H. Legrand; J. Manzanares y A. García, 99-129. Salamanca: Sí
gueme, 1988.

Sullivan, Francis. “Developments in Teaching Authority since Vatican II”. Theological 
Studies 73 (2012): 570-589.

_____. “The Teaching Authority of Episcopal Conferences”. Theological Studies 63 
(2002): 472-493.

Tillard, Jean Marie. “Conférences episcopales et catholicité de l’Église”. Cristianesimo 
nella storia 9 (1988): 523-539.

_____. “Respuesta a la conferencia de A. Antón”. En Naturaleza y futuro de las 
conferencias episcopales, editado por H. Legrand, J. Manzanares y A. García, 
269-278. Salamanca: Sígueme, 1988.

United States National Conference of Catholic Bishops. “The Challenge of Peace. 
God’s Promise and Our Response (May 3, 1983)”. United States Conference of 
Catholic Bishops, http://www.usccb.org/upload/challenge-peace-gods-promise-
our-response-1983.pdf (consultado el 15 de noviembre de 2015).


