UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 61, ANO 30: 153-176
julio-diciembre 2013, Bogota, Colombia — ISSN 0120-5323

LA INDIVIDUACION, FORMA Y
PENSAMIENTO: MAS ALLA DE LA
FORMA ORGANICA EN LA OBRA DE
GILLES DELEUZE

JuaN DavID CARDENAS MALDONADO”

RESUMEN

La tradicion filosofica ha identificado con insistencia la
nocion de diferencia con la de individuo. Sin embargo, a
la Iuz del pensamiento deleuziano, esta evidencia es puesta
en crisis. Para el pensador francés, los individuos son el
resultado de procesos intensivos pre-individuales de una
gran riqueza. El presente articulo intenta explorar algunas
posibles consecuencias de esta intuicion en el campo de la
estética, la politica y el pensamiento.

Palabras clave: Deleuze, organicidad, inorganicidad,
individuo, pensamiento

* Pontificia Universidad Javeriana, Bogota.
ReciBiDO: 15.01.13 AcepTADO: 14.12.13



UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 61, ANO 30: 153-176

julio-diciembre 2013, Bogota, Colombia — ISSN 0120-5323

INDIVIDUATION, FORM AND
THOUGHT: BEYOND THE ORGANIC
FORM IN GILLES DELEUZE’S
WORK

JuaN DaviD CARDENAS MALDONADO

ABSTRACT

Philosophical tradition has frequently confused the notion
of difference and the notion of the individual. However,
deleuzian’s thought has faced that supposition taking it to
a crisis. According to Deleuze the individual is the result of
a richest pre-individual life. This article tries to approach
this perspective in order to reach some new points of views
related to aesthetics, politics and what thinking means.

Key words: Deleuze, organicity, inorganicity, individual,
thought



YA EN SU PRIMER TRABAJO SOBRE HUME, Deleuze se concentraba en uno de los
autores clave que sirven para ofrecer una version inusual del principio de
individuacion. Desde el autor del Tratado de la naturaleza humana, hasta
Bergson, pasando por Nietzsche, Simondon y Spinoza, estos pensadores no
dejan de ofrecerle al filésofo francés una alternativa al sustancialismo de
la forma como principio de unidad y modelo de los individuos. Frente a la
presuposicion de un principio formal a priori que explica la unidad sustancial,
sensible e inteligible, este conglomerado de autores ofrece una serie de
alternativas por medio de las cuales se intenta escapar a la comprension del
individuo como algo que esta presupuesto, como algo anterior a la actividad
individuante. Deleuze expone en Diferencia y Repeticion en qué medida
ya, con Duns Scoto, esta busqueda se planteaba como algo acuciante para
la filosofia. Sin embargo, la comprension neutra del ser propia del filosofo
medieval resultaba atin insatisfactoria. Seran Spinoza y Nietzsche quienes le
impongan una movilidad positiva y productiva al devenir que produce formas
diversas sin depender de la prioridad ontoldgica de ningun modelo formal
fundamental (Cftr. Deleuze, 2002:77-79). Para estos autores no hay ni causa
formal ni final en la base de la aparicion de los individuos, ni siquiera una ley
dialéctica como principio mévil de la determinacion de lo indeterminado. Por
el contrario, Deleuze se inclina por una especie de mecanicismo dinamico
en el que la actividad inmanente del flujo de fuerzas —Nietzsche— o de las
causas —Spinoza— produce singularidades individuales liberadas del canon
que regula su generacion segtin la ley de la conservacion de la identidad!
y, mas bien, actia segun una suerte de delirio creador que se ejecuta en un
espacio no repartido de antemano. En un declarado anti-aristotelismo y anti-
hegelianismo, a la explicacion del individuo por causas formales, Deleuze
opone la distincion modal spinocista. La distinciéon modal intenta pensar la
realidad efectiva del cuerpo como efecto de una variacion compositiva del
mundo en devenir. “El otro tipo de distincion —a diferencia de la distincion
formal-, la distincion modal, se establece entre el ser y los atributos por una
parte y, por otra, las variaciones intensivas de las que son capaces. Estas
variaciones, como grados de lo blanco, son modalidades individuantes
cuyo infinito y finito construyen precisamente las intensidades singulares”

" Esta es, a los ojos de Michael Hardt, la intuicion mas radical e intelectualmente potente del
pensamiento deleuziano: su irrenunciable mecanicismo. Contra el fundamento trascendente
de la forma, el fin o la ley, Deleuze opone el argumento inmanente de la causalidad eficiente
como sistema abierto de produccion multidireccional de composiciones aleatorias pero
consistentes (Hardt, 2004).

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 61, Ao 30, juLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



156 JUAN DAVID CARDENAS MALDONADO

(Deleuze, 2002: 77). Desde la optica de la distincion modal spinocista, las
cosas dejan de ser instanciaciones de paradigmas por modelacion y pasan
a ser, mas bien, efectos o, mejor, modos de la capacidad compositiva del
mundo. De acuerdo con esto, mas que unidades sustanciales, los cuerpos
se entienden como compuestos que se exponen, por su propia naturaleza
y la del mundo, a la actividad compositiva que no cesa de presionar por su
recomposicion. En suma, el énfasis aristotélico en la interioridad formal del
individuo se ha desplazado a la atencion por el caracter siempre expuesto
a reconstituciones de todo individuo como compuesto arrojado al exterior.
Asi, y en un sentido ain muy prematuro y general, mds que forma hay
composicion. Se pasa del esencialismo de la forma al mecanicismo de la
composicion®. Nos ocuparemos, entonces, en este articulo, de todas las
consecuencias estéticas, epistemologicas y ontoldgicas que se siguen de este
redireccionamiento; todo ello orientado hacia la pregunta ;qué significa,
entonces, un pensamiento que se ubica mas alla de la forma?

La individuacion y el espacio pre-individual.

EN su ARTiCULO “EL METODO DE DRAMATIZACION”, publicado en 1967 con
la intencion de ofrecer una presentacion resumida de su reciente tesis
doctoral —hoy conocida como Diferencia y Repeticion—, Deleuze insiste
en la reconsideracion del principio de individuacion. Alli, ofrece la imagen
del mundo y del pensamiento como un huevo plagado de migraciones,
plegamientos, concentraciones y rearticulaciones, de acuerdo con una
dindmica mucho mas compleja que la que ofrece la mecanica moderna o la
l6gica formal. Pero, mas alla de este desbordamiento del estrecho campo de
las leyes de la fisica, la quimica o la logica, lo interesante de esta formulacion
consiste en que tales dinamismos siempre presuponen: “el campo en el cual
se producen y fuera del cual no podrian tener lugar” (Deleuze, 2005: 30).
Es decir, la posibilidad de que aparezcan los individuos como entidades
separadas depende de la existencia de un campo diferencial previo a partir

2 Segtin Deleuze, Spinoza es un acérrimo opositor del finalismo, pues esta idea entrafia el
equivoco surgido de las ilusiones de la conciencia, ya que como ¢ésta actiia en virtud de
fines, traslada al mundo este mismo comportamiento. Por el contrario, incluso la actividad
intencional de la conciencia puede ser expuesta en términos de causalidad eficiente, esto
es, en términos de composicion. “Las condiciones en que conocemos las cosas y somos
concientes de nosotros mismos nos condenan a no tener mds que ideas inadecuadas,
confusas y mutiladas, efectos separados de sus propias causas” (Deleuze, 2001: 30).

UNIVERSITAS PHILOsOPHICA 61, Ao 30, juLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



INDIVIDUACION, FORMA Y PENSAMIENTO 157

del cual su consolidacion se alcaza. “No se puede separar al individuo de su
medio, y ambos resultan de esa operacion de individuacion que los produce
juntos” (Sauvagnargues, 2006: 32). Antes de las unidades sustanciales como
unidades separadas viene el continuo del campo que les preexiste y que sobre
ellas insiste. En las palabras de los autores de Mil Mesetas:

Aunque la experiencia nos ponga siempre ante intensidades ya desarrolladas
en extensiones, ya recubiertas por cualidades, hemos de concebir, justamente
como condicion de la experiencia, unas intensidades puras implicadas en
una profundidad, en un spatium intensivo que preexiste a toda cualidad y a
toda extension (...) Un campo de estas caracteristicas constituye un entorno
de individuacion (Deleuze, 2005: 130).

Asi, este campo inorganico e intensivo en el que aun no habitan
sustancias individuadas sirve de condicion general para la individuacion.
Esto, segin una gama mucho mas amplia que la que ofrece el régimen formal
aristotélico de la especificacion. No obstante, resultaria contraintuitivo
concluir este esfuerzo en la negacion la existencia de unidades sustanciales,
de individuos y de linajes por géneros y especies; antes bien, esta apertura
consiste en el intento de hacer visible todo ese juego de diferencias infimas,
pero definitivas, de las que el esquema organico no puede dar cuenta.
En efecto, las consecuencias que de aca se siguen, para una filosofia de
la diferencia, no son pocas. Seglin esta inversion, el potencial multiforme
del embrion y de los diversos bosquejos que €l supone viene antes que la
determinacion de su destino en la forma orgénica. Y, es alli, en el orden de
lo larvario donde el pensamiento de la especificacion aristotélica alcanza su
limite por ceguera. La representacion filosofica no cesa de ser un pensamiento
del cuerpo adulto, formado y normalizado y, por tanto, desatiende las
aventuras del embridn cuya flexibilidad es monstruosa; ademas, desatiende
el embrion que el cuerpo adulto, en algiin sentido, aun es. Una filosofia
del embrion apunta hacia donde el pensamiento del Estado no alcanza.
“Hay movimientos que solo el embrion puede soportar” (Deleuze, 2005:
130), pero en los que la potencia diferencial de la vida se expresa en su
diversidad creadora, en un espacio continuo de diferencias en el que, por dar
un ejemplo de la biologia, “se ha de pasar del cefalopodo al mamifero por
variacion continua” (Sauvagnargues, 2006: 42)°. Estamos asi en un unico

3 El caso de Geofroy Sain-Hilaire es emblematico para Deleuze como ejemplo de esto en
la biologia.

UNIVERSITAS PHILosopPHICA 61, ANo 30, JuLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



158 JUAN DAVID CARDENAS MALDONADO

espacio continuo de los seres y ya no en el ajedrezado de los géneros y
las especies. Es la naturaleza naturante spinocista, es decir, la naturaleza
lleva dentro de si el dinamismo de su propio artificio. En esta medida, la
naturaleza por su propio impulso se encuentra en situacion de desbordarse,
de desnaturalizarse pero, a la vez, en un movimiento de conservacion
puede tomar la via contraria y respetar por mimesis la organicidad de las
formas alcanzadas. Tal vez, en este momento sea pertinente la formula de
Clement Rosset a proposito de Nietzsche: “La negacion de toda naturaleza
es probablemente el sentido mas profundo de eso que Nietzsche entendia
por la «inocencia del devenir»” (Rosset, 1974: 77).

Pero, a esta desnaturalizacion de la naturaleza le acompana otra,
la desnaturalizacion del pensamiento. Pensar ya no es, no puede ser, una
actividad espontanea de una facultad; por el contrario, consiste en el gjercicio
experimental por el que las ideas y conceptos larvarios se componen e
impurifican en un espacio problematico en el que las ideas y los conceptos
flotan aun en su estado larvario pre-individual.

Pero, debemos hacer una aclaracion en la que Deleuze esmeradamente
se detiene: este campo pre-individual en el que las formas y las propiedades
atn no se han consolidado no es la pura indeterminacion como en la noche
oscura en la que, como ironizaba Hegel, todas las vacas son negras. Ni es
tampoco esa sustancia indistinta que de nuevo Hegel creia ver en el Dios
spinocista carente de negatividad, en el que los modos se disolvian en el
mundo como entre una colada indiferenciada. A esta disyuntiva individuo-
indiferenciacion Deleuze responde en una entrevista publicada en Marzo de
1969:

Durante mucho tiempo hemos permanecido en esta alternativa: o bien el
individuo o la persona, o bien la caida en un fondo anénimo indiferenciado.
Sin embargo, hoy descubrimos un fondo de singularidades pre-individuales,
impersonales, que no remiten ni a individuos ni a personas, pero tampoco
a un fondo sin diferencias. Se trata de singularidades moviles, rapaces y
volatiles, que van de uno a otro, que provocan fracturas, que forman
anarquias coronadas, que habitan en un espacio nomada. Hay una diferencia
abismal entre repartir un espacio fijo entre individuos sedentarios, y repartir
singularidades en un espacio abierto sin vallas ni propiedades (Deleuze,
2005: 187).

Ladiferencia ya existe en este espacio impersonal previo a los individuos.
Como en el inconsciente literario, al escapar de la cordura de la conciencia el

UNIVERSITAS PHILOsOPHICA 61, Ao 30, juLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



INDIVIDUACION, FORMA Y PENSAMIENTO 159

lenguaje no se diluye en la pura indistincion. Alli, en el flujo de conciencia,
aun hay figuras, imagenes, abortos de narracion y embriones de sentido, lo
que indica la invalidez de la tesis del fondo como pura indistincion. A este
fondo diferencial pre-individual que la literatura alcanzo6 hace rato, es al que
Deleuze quiere llevar el concepto filosofico.

La invitacion al problema obliga a pensarlo de otro modo: “en lugar
de una cosa que se distingue de otra, imaginemos algo que se distingue —y
que, sin embargo, aquello de lo cual se distingue no se distingue de ¢l-”
(Deleuze, 2002: 61). Como ocurre, por dar un ejemplo de la pintura, en los
cuadros del Turner maduro —A4nibal cruzando los alpes, Tormenta de nieve,
para puntualizar—. En ellos el espacio se deja recorrer a través de zonas de
intensificacion del color pero, del mismo modo, nos permite pasar por otras
regiones de disolucion de los tonos, en un continuo ininterrumpido en el que
aunque no distinguimos individualidades perfectamente formadas segtin una
estructura separada, si podemos diferenciar zonas y grados de intensidad del
colory de la textura en la pincelada. El fondo, del que los tonos, las texturas y
los colores emergen, esté ya diferenciado al modo de un espacio que, a pesar
de no presentar la fractura cualitativa que significa una membrana que limita
la forma de lo indeterminado, ofrece una amplia gama gradual y continua de
borrosidades pictoricas diferenciales. En este espacio pre-individual el fondo
sube a la superficie, se contrae y repliega sobre si, produciendo diferencias
singulares que no por ello dejan de ser fondo. De alli la fascinacion del pintor
por los estados gaseosos de la tormenta o las turbulencias de la mar. En su
pintura, usando las palabras de Deleuze, “lo distinguido se opone a algo que
no puede distinguirse de ¢l, y sigue uniéndose a lo que se divorcia de ¢I”
(Deleuze, 2002: 61)*. Asi, la diferencia no es ya la nitida diferencia de la
forma individual, sino la desenfocada gradacion diferencial®.

4 Podriamos dar una amplisima gama de ejemplos de las artes, en general. Por ejemplo,
el cine de Antonioni o el de Lucrecia Martel, hacen lo suyo en funcion de la disolucion
de la conciencia del personaje en el fondo pulsional de un inconciente angustiado. Ibsen
y Chejov, en el teatro, llevan el relato a su disolucion en lo anecdotico sin que por ello la
trama se pierda. Burrougs y Lispector arrastran el lenguaje hasta su propia deformacion
ritmica en el plano de la literatura. O, en la pintura, Rothko y Hartung establecen espacios
de color plagados de variaciones intensivas diferenciales en las que la diferencia no significa
individualidad.

5 En la base de esta caracterizacion de la diferencia se encuentra la discusion entre la
univocidad y la equivocidad del ser. Este asunto de la univocidad del ser desat6 una feroz
contienda entre Deleuze y Alain Badiou, pues éste, como lo consigna en su libro EI clamor
del ser, no cesa de reprocharle Deleuze un problema sustancial en la base de su comprension

UNIVERSITAS PHILosopPHICA 61, ANo 30, JuLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



160 JUAN DAVID CARDENAS MALDONADO

La siguiente cita resume perfectamente nuestro sentir: “La
individuacion precede por derecho a la forma y la materia, la especie y las
partes, y cualquier otro elemento del individuo constituido (...) la diferencia
individuante precede en el ser a las diferencias genéricas, especificas e incluso
individuales” (Deleuze, 2002: 76). Luego, toda individualidad diferenciada
esta siempre precedida por un campo de individuacion del que ella emerge
por consolidacion de sus componentes heterogéneos en un compuesto
consistente, pero, a la vez, siempre expuesto a nuevas combinatorias de
composicion por la presion, la persistencia, de este campo pre-individual
que no cesa de rodear con sus fuerzas a los individuos despertando en ellos
siempre su potencial de devenir®.

del ser en su univocidad. Badiou entiende que la defensa de la univocidad apunta a hacer
de lo real un espacio de produccion de diferencias anarquicas, liberadas del modelo de las
categorias. Badiou entiende que la univocidad del ser consuma el proyecto nietzscheano
de la inversion del platonismo. Pero, justamente por esta liberacion de las diferencias, dice
Badiou, Deleuze recaec en una suerte de emanacion ontologica neoplatonica precritica.
Deleuze recae en una metafisica de lo virtual que le permite explicar la diferencia desde
el fundamento de la virtualidad: “Deleuze se consagro (...) a un platonismo de lo virtual
(...) el fundamento virtual de Deleuze termina siendo una trascendencia” (Badiou, 2002:
69). A los ojos de Badiou, Deleuze conserva el fundamentalismo metafisico a través de
su categoria protagonica de lo virtual, pues ella operaria como el soporte de base de toda
diferencia, como un mas alla trascendental a las cosas que las sostiene. Lo virtual opera
como una totalidad abierta que en su amplitud ontoldgica soporta lo real en su devenir.
Por eso, Badiou es escéptico en esa comprension de un todo virtual por detras de lo actual.
En su actitud, Badiou acude a la teoria de conjuntos para rechazar el idealismo de lo
virtual deleuziano pues, desde alli, resulta insostenible la idea de un conjunto total, de
un conjunto-Todo al modo del plano de lo virtual, de tal suerte que sélo habria para ¢l
multiplicidades actuales y un fondo vacio. No obstante, Deleuze, antes de morir, tuvo una
pequeia oportunidad para exponer su respuesta. En ;Qué es la filosofia? dedica un par de
paginas al problema. Alli formula la imposibilidad de pensar la virtualidad en los términos
de la teoria de conjuntos, pues ella escapa a ese nivel de problematizacion. Lo virtual no
es un conjunto, pues no estd cerrado, ni mucho menos es objetivable. En una entrevista
sobre el primer tomo de sus Estudios sobre el cine lo formula del siguiente modo: “Lo
importante es la distincion entre los conjuntos y el todo. Si se confunden el todo pierde
su sentido y caemos en la célebre paradoja del conjunto de todos los conjuntos” (Deleuze,
2006: 91). Pero, ademas, Deleuze sostiene la necesidad de una doble instancia, lo actual y
lo virtual, para hacer viable la movilidad del mundo como produccion de la novedad en el
acontecimiento: “Las multiplicidades, se requieren por lo menos dos, dos tipos, desde el
principio. Y no porque el dualismo tenga mas valor que la unidad; pero la multiplicidad es
precisamente lo que ocurre entre ambos” (Deleuze y Guattari, 2005: 154). Los ataques a la
teoria deleuziana de lo virtual no solo vienen de parte de Badiou; Zizek y Ranciére también
hacen lo propio desde sus propios campos de problematizacion.

¢ Slavoj Zizek considera este aspecto de la filosofia deleuziana como un rasgo caracteristico
de un pensamiento de la diferencia. Esta nueva comprension de lo trascendental kantiano

UNIVERSITAS PHILOsOPHICA 61, Ao 30, juLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



INDIVIDUACION, FORMA Y PENSAMIENTO 161

La génesis del individuo

HEMOS ESTABLECIDO YA LAS CONDICIONES DE BASE que hacen pensable la
diferencia mas alla o, mejor, mas aca, de la cuadricula de la representacion
por especificacion. Sin embargo, atin no hemos establecido de qué manera
surge la organicidad en este espacio continuo y gradual. Nos acosa, entonces,
la necesidad de alcanzar una mayor precision ;como surgen el individuo,
la forma, la especie y el género, de este plano de composicion poblado
de diferencias graduales, intensivas y preformadas? La respuesta mas
contundente estd, creemos, en Bergson. Pese al padrinazgo niestzcheano-
spinocista en la obra de Deleuze, es en la exposicion de Bergson donde el
autor de los Estudios sobre el cine alcanza la mejor formulacion de esta
actividad individuante.

a la luz del ser univoco e impersonal soporta, para Zizek, el genio de la obra del autor de
Mil Mesetas. La resemantizacion del término “trascendental” segin un nuevo empirismo,
un empirismo superior, como lo llama Deleuze, es el piso de su refrescante pensamiento.
En la obra de Deleuze, este elemento recibe el nombre de empirismo trascendental. “El
genio de Deleuze reside en su nocion de Empirismo trascendental”: en contraste con la
nocion habitual de lo trascendental como la red formal que estructura el rico flujo de
datos empiricos, lo “trascendental” deleuziano es infinitamente MAs rico que la realidad;
es el campo potencial infinito de virtualidades a partir del cual la realidad se actualiza.
El término trascendental se utiliza aqui en el sentido filoséfico estricto de condiciones
de posibilidad a priori de nuestra experiencia de la realidad constituida. El acoplamiento
paraddjico de los opuestos (trascendental-empirico) apunta hacia un campo de experiencia
mas alld (o, mas bien, por debajo) de la experiencia de la realidad constituida o percibida.
En este punto, permanecemos en el ambito de la conciencia: Deleuze define el ambito del
empirismo trascendental como una pura corriente de conciencia a-subjetiva, una conciencia
prerreflexiva impersonal, una duracién cualitativa de conciencia sin yo” (Zizek, 2006: 20-
21). Desde su texto sobre Nietzsche, Nietzsche y la filosofia, Deleuze se sirve del filosofo
aleman para denunciar lo incompleta de la critica kantiana, en cuanto su pregunta por lo
trascendental no cesa de estar amarrada a nuestra experiencia conciente de la realidad, lo
que le impide ver el fondo informe que habita silenciosa pero perturbadoramente en las
formas a priori de la subjetividad. Kant asume la forma a priori, pero nunca responde por
su génesis. “Kant no realiza su proyecto de critica inmanente. La filosofia trascendental
descubre condiciones que permanecen ain exteriores a lo condicionado. Los principios
trascendentales son principios de condicionamiento, no de génesis interna. Exigimos una
génesis de la propia razon, y también una génesis del entendimiento y sus categorias ;cuales
son las fuerzas de la razon y del entendimiento?”” (Zourabichvili, 2003: 34). El empirismo
trascendental se pregunta por lo que hay detras, por la génesis de toda forma, sea de los
objetos, del sujeto en la experiencia o en el pensamiento. Al sujeto kantiano ya formado en
sus formas a priori de la sensibilidad y del entendimiento, Deleuze enfrenta un campo pre-
individual, inconsciente, de subjetivacion, como su condicion trascendental.

UNIVERSITAS PHILosopPHICA 61, ANo 30, JuLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



162 JUAN DAVID CARDENAS MALDONADO

En el capitulo cuarto del tomo I de los Estudios sobre el cine, Deleuze
ofrece una sintesis del pensamiento bregsoniano y, mas precisamente, de su
ontologia de la imagen. En su exposicion, el autor asegura que el cine nos
ofrece una forma del movimiento completamente acentrado, un movimiento
que no se rige segun las causas finales de una vida intencional, ni las causas
eficientes de una vida mecanica. El cine se constituye a partir un plano de
luz en el que todas las imagenes se golpean entre ellas sin cesar por todas
sus caras. Y esto que ocurre con el plano de luz cinematografico coincide
con el plano de inmanencia que es el mundo mismo. El mundo es asi, como
propone Bergson, un continuo de imagenes que se traslapan unas a otras
en un perpetuo movimiento que opera como condicién trascendental de
toda génesis. El mundo, y a la vez el cine en su estado mds en bruto, como
luz, es ese espacio pre-individual desde el cual los individuos alcanzan la
determinacion de su forma. Es decir, el cine como juego de imagenes en
devenir en nada se asemeja a la percepcion natural. De ahi que se aproxime
mas a la ontologia —desde la técnica— que a la psicologia’. En las palabras
mismas de Deleuze:

Para Bergson el modelo no puede ser la percepcion natural, pues esta no
posee ningun privilegio. El modelo seria mas bien un estado de cosas que
no cesaria de cambiar, una materia-flujo en la que no serian asignables
ningn punto de anclaje y ninglin centro de referencia. Partiendo de este
estado de cosas habria que mostrar de qué modo pueden formarse, en puntos
cualesquiera, unos centros que impondrian vistas fijas instantaneas. Se
trataria pues de “deducir” la percepcion conciente, natural o cinematografica
(Deleuze, 2003: 89).

En este sentido, el cine, como plano luminico pre-individual, seria no
solo anticartesiano, sino, en general, anti-fenomenologico. Toda forma de la
conciencia es un efecto “deducido” de este campo luminico que le precede.
La forma de la conciencia presupone para la fenomenologia, magicamente,
el anclaje del movimiento a un centro subjetivo. De tal forma que toda

" Deleuze repite con insistencia que es impertinente abordar el cine desde categorias
heredadas de disciplinas externas a él, pues ellas, lejos de enriquecer lateoria cinematografica,
invisibilizan la imagen por efecto de su prefabricacion en campos problematicos diferentes.
Segun esta preocupacion, el filosofo francés insiste en la insuficiencia de la lectura
fenomenologica del cine que asegura que la cinematografia reproduce la percepcion natural
subjetiva. Por el contrario, Deleuze defiende el cine como una suerte de anti-fenomenologia
materializada en imagenes, pues su dato inmediato es mas el devenir sin ley que la
percepciodn subjetiva o la accion intencional.

UNIVERSITAS PHILOsOPHICA 61, Ao 30, juLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



INDIVIDUACION, FORMA Y PENSAMIENTO 163

expresion de la fenomenologia, como ocurria ya desde Kant, asume como
un dato la subjetividad sin dar cuenta de su génesis. Nuestro interés apunta
a “deducir” los individuos a partir del plano inmanente de la materia-flujo
automoviente. A este respecto, la salida bergsoniana, ademas de ingeniosa,
nos ofrece una solucion satisfactoria al problema sin recurrir al deus ex
machina de un principio organizador externo a la dindmica del mundo para
explicar su organizacion en entidades orgénicas. Finalmente, Bergson no
recurre al milagro para explicar el ordenamiento del movimiento como vida
organica. Veamos:

(Qué acontece y qué puede acontecer en ese universo acentrado donde todo
reacciona sobre todo? No cabe introducir un factor diferente, de una indole
diferente. Entonces lo que puede acontecer es esto: en puntos cualesquiera
del plano aparece un intervalo, una desviacion (écart) entre la accion y la
reaccion. Bergson no pide mas: movimientos, e intervalos entre movimientos
(Deleuze, 2003: 94).

Es claro, no hay un agente exterior al plano luminico impersonal que
actue desde su trascendencia para imponer la forma sobre lo informado, ni
mucho menos hay la negacion de lo indeterminado como principio de la
determinacion formal. En el sistema abierto de la luz que no cesa de actuar
en un continuo de materia-flujo, surge una zona de detencion, una opacidad
que detiene el movimiento perpetuo y se especializa en la percepcion de
ciertas intensidades luminicas desatendiendo otras. Es decir, por sustraccion
aparecen los primeros esbozos de un sistema que se cierra sobre si y empiezan
lentamente a particularizar su propio movimiento en torno a un centro. Por
una suerte de sintesis pasiva, sin agente, por una desviacion aleatoria del
campo intensivo de luz, surge una opacidad en torno a la cual se genera el
esbozo organico de una vida sistematica. “Aqui es donde podran constituirse
sistemas cerrados” (Deleuze, 2003: 95). Asi, las formas vivas aparecen por
sustraccion y no por milagro. Esta es la gran intuicion bergsoniana. La vida
organica y la conciencia como una de sus expresiones mas sofisticadas se
explican, no por un plus sobre la actividad inorganica del mundo sino, todo
lo contrario, por un enfriamiento de su inorganicidad, una sustraccion pasiva
de su movilidad. Nada le adviene al mundo desde afuera, antes bien, algo en
¢l se detiene y, en su regulacién, allana el terreno para la emergencia de la
forma orgénica.

Bergson no introduce factores diferentes para explicar la formacion de una
percepcion en el sentido ordinario del término, le basta con hacer intervenir

UNIVERSITAS PHILosopPHICA 61, ANo 30, JuLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



164 JUAN DAVID CARDENAS MALDONADO

entre los movimientos un intervalo, una separacion entre las acciones y las
reacciones. Al lado de las imagenes que reaccionan unas sobre otras en todas
sus partes, se forman imagenes particulares, imagenes o materias vivas que
especializan sus caras (Marrati, 2003: 39).

En el retardo que significa este intervalo, las imagenes se organizan
en compuestos que las seleccionan integrandolas en un movimiento que
tiende a su cerramiento por sistematizacion. “[E]n virtud del intervalo, son
reacciones retardadas, que tienen tiempo para seleccionar sus elementos,
organizarlos o integrarlos en un movimiento nuevo” (Deleuze, 2003: 95).
Surge asi un centro de interés determinado por los criterios de discriminacion
del intervalo emergente que distingue, aisla y privilegia segin su propia
especializacion perceptiva.

Este intervalo extrae la cosa de las infinitas relaciones de duracion para
restringir la recepcion de estos movimientos a una de sus caras, y sus
reacciones a otra. Pero al hacer esto el intervalo realiza una operacion
adicional, la cual consiste en sustraer de la imagen todos los movimientos
de duracion que no envuelven directamente el interés del intervalo (Zepke,
2005: 84)%.

Hablamos, entonces, de una suerte de proto-intencionalidad de la vida
organica. Y, es en esta separacion temporal entre la accion y la reaccion que
estos centros de condensacion alcanzan su forma propia, que por una suerte
de especializacion técnica de la percepcion los conduce a actuar segun el
modo propio que les corresponde. De acuerdo con esto, Bergson y, Deleuze
que lo sigue, logran introducir la vida organica en el mundo sin necesidad
de duplicarlo. La aparicion del intervalo arrastra consigo la emergencia
de la vida y, como uno de sus efectos mas singulares, la vida conciente,
la conciencia. Hemos pasado del caldo intensivo prebidtico a la vida en la
variedad de sus expresiones organicas.

Ya al nivel de los seres vivos mas elementales, habria que concebir unos
micro-intervalos. Intervalos cada vez mas pequefios entre movimientos cada
vez mas rapidos. Mas atin, los bidlogos hablan de una “sopa prebiotica”
que hizo posible lo viviente y donde las materias llamadas dextrogiras y

8 “This interval extract the thing from its infinite relations in duration by confining the
reception of these movements to one of its sides, and its reactions to the other. But in doing
so the interval performs a further operation, which is to subtract from the image all the
movements of duration which do not directly involve the interval's own interest.”

UNIVERSITAS PHILOsOPHICA 61, Ao 30, juLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



INDIVIDUACION, FORMA Y PENSAMIENTO 165

levogiras desempefian un papel esencial: entonces aparecerian, en el universo
acentrado, esbozos de ejes y de centros, una derecha y una izquierda, un alto
y un bajo. Habria que concebir micro-intervalos incluso en la sopa prebidtica
(Deleuze, 2003: 96-97).

El mismo principio de enfriamiento de la materia-flujo produce las
formas mas elementales de lo vivo y, a la vez, las formas de vida consciente.
En suma, la vida en su formulacién organica es sustractiva, ella sustrae
del mundo y de las cosas lo que no le interesa. Pero, acompanando a esta
sustraccion, como correlato de la percepcion especializada por sustraccion,
los sistemas cerrados se proyectan sobre el mundo trazandose un horizonte
de reaccion. “El mundo ha adoptado una curvatura, se ha vuelto periferia,
forma un horizonte” (Deleuze, 2003: 98). La percepcion como sustraccion
se complementa en la accidn como proyeccion pero, claro, ambas mediadas
por la suspension del movimiento inmediato que entrafia la condensacion de
luz en el intervalo. Entonces, se ha organizado la percepcion y la proyeccion
como accion intencional sobre el mundo en torno a un centro de vida. Lo
organico ha emergido de la inorganicidad. Se forma entonces lo que Deleuze
llamara un doble sistema de referencia de las imagenes que simultaneamente
se agitan a velocidades distintas segin temporalidades diferentes que
cohabitan:

En el primero todas la imagenes actlan unas sobre otras en todas sus caras;
en el segundo, en cambio, todas las imagenes varian para una sola, imagen
viva que ha especializado sus caras y se ha vuelto capaz de seleccionar los
movimientos recibidos y los movimientos ejecutados (...) la conciencia
surge como una funciéon de necesidades de la vida, la percepcion natural
se forma en la percepcion objetiva y completa de cosas que se vuelve
menos fina, percibe menos, y traza en la continuidad de los movimientos y
cualidades sensibles delimitaciones mas groseras, pero perfectamente aptas
para las exigencias de lo que llamamos vivir (Marrati, 2003: 42).

Tanto Hegel como Aristoteles confunden la diferencia con la
determinacion formal, pues ambos presuponen, aunque sea como ejercicio
mental, la indeterminacion pura, bien sea del abismo negro o de la materia,
como estado anterior al advenimiento de lo diferente. Lo que ocurre, si
seguimos a Deleuze y a Bergson, es todo lo contrario. Cuando aparece la
forma organica individual no surge con ella la diferencia, sino que, al revés, la
diferenciaradical, la diferencia gradual del continuo de modulacion luminica,
debe ceder y organizarse segun las estructuras generales de las formas vivas.
Con la determinacion formal organica el campo de las diferencias borrosas se

UNIVERSITAS PHILosopPHICA 61, ANo 30, JuLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



166 JUAN DAVID CARDENAS MALDONADO

enfria y aparecen las diferencias nitidas aptas para la experiencia conciente.
En suma, la determinacion formal no produce la diferencia, mas bien, la
organiza y sistematiza empobreciéndola como tal diferencia. El precio que
se paga por la forma organica y la vida que le acomparfia es una cierta ceguera
para la monstruosa diferencia inorganica. Y es justo en ese aspecto donde el
enfrentamiento con Kant y con la fenomenologia rinde sus mejores frutos.
Mientras continuemos sujetos a la percepcion consciente y, en general, al
régimen del pensamiento y de la percepcion organica, jamas entenderemos
lo que se juega por debajo de la forma y en el proceso de su génesis y, sobre
todo, jamas sabremos de lo que somos capaces por desconocimiento de las
fuerzas que nos habitan. En Conversaciones, Deleuze ofreciendo una mirada
regresiva a sus textos sobre cine comenta: ‘“‘Hay siempre un marchamo central
que normaliza las imagenes y retira de ellas lo que no debemos percibir”
(Deleuze, 2006: 70). Devolvernos la percepcion, a la vez que regresarnos
el pensamiento en su potencia inorganica, de eso se trata el potencial oculto
de esta filosofia. Se trata de alcanzar una gran conquista sobre uno mismo,
sobre la propia forma que invisibiliza el embrién que atin podemos ser.

Partiendo entonces de este campo pre-subjetivo desde el que las formas
acabadas de los objetos y de los sujetos se consolidan, Deleuze lanza su
ataque mas certero contra la filosofia trascendental kantiana y sus sucesivas
resonancias en la tradicion fenomenoldgica. Las facultades trascendentales
del sujeto y, en general, el privilegio ontoldgico y epistemoldgico de la
subjetividad trascendental no son otra cosa que el efecto de una confusion.
La naturaleza de nuestro espiritu, el uso legitimo de nuestras facultades, es
producto de un empobrecimiento de ese plano abierto de posibilidades no
organicas para el pensamiento y la percepcion. Por eso, el pensamiento para
Deleuze no es una actividad de la conciencia, sino el efecto de la tension
que ella puede establecer con la espontaneidad de las fuerzas inconscientes.
Badiou lo formula asi: “Para comenzar a pensar hay que apartarse de la
conciencia; podria decirse incluso que es preciso «inconscientizarse»”
(Badiou, 2002: 38). Asi, la tarea del filosofo consiste en mostrar lo que late
por debajo de las formas subjetivas a priori y, con ello, deshacer el mito de
la subjetividad trascendental. En su texto sobre Nietzsche, Deleuze lo ve
asi: “En lugar de principios trascendentales que son simples condiciones de
pretendidos hechos, establecer principios genéticos y plasticos que refieren el
sentido y el valor de las creencias, de las interpretaciones y las evoluciones”
(Deleuze, 2000: 132). De tal forma que el problema no es ya el de las formas
a priori, sino el de su génesis: esto es, el verdadero trascendental. Por ello

UNIVERSITAS PHILOsOPHICA 61, Ao 30, juLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



INDIVIDUACION, FORMA Y PENSAMIENTO 167

debe haber un nuevo enfoque que apunte no sélo a las condiciones de la
experiencia consciente, sino a las de una forma mas amplia, a las condiciones
de lo que Deleuze llamara en Nietzsche y la filosofia una experiencia real.
En pocas palabras, la confusion radica en calcar las condiciones de toda
experiencia y del pensamiento de las formas acabadas de la conciencia. “La
equivocacion de Kant consiste en haber «calcado lo trascendental sobre lo
empirico» dandole la forma de un sujeto consciente correlativo a la forma de
un objeto” (Zourabichvilli, 2003: 34)°.

En consecuencia, tras la disolucion del sujeto originario, el nivel
trascendental y el ontologico se traslapan en ese empirismo superior desde el
que se hace visible el movimiento simultaneo por el cual salen a flote el sujeto
y el objeto. Hay una continuidad entre el sujeto y el mundo en cuanto ambos
son materializaciones resultantes del enfriamiento de un tnico y mismo
plano de inmanencia. “Pero ;por qué parece deslizarse tan facilmente del
estilo trascendental al estilo ontoldgico, invocando por ejemplo el <puro plan
de inmanencia de un pensamiento-Ser, de un pensamiento-Naturaleza>? Esta
impresion se debe al hecho de que no hay ya un Ego originario que marque
las fronteras entre los dos discursos” (Zourabichvilli, 2003: 35)'°. Deleuze
acepta el reto de la critica kantiana al asumir un pensamiento radical de las
condiciones de la experiencia y del pensamiento previas a su conformacion
en el orden subjetivo'!.

° “Le tort de Kant est d'avoir «decalqué le transcendental sur l'empirique) en lui donnant le
forme d'un sujet conscient corréleé a celle d'un objet”.

0 “Mais pourquoi semble-t-il glisser si aisément du style transcendental au style

ontologique, invoquant par example <le pur plaine d'immanence d'une pensée-Etre, d'un
pensée-naturey? Cette impression vien de ce qu'il n'y a plus d'Ego originaire pour marquer
une frontiere entre les deux discourses”.

' Es notable el esfuerzo de Zourabichvili por inscribir a Deleuze en una tradicion critica y
por tanto de alejarlo de la tradicion metafisica. También es clara la insistencia de Deleuze
mismo en que su filosofia es un pensamiento de las condiciones de toda experiencia posible
—no solo la experiencia consciente—. Sin embargo, debemos recordar que la discusion con
la metafisica no es un punto relevante del pensamiento del autor de Diferencia y repeticion.
En esta medida, debemos aceptar que Deleuze hace propiamente ontologia, aunque su
preocupacion nunca supere la inquietud por la génesis intensiva como condicion desde la
que todo lo que es llega a ser tal y no otra cosa; es decir, su pensamiento es post-kantiano, esto
es trascendental. En este sentido Deleuze celebra el paso decisivo que significo Heidegger
de la conciencia al ser, de la fenomenologia a la ontologia, aunque el filésofo aleméan no
lleve este giro a sus ultimas consecuencias. No obstante la lectura de Zourabichvili, Alain
Badiou no duda en inscribir de lleno a Deleuze dentro de un retorno a la metafisica pre-
critica a la que él mismo, Badiou, dice pertenecer (Badiou, 2002: 40).

UNIVERSITAS PHILosopPHICA 61, ANo 30, JuLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



168 JUAN DAVID CARDENAS MALDONADO

De momento, entonces, hemos establecido el plano continuo e intensivo
como condicion a priori del pensamiento, de la subjetividad y del mundo
mismo en su organicidad. Con ello, hemos ampliado las posibilidades de
devenir de los compuestos organicos por efecto de esto informe que los habita
palpitando silenciosamente en su seno. Resta extraer las consecuencias que
esto puede significar al nivel del pensamiento.

Lo sublime y una nueva modalidad del pensamiento

TODO ESTO ENTRANA UNA NUEVA IDEA DE LO QUE SIGNIFICA PENSAR, ya N0 COMO
el ejercicio facultativo de una subjetividad constituida a priori. Las palabras
de Alain Badiou resumen perfectamente la postura de quien en algin sentido
fue su mentor:

[L]a intencionalidad presenta el pensamiento como si fuera una relacion
interiorizada, la conciencia y su objeto, la ideacion y lo ideado, el polo
noético y el polo noematico, o, en la variante sartreana, el en-si y el para si.
Ahora bien, como el pensamiento es precisamente el despliegue del ser-uno,
su condicion nunca puede ser la vision interiorizada, la re-presentacion o la
conciencia-de (Badiou, 2002: 38).

El pensamiento como facultad no es un estado originario que se
enfrente al mundo natural como su objeto; por el contrario, Deleuze apunta
a comprender cuales son las fuerzas a partir de las que tal o cual manera de
pensar llega a constituirse siempre a partir del continuo que es el mundo del
que surgen toda conciencia y subjetividad. En su aislamiento:

El pensamiento aparece como una simple facultad; pero he aqui una vision
abstracta, o bien el estado de un pensamiento “separado de lo que él puede”y
que, desde ese momento, piensa abstractamente, se limita a reflexionar sobre
los datos de la representacion. Para Deleuze, el estado de simple facultad,
de simple posibilidad sin capacidad efectiva no es natural u originario
(...) En estado de simple facultad, el pensamiento opera abstractamente,
reflexivamente, en el horizonte cerrado de la representacion. No es afectado
y no tiene que vérselas con fuerzas (Zourabichvilli, 2004: 40)'.

12 Deleuze, en un exhaustivo seguimiento al modo de quien busca la salvacion en aquello
que lo condena, encuentra en el seno de la filosofia misma de Kant los recursos para
deshacer esta abstraccion subjetiva. En un articulo de juventud titulado “La idea de génesis
en la estética kantiana”, el autor del antiEdipo se esfuerza por hacer visible un aspecto
particular y a la vez definitivo del juicio estético segin la Critica del juicio. En el juicio
estético, las facultades coinciden para hacer posible el sentimiento subjetivo de lo bello

UNIVERSITAS PHILOsOPHICA 61, Ao 30, juLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



INDIVIDUACION, FORMA Y PENSAMIENTO 169

Y justo por esta reformulacion de las facultades y del pensamiento,
Deleuze se concentra con particular atencion en la categoria estética de lo
sublime en la obra de Kant, pues alli lo individuado en la subjetividad se ve
arrojado a la violencia extrema que interroga la nitidez de su delimitacion.
Como es bien sabido, el fildsofo de Konisberg se niega a contentarse
simplementemente con la estética de lo bello. El alma tiene para €l un espacio
mas amplio de experiencia. Kant abre un espacio particular a /o sublime
como forma de la experiencia estética, fundando tal estado en una especie de
desequilibrio o impotencia de las facultades en sus relaciones mutuas. En la
discordancia de las facultades que significa el sentimiento de lo sublime el
sujeto se enfrenta a un desequilibrio que lo obliga a transformarse para estar
a la altura de aquello que le ocurre. Lo sublime opera como un fendmeno de
desestabilizacion que exige un devenir. Veamoslo con detenimiento:

El juicio “esto es sublime” ya no expresa un acuerdo entre el entendimiento
y la imaginacion, sino un acuerdo entre la imaginacion y la razon. Pero
esta armonia de lo sublime es harto paraddjica. La razon y la imaginacion

pero, a la vez, que coinciden en un movimiento sincroénico, como en las otras formas del
juicio, practico y especulativo, aqui el movimiento de convergencia de las facultades se
asienta sobre un terreno especial: en la colaboracion desinteresada de las facultades, ya no
de acuerdo con fines practicos o epistemologicos, el juego “libre e indeterminado” hace
tan solo pensable la posibilidad de una asincronia. Esta libertad como fondo sin ley sobre
el que las facultades deslizan sus relaciones actua a la vez como plano de posibilidad no
solo de su convergencia sino, a la vez, como escenario de sus posibles desequilibrios. “Si
la Critica del juicio abre un paso, lo hace ante todo porque desvela un fondo que quedaba
oculto en las dos Criticas precedentes (...) Este es, en efecto, el sentido de la Critica del
Juicio: bajo las relaciones determinadas y condicionadas de las facultades, descubre el libre
acuerdo determinado e incondicional” (Deleuze, 2005: 93). “Se entiende perfectamente que
la colaboracion desinteresada de las facultades inconmensurables para construir la unidad
de un objeto, si bien puede estar determinada por intereses practicos o especulativos de la
razoén, es solo posible a partir del acuerdo “libre e indeterminado” entre las facultades del
tipo del que se produce en la Critica del juicio (...) Entrever esa posibilidad es ya liberar
por un momento a las facultades de su sentido comun al reconocer su independencia, y
presentir una discordia facultatum que destruya la unidad del sujeto y con ella la imposicion
formal de objetividad” (Pardo, 1990: 75). Es decir, en la Critica del juicio se establecen
las condiciones mismas de existencia y de relacion mutua entre las facultades. Por tanto,
la ultima Critica nos ubica un paso atras de las facultades mismas y, por ello, pone en
evidencia la zona de indeterminacion sobre la que se llega a determinar la naturaleza
convergente de su juego de relaciones. Las intuiciones propias del juicio de gusto no se
adecuan a ningun concepto y obligan a inventar uno, equivalente, en un despliegue inédito
de libertad facultativa que ya no puede meramente calcar con sus propios recursos lo que
ocurre en su facultad vecina. Alli se expresa el germen del desorden que desatiende Kant y
sobre el que se detiene Deleuze. Finalmente, Kant renunciard a su intuicion resucitando la
unidad subjetiva en la determinacion operativa de cada facultad seglin su propio ejercicio
de sintesis. No obstante, la semilla del mal ya ha sido sembrada.

UNIVERSITAS PHILosopPHICA 61, ANo 30, JuLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



170 JUAN DAVID CARDENAS MALDONADO

no alcanzan este acuerdo mas que en el seno de una tension, de una
contradiccion, de un doloroso desgarramiento. Hay acuerdo, pero es un
acuerdo discordante, una armonia en el dolor. Y solamente el dolor hace
posible el placer (Zourabichvilli, 2004: 84).

El acuerdo discordante de las facultades entrafia el principio de una
violencia de la que el sujeto es paciente y a partir de la cual es impelido
a la actividad espiritual. Ante la experiencia de lo sublime la subjetividad
es arrastrada por algo que no es ella misma, pero que, a la vez, activa los
elementos que componen su espiritu en una especie de mecanismo del alma
que va de afuera hacia adentro. Pero esta no es la violencia empirica de un
evento accidental que se rehtisa a ser captado por la razén, sino que es la
violencia critica, trascendental, por la cual todo pensamiento es activado.
Desde el punto de vista trascendental, la violencia que padece el sujeto
entrafia el ejercicio trascendental de las facultades (Cfr. Smith, 1996: 34).
Ejercicio que implica el enfrentamiento de cada facultad con aquello que se
le escapa. Se trata de establecer una relacion discordante de las facultades
entre ellas y frente a aquello que las desafia. Por eso, en la experiencia de
lo sublime la armonia entre inconmensurables obliga a las facultades a
movilizarse. “Hay algo que se comunica de una facultad a otra, pero que
se metamorfosea y no forma un sentido comtn. También se diria que hay
ideas que recorren todas las facultades, pero no son el objeto de ninguna
en particular” (Deleuze, 2002: 225). De esta forma, las facultades, ante la
imposibilidad de traducir en armonia sus contenidos y, sobre todo, ante la
anarquia que significa la falta de dominio de una sobre las demas, se ven
arrastradas desde afuera a un esfuerzo bien particular: al esfuerzo por
comunicar entre ellas lo incomunicable, de traducir lo intraducible. Este
esfuerzo trae consigo un extrafiamiento de cada facultad con relacion a las
demas y con relacion a si misma. Las facultades son obligadas a ejecutar
un ejercicio superior que no se basta en el despliegue de su operatividad
ordinaria, sino que reclama una creatividad extraordinaria. “Cada facultad
es obligada a enfrentar su propio limite diferencial y empujada a su ejercicio
involuntario y trascendental” (Smith, 1996: 34)". Ante la dificultad las
facultades y, en general, la subjetividad, muestran de lo que estan hechas. En
otros términos, en lo sublime, cuando el sujeto se enfrenta a lo indeterminado,
finalmente se enfrenta a su propia indeterminacién, lo que es, a su propia

13 “Each faculty is made to confront its own differential limit, and is pushed to its involuntary
and «transcendentaly exercise”.

UNIVERSITAS PHILOsOPHICA 61, Ao 30, juLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



INDIVIDUACION, FORMA Y PENSAMIENTO 171

plasticidad. La determinabilidad del sujeto lo enfrenta a las virtualidades que
lo habitan y lo sublime pone de manifiesto el potencial inorganico del sujeto.
A proposito de la busqueda de sublimidad del cine expresionista aleman,
Deleuze formula asi la tension con la inorganicidad propia de la experiencia
de lo sublime:

En lo sublime dindmico, es la intensidad la que se eleva a una potencia tal
que ciega o aniquila a nuestro ser organico, lo deja aterrorizado, pero suscita
una facultad pensante por la cual nos sentimos superiores a aquello que nos
aniquila, para descubrir en nosotros un espiritu supraorganico que domina
toda la vida inorganica de las cosas: entonces ya no tenemos miedo, pues
sabemos que nuestra “destinacion” espiritual es lisa y llanamente invencible
(Deleuze, 2003: 83).

El modo en que Deleuze ve la materializacion de lo sublime en el
expresionismo aleman nos ofrece una formulacion interesante del problema.
Alli, lo que opera como agente activo es una vida inorganica superior que
arrastra consigo las configuraciones orgéanicas determinadas, empujandolas
hacia el abismo que en principio puede significar su propio aniquilamiento,
pero que a la vez puede significar su redencion, su superacion. Es decir, el
peligro que significa la desarmonia que siembra la experiencia de lo sublime
en el sujeto tiene el poder redentor de relanzarlo mas alla de si mismo, por
encima de su propia actualidad, o, en términos nietzscheanos, hacia su
sobrehumanidad. De acuerdo con esto, el potencial inorganico de lo sublime
no se agota en la negacion de lo determinado por una fuerza perturbadora,
sino que a este movimiento le acompafia una elevacion. El destino final de lo
sublime es el otorgamiento de una dignidad superior'®. Lo que se juega en la
irrupcion del potencial inorganico de la vida que invade para desestabilizar
al sujeto no esta en otro mundo, no es otra vida, ni la armonia del reino de
los cielos; es, mas bien, la intensificacién de lo que puede una facultad o
de lo que puede un sujeto. El alto destino al que se abre el hombre en su
propia desorganizacion es el de los devenires que significan un aumento de
potencia, ya que el poder de lo inorganico siempre se efectiia como porvenir,
pero no como el destino de una revolucion que apunta a su actualizacion
en un estado de cosas. Es el porvenir de la pura virtualidad que no cesa

4 En Kant, el sujeto se enfrenta a la apertura de algo superior que cabe esperar, segiin los
sintomas terrenos que disparan la experiencia de lo sublime en el sujeto. Claramente, esta
no es la dignidad que le interesa a Deleuze.

UNIVERSITAS PHILosopPHICA 61, ANo 30, JuLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



172 JUAN DAVID CARDENAS MALDONADO

de sustraerse a una actualizacion definitiva. El proyecto al que se abre el
hombre es el de su propio afuera, tan indeterminado como potente, peligroso
y prometedor'.

Consideraciones finales: sobre el vidente cinematografico

Es cLARO, ENTONCES, EL PORQUE DE LA OBSTINACION deleuziana con la figura
del vidente en el cine moderno. El autor de los dos volimenes de Estudios
sobre cine encuentra que ciertas expresiones cinematograficas, herederas
del neorrealismo italiano, materializan la experiencia del poderoso
sobrecogimiento que entrafa el enfrentamiento a algo extraordinariamente
superior, intolerable para la mirada y para el pensamiento. Esta es una
cinematografia de rostros desnudos, desprovistos de toda gestualidad y, a la
vez, de cuerpos estaticos, incapaces de reaccionar ante aquello a lo que se
enfrentan. Utilizando una expresion de la teoria del drama, este cine ya no
ofrece personajes, sino mas bien, el retrato de su crisis, impersonajes (CHr.
Sarrazac, 2006). Mientras el cine clasico nos presenta personajes que actiian
siempre de manera logica de acuerdo con las circunstancias que los conducen
a la accion en un perfecto mecanismo causal de acciones y reacciones, el
cine moderno nos enfrenta a un panorama distinto. Los personajes del cine
moderno ya no actuan sino que vagabundean, ya no reaccionan sino que
contemplan. El esquema sensorio-motor caracteristico del drama clasico
fracasa en el cine moderno para abrir un nuevo ambito de la imagen cuya
potencia es la inaccion. “Sus miradas abandonan la funcion practica de
una ama de casa poniendo en su lugar cosas y seres, para pasar por todos
los estados de una vision interior, afliccion, compasion, amor, felicidad,

15 Resulta valioso en este punto atender al pensamiento de Ranciére y de Lyotard. Para
Lyotard, la estética de lo sublime reapropiada por las vanguardias es el recurso idoneo
para superar la idea de totalidad en la obra y, con ello, el arte ofrece a la politica un modelo
de rechazo de la totalizacion. El arte moderno demuestra la posibilidad de la accién que
se rehiisa a la totalidad y que nos emancipa, entonces, de todo imaginario totalitario. Sin
embargo, mientras para ¢l lo sublime recoge el espiritu general de nuestra época agotada
de meta-relatos, para Deleuze, lo sublime sefiala tan s6lo un campo posible de efectuacion
del amplisimo poder de lo inorganico sobre la organicidad (Lyotard, 2005). Por su parte,
Ranciere afirma que la actitud estética y politica de nuestros dias parte del principio de
una propuesta irrenunciable en relacion al porvenir. Desde Marx hasta las vanguardias,
de lo que se trata es de alcanzar un sensorio comun emancipado. Asi, nuestra politica y
nuestro arte coinciden en la postulacion de una promesa, la promesa de un pueblo por
venir (Ranciére, 2002) Finalmente, ambos, a pesar de sus diferencias, constatan que la
ruptura con la estética de lo bello y la armonia que esta presupone entrafia la actitud politica
caracteristica de la voluntad de emancipacion de nuestro presente.

UNIVERSITAS PHILOsOPHICA 61, Ao 30, juLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



INDIVIDUACION, FORMA Y PENSAMIENTO 173

aceptacion, hasta en el hospital psiquiatrico (...) es un cine de vidente, ya
no es un cine de accion” (Deleuze, 2007: 13). Pero esto no es efecto de
una eleccion voluntaria del personaje. Los personajes del neorrealismo o de
la nueva ola francesa no deciden detenerse ante el mundo en una especie
de actitud huelguista. Por el contrario, a ellos les adviene, desde afuera, un
encuentro que los absorbe, una vision que los desborda y, en consecuencia,
les impide reaccionar.

El personaje se ha transformado en una suerte de espectador. Por mas
que se mueva corra y se agite, la situacion en que se encuentra desborda
por todas partes su capacidad motriz y le hace ver y oir lo que en derecho
ya no corresponde a una respuesta o a una accion. Mas que reaccionar,
registra. Mas que comprometerse con una accion se abandona a una vision,
perseguido por ella o persiguiéndola él (Deleuze, 2007: 13).

La accion ejecutada conscientemente por el personaje ha entrado en
crisis y la ha reemplazado una especie de hipnosis que absorbe su espiritu
apoderandose de ¢l. Ya no es el personaje quien actua, sino algo que le
adviene, por un encuentro o un azar, desde afuera. Como ante la experiencia
de lo sublime, la naturaleza activa y funcional de las facultades cede ante
algo que las desborda y les exige hablar un idioma que no es el propio.
Pero, igualmente, como en la experiencia de lo sublime, no meramente se
entorpecen las funciones subjetivas ante algo que las desborda, sino que
alli mismo se prepara un proyecto de mayor dignidad. En este caso, se
dispara el automatismo espiritual del vidente, el porvenir de su mirada y de
su pensamiento. El personaje aprende a ver. Recordemos que lo que hacia
posible la percepcion organica del mundo no era otra cosa que una especie
de recorte, de sustraccion de la acelerada materia luminica e intensiva pre-
individual que opera como campo trascendental de toda individuacion.
Sustraccion que hace posible nuestra relacién funcional y econdmica con
el universo entero. Pero, cuando el héabito se fractura y nuestra relacion
operativa con el mundo se disloca, tal sustraccion se debilita y el océano
de aspectos del mundo que obviabamos se nos abalanza arrastrandonos
como la ola de un mar embrabecido. El personaje se vuelve sensible a lo
que usualmente ni siquiera percibia, llevando su sensibilidad al limite de
lo sensible. “La percepcion, en lugar de encadenarse a la accion, no deja de
volver sobre el objeto. Ella pierde asi su funcion pragmatica para preparar la
respuesta adecuada al medio y a la situacion” (Marrati, 2003: 66-67). En un
comentario sobre su segundo volumen de Estudios sobre el cine Deleuze lo
resume de la siguiente manera:

UNIVERSITAS PHILosopPHICA 61, ANo 30, JuLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



174 JUAN DAVID CARDENAS MALDONADO

Ya no se confia igual que antes en las posibilidades de reaccion ante las
situaciones, y sin embargo no se permanece pasivo ante ellas (...) ya no es
unicamente la accion (y por tanto la narracion) lo que se viene abajo, sino que
las percepciones y las afecciones cambian de naturaleza, pasan a un sistema
distinto del sistema sensomotor del cine “clasico” (...) No hay sélo una
imagen. Lo que cuenta es la relacion entre imagenes (Deleuze, 2006: 85-86).

Lo que ocurre, el alto destino al que se proyecta el vidente, consiste en
la divergencia de las series perceptivas y del pensamiento. Contra el ejercicio
convergente de las facultades segtin el modelo kantiano, el sujeto se enfrenta
ahora a la desarmonia que entrafia la divergencia ante el misterioso objeto que
lo arrastra. Este sujeto desarticulado se abre a circuitos abiertos de trazados
sobre los objetos que no cesan de procrear, ante la mirada, versiones multiples
de aquello a lo que se enfrentan. El sujeto se encuentra objetos que disparan
su actividad espiritual en multiples sentidos, ya no en el reconocimiento
por convergencia de las facultades, sino, por el contrario, en la divergencia
productiva de un porvenir que se niega a cerrarse. Es la accion directa de
lo virtual sobre lo actual. “Es como un circuito que intercambia, corrige,
selecciona y nos vuelve a lanzar” (Deleuze, 2007: 21). Series que ya no
convergen en un centro que atrae hacia si al pensamiento, sino circuitos que
se interrumpen y re-lanzan multiplicando tanto a los objetos del mundo en un
perspectivismo intensificado como al pensamiento en lo que respecta al uso
de sus medios y a los campos a recorrer. No hay la centralidad de un origen
ni el cerramiento en un fin, més bien hay trazados multiformes, recorridos sin
trayecto a priori que se alcanzan s6lo como efecto de un elevadisimo rigor
experimental. En esta experiencia, el espiritu se activa en cuanto deslinda.
Y, asi, el cine moderno nos enfrenta al porvenir del pensamiento como su
propia divergencia. Probablemente esta es la ganancia mas significativa de
este tipo de cine: “la multiplicacion de los parametros, la constitucion de
series divergentes” (Deleuze, 2006: 88). En esta divergencia, el pensamiento
es invocado como cartografia sin centro de mando ni limites de contorno
previos al recorrido mismo. Entonces, el cine moderno nos ofrece una
Imagen inorgéanica de lo que significa pensar: el pensamiento como carnaval.
Las palabras de Paola Marrati al respecto son concluyentes: “La grandeza de
los cineastas del tiempo es haber sabido crear, en las imagenes mismas, otras
configuraciones visibles del pensamiento” (Marrati, 2003: 87-88). No se trata
de ninguna metafora cinematografica. El cine no se comporta meramente a/
modo en que se comportaria un filosofo. El realizador materializa con sus
propios recursos una idea alternativa de las posibilidades pensantes del cine
y con ello le ofrece una posible linea de contagio —no un modelo— al fildsofo

UNIVERSITAS PHILOsOPHICA 61, Ao 30, juLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



INDIVIDUACION, FORMA Y PENSAMIENTO 175

en su campo de competencias. Lo que puede hacer el realizador es trazar su
propia linea de experimentacion y hacerla tan poderosa como para que afecte
espacios mas alla del ambito cinematografico y, con ello, se espera, se hace
patente en un ambito muy concreto, la posibilidad de un nuevo pensar mas
alla de la solicitada organicidad del pensamiento.

Referencias
Babiou, A. (2002). EI Clamor del Ser. Buenos Aires: Manatial.
DELEUZE, G. (2007). Imagen-Tiempo. Buenos Aires: Paidos.
DEeLEUZE, G. (2006). Conversaciones. Valencia: Pre-textos.
DELEUZE, G. (2005). La isla desierta y otros textos. Valencia: Pre-textos.
DELEUZE, G. y GUATTARI, F. (2005). ;Qué es la filosofia? Barcelona: Anagrama.
DELEUZE, G. (2003). Imagen-Movimento. Buenos Aires: Paidos.
DELEUZE, G. (2002). Diferencia y repeticion. Buenos Aires: Amorrortu.
DELEUZE, G. (2001). Spinoza: Filosofia practica. Barcelona: Tusquets.
DELEUZE, G. (2000). Nietzsche y la filosofia. Barcelona: Anagrama.
DELEUZE, G. (1975). Spinoza y el problema de la expresion. Barcelona: Muchnik.
Harprt, M. (2004). Deleuze. Un aprendizaje filosofico. Buenos Aires: Paidos.
Lyotarp, J. F. (2005). La posmodernidad explicada a los nifios. Barcelona: Gedisa
MaRrRraTI, P. (2003). Cine y filosofia. Buenos Aires: Nueva vision.
ParDO, J. L. (1990). Deleuze: violentar el pensamiento. Madrid: Cincel.

RANCIERE, J. (2002). La revolucion estética y sus resultados. New Left Review. 14,
March. London.

Rosser, C. (1974). La antinaturaleza. Madrid: Taurus.

SARRAZAC, J. P. (20006). El impersonaje. Literatura: historia, teoria y critica. No 8.
Bogota: Universidad Nacional de Colombia.

UNIVERSITAS PHILosopPHICA 61, ANo 30, JuLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



176 JUAN DAVID CARDENAS MALDONADO

SAUVAGNARGUES, A. (2000). Deleuze: del animal al arte. Buenos Aires: Amorrortu.

Smith, D. W. (1996). Deleuze’s Theory of sensation: Overcoming the Kantian
Duality. Deleuze, Critical Reader. Paul Patton (ed). Cambridge: Blackwell
Publisher.

ZEPKE, S. (2005). Art as Abstract Machine: Ontology and Aesthetics in Deleuze
and Guattari. New York: Routledge.

Z17EK, S. (2006). Organos sin cuerpo. Valencia: Pre-textos.

ZourABICHVILI, F. (2004). Deleuze, una filosofia del acontecimiento. Madrid:
Amorrortu

ZoUrRABICHVILL, F. (2003). Le Vocabulaire de Deleuze. Paris: Elipses.

UNIVERSITAS PHILOsOPHICA 61, Ao 30, juLIO-DICIEMBRE 2013: 153-176 — ISSN 0120-5323



