
Universitas Philosophica 64, año 32
enero-junio 2015, Bogotá, Colombia – issn 0120-5323

Mesa II 
Sacarle el jugo a las palabras. 

Ciencia y matemática en la obra  
de Luis Eduardo Suárez

Miguel Ángel Pérez Jiménez 
Pontificia Universidad Javeriana 
miguel.perez@javeriana.edu.co

En este ámbito (el empírico) la matemática se limita a explicitar  
–sin añadir nada nuevo– los contenidos no inmediatamente evidentes  

contenidos en las distintas teorías científicas.  
(Suárez, 1985, p. 79)

Como homenaje al profesor Luis Eduardo Suárez Fonseca voy a proponer 
una interpretación de su obra escrita. Aprovecharé el tema de la relación entre la 
matemática y la ciencia empírica como eje para desarrollar mi propuesta, aunque 
este no es sino un tema entre los varios que cubren sus publicaciones. En la prime-
ra sección enunciaré lo que puede considerarse como la obra del profesor Suárez. 
En la segunda presentaré brevemente la recepción que ha tenido esa obra en la 
historia del pensamiento filosófico en Colombia. En las dos siguientes secciones 
expondré las líneas gruesas de mi interpretación. Terminaré con algunas observa-
ciones generales sobre los aportes que hay en los escritos del profesor Suárez2.

2	 Este trabajo no pretende desarrollar su propuesta interpretativa en todo detalle sino proponer 
ideas para desarrollar, discutir, objetar o rechazar.



Universitas Philosophica, 32(64) issn 0120-5323

In memoriam

47

1. La obra de Luis Eduardo Suárez Fonseca1

La obra del profesor Luis Eduardo Suárez Fonseca debe incluir al menos 
tres aspectos. Lo que ha sido publicado, lo que tenemos escrito de él y no se ha 
publicado, y esa tenue huella de sus valiosos aportes en clase que queda registrada 
en la formación de sus estudiantes y también en sus apuntes y grabaciones. 

Los estudios superiores formales del profesor Suárez cubren tres campos: la 
filosofía (1961-1963), la teología (1966-1969) y la biología (1971-1974). Los dos 
primeros cursados en la Universidad Javeriana de Bogotá, y los últimos en la Uni-
versidad Nacional de Colombia. Por los primeros el profesor recibió el título de 
Licenciado en Filosofía con la tesis La persona en Santo Tomás de Aquino2, trabajo 
que recibió la distinción Magna Cum Laude el 22 de octubre de 1963. Los segun-
dos los terminó con el texto Inspiración y verdad de la Escritura en la CD Dei 
Verbum3. Sus estudios en biología sólo alcanzaron tres semestres y no hay constan-
cia de trabajos escritos correspondientes a ellos. En conversaciones personales el 
profesor me manifestó querer publicar su trabajo sobre Tomás de Aquino. 

La carrera docente de Luis Eduardo Suárez comenzó en el segundo semestre 
de 1968 como profesor de hora cátedra de la Facultad de Filosofía y Letras de la 
Pontificia Universidad Javeriana, cargo que ejerció hasta terminar el primer se-
mestre de 1969. Luego fue nombrado profesor de medio tiempo, dedicación que 
mantuvo desde el segundo semestre de 1969 hasta finales de 1984. Posterior-
mente fue nombrado profesor de tiempo completo a partir del primer semestre 
de 1985, dedicación que mantuvo hasta su retiro en 2013. El profesor Suárez 

1	 Agradezco al personal administrativo de la Facultad de Filosofía de la Pontificia Universidad Ja-
veriana su ayuda para el trabajo de archivo en el que se basan algunas partes del presente texto, 
especialmente a Carolina Arias, Luz Amparo Hurtado y Maritza Sáenz. Agradezco también a Luz 
Stella Pinzón, del seminario Mayor de Bogotá, y a María Alejandra Rojas, estudiante de la carrera 
de filosofía de la Javeriana. 

2	  En los archivos se encuentran dos nombres distintos para el trabajo: “El supuesto y la persona” 
(certificado de trabajo de grado presentado, evaluado y aprobado, del 31 de mayo de 1974, expe-
dido por las Facultades Eclesiásticas de la Pontificia Universidad Javeriana) y “La persona en Santo 
Tomás de Aquino” (Hoja de vida del profesor, 15 de abril de 1996). Tomamos como referencia el 
que anotó a mano el mismo profesor Suárez en su hoja de vida.

3	  En los archivos consultados no hay constancia de que hubiera recibido el título, pero sí de que 
terminó todos los estudios, incluida la tesis. (Hoja de vida del profesor, 15 de abril de 1996).



In memoriam

Universitas Philosophica, 32(64), issn 0120-532348

terminó su carrera académica en la Javeriana como profesor emérito. A lo largo 
de su carrera docente llegó a recibir las distinciones de profesor titular de lógica, 
en 1980, y profesor distinguido de lógica, en 1991. 

Como parte de su actividad docente, el profesor Suárez trabajó en el Semi-
nario Mayor de Bogotá desde 1974 en adelante, con un receso entre los años 
1982 y 1995, en la Universidad del Rosario en la Facultad de Filosofía y Huma-
nidades, a partir de 1975 y hasta 1996, y en la Universidad La Gran Colombia en 
la Facultad de Ciencias de la Educación, a partir de 1977 y hasta 1994. 

Una mirada rápida a los campos de trabajo docente del profesor dejan ver 
que, desde muy temprano, se interesó en la lógica –materia que dictó siempre y 
en todos los lugares donde trabajó–, el pensamiento de Wittgenstein, el pensa-
miento de Santo Tomás y el pensamiento de John Locke4. No obstante, resulta 
impresionante que se ocupó de prácticamente todos los temas que cubre un cu-
rrículo estándar en filosofía. En los archivos hay constancia certificada de que 
dictó todas las materias de historia de filosofía, aunque de las que más se ocupó 
fue la filosofía medieval y la filosofía moderna, y también de que dictó cursos 
sistemáticos como ontología, cosmología, antropología y epistemología, y cur-
sos sobre autores como Aristóteles, Boecio, Quine y Rawls, y también sobre el 
pensamiento filosófico en la colonia.

Como director de tesis, trabajo que él mismo manifestaba no querer realizar, 
el profesor orientó cerca de veinte investigaciones sobre varios temas y autores: 
Wittgenstein, Quine, Eckhart, Ockham, Aristóteles, la lógica de Ignacio Ferrer, 
y diversos temas de epistemología y filosofía de la ciencia.

Luis Eduardo Suárez se consideró a sí mismo como un profesor, pero tam-
bién como un investigador. En 2006 dijo que sus cursos jamás eran meras repe-
ticiones sino siempre nuevos, pues ellos eran producto de sus investigaciones, 
pero ya en 1972 había declarado que sus campos de investigación eran “la epis-
temología científica y la investigación básica”. El interés en el problema del co-
nocimiento no fue sólo de sus primeros años como maestro, sino que lo 
mantuvo de un modo especialmente relevante durante los años 80. Sabemos 
por los documentos que por esa época el profesor intervino en seminarios sobre 

4	  Estos son los cuatro cursos que dictó con mayor frecuencia a lo largo de su carrera docente, según 
consta en los documentos de archivo.



Universitas Philosophica, 32(64) issn 0120-5323

In memoriam

49

la explicación en ciencias humanas, epistemología de las ciencias sociales, epis-
temología de la biología, explicación y causalidad en las ciencias, epistemología 
de la física, epistemología genética, el lenguaje en las ciencias y el método en 
ciencias, entre otros. De su trabajo investigativo no solo se derivaron sus cursos, 
sino también sus publicaciones, siete en total, que hemos listado en la segunda 
sección de de este In Memoriam. 

Además de sus textos publicados, el profesor Suárez escribió un texto llamado 
“A qué jugamos en filosofía”, ponencia del VII Foro Nacional de Filosofía, realiza-
do en la Universidad de Nariño, en 1984. También se conservan, hasta donde sé, 
dos grabaciones completas del audio de su seminario sobre el Tractatus, una de 
comienzos de la década del 2000 y la última del segundo semestre de 2014. En 
conversaciones personales, el profesor Suárez se mostró a favor de revisar las trans-
cripciones de los audios de sus seminarios pensando en una posible publicación. 

Teniendo en cuenta su trayectoria académica, sus comentarios y sus escritos 
publicados, podría decirse que la obra de Luis Eduardo Suárez Fonseca consta de 
al menos diez trabajos: sus siete artículos publicados, su artículo no publicado de 
1984, su tesis sobre Santo Tomás, y los audios que se conservan de sus seminarios. 

2. Recepción de la obra de Luis Eduardo Suárez Fonseca

La obra del profesor Suárez tuvo una recepción desigual en el medio filosó-
fico colombiano: de sus aportes como maestro puede documentarse un recono-
cimiento unánime; de sus aportes teóricos apenas si hay una mención. La 
relevancia de su trabajo entre los colegas de la Javeriana se hace patente en el re-
conocimiento del Dr. Manuel Domínguez Miranda, quien se refirió a sus publi-
caciones como “siete valiosos artículos en la revista de la Facultad” (Manuel 
Domínguez Miranda, 1996). El reconocimiento de parte de sus pares se atesti-
gua también en su positiva evaluación de él como participante del seminario de 
profesores (1974-1996) que, además, dirigió en tres oportunidades. Es notable 
la apreciación de otro de sus decanos quien dice: “El desempeño en el medio 
académico del profesor Suárez cuenta con el reconocimiento de toda la comuni-
dad, especialmente de sus estudiantes.” (Alfonso Flórez, junio de 2000).

Como testimonio de sus estudiantes cabe citar al profesor Carlos Cardona, 
quien dice: 



In memoriam

Universitas Philosophica, 32(64), issn 0120-532350

Quiero igualmente expresar mis sentimientos de admiración y agradeci-
miento con el doctor Luis Eduardo Suárez quien no sólo me puso en contac-
to por primera vez con la obra de Wittgenstein, sino que también acompañó 
en forma decisiva mi tránsito por el Colegio Mayor de Nuestra Señora del 
Rosario. (Cardona, 1995, p. 14). 

También merece reseñarse que el libro Semillas de Wittgenstein, fruto del 
trabajo de los semilleros de investigación sobre el pensamiento de Wittgenstein 
de la Universidad Javeriana, está dedicado a él:

Las semillas de Wittgenstein empezaron a esparcirse en la Javeriana hace va-
rios años. El árbol que a tantos nos sirvió de apoyo, que nos dio inspiración 
y que nunca se cansó de sembrar fue el profesor Luis Eduardo Suárez Fonse-
ca, respetado filósofo y profesor reconocido como uno de los principales 
introductores del pensamiento de Wittgenstein a Colombia. Cuando este 
proyecto ya estaba en marcha, el profesor Suárez nos dejó. Nosotros, sus 
eternos estudiantes, ofrecemos esta modesta contribución como agradeci-
miento póstumo al maestro de maestros, y a su memoria la dedicamos. (Gi-
raldo y Pérez, 2014, p. 15).

Los textos citados indican que el profesor Suárez fue muy apreciado, recono-
cido y valorado positivamente por sus colegas y estudiantes, especialmente como 
gran profesor e inspirador. Sin embargo, en ellos todavía no se aprecia cuál ha 
sido la recepción de las ideas y contribuciones teóricas del profesor que se en-
cuentran en sus textos publicados. Para evaluar la recepción de las publicaciones 
del profesor Suárez hay que empezar por decir que toda ella se enmarca en los 
temas propios de lo que se conoce genéricamente como filosofía analítica. 

La filosofía analítica no ha sido tema favorito de los historiadores de la filo-
sofía en Latinoamérica, pero hay quienes la han considerado. Al respecto debe 
reseñarse un primer trabajo escrito por Rubén Sierra Mejía (1977), posterior-
mente hay que contar los textos de Gracia et al. (1985), Sierra (1985 y 1986), 
Holguín (1986) y Rodríguez (2002). 

Una apreciación unánime de los historiadores del pensamiento es que la fi-
losofía analítica se recibió tardíamente en Latinoamérica. El primer dato que 
tenemos al respecto está en los textos de R. Frondizi de 1947, quien, hablando de 
las publicaciones filosóficas latinoamericanas, dice: “llama la atención la falta to-
tal de interés y de información que hay sobre el positivismo lógico y la semántica 



Universitas Philosophica, 32(64) issn 0120-5323

In memoriam

51

que tanto agitan los círculos norteamericanos.” (citado en Gracia et al., 1985, p. 
19). El mismo autor había sostenido algo semejante para el caso de la lógica y la 
epistemología cinco años antes. Ya para los años cincuenta se notaba en muchas 
partes de Latinoamérica mayor interés por las ideas de los filósofos analíticos; no 
obstante, Gracia y sus colegas consideran que no es hasta los años setenta que “el 
análisis filosófico puede considerarse como una corriente filosófica influyente en 
América Latina.” (Gracia et al., 1985, p. 21). 

Colombia es una excepción a la última tesis. En nuestro país los trabajos 
analíticos apenas empiezan a verse tímidamente en los años 60, y no cobran cier-
to protagonismo sino hasta los años 705. Para esta época, sin embargo, los brotes 
analíticos reciben una dura crítica, venida principalmente de la hermenéutica 
(Gutiérrez, 1964-1965) y la teoría crítica (Hoyos, 1976). No es de extrañar en-
tonces que Gracia y sus colegas sostengan a mediados de los años ochenta que 
“de todo esto se colige que hasta ahora el efecto del análisis filosófico en Colom-
bia resulta muy limitado y que la reacción que ha suscitado ha sido principal-
mente negativa.” (Gracia et al., 1985, p. 467). 

Para el tiempo en que Gracia emite su veredicto, el profesor Suárez había 
publicado los siguientes artículos: “Explicación-teorización en ciencia. (Notas 
para una epistemología científica) (1974), “Las metáforas sobre el lenguaje y la 
idea de filosofía en Ludwig Wittgenstein” (1981) y “Filosofía-Lógica-Matemáti-
cas” (1984). Los dos primeros en la revista Universitas Humanistica, que para 
cuando fueron publicados era la publicación oficial de la Facultad de Filosofía y 
Letras de la Javeriana, y el último en la recién fundada Universitas Philosophica, 
revista de la Facultad de Filosofía que apenas un par de años atrás había adquiri-
do su forma actual. Naturalmente, Gracia no tuvo en cuenta estas fuentes por no 
tratarse de revista especializada en filosofía, en el caso de la primera, y por estar 
por fuera del periodo de su indagación, en el de la segunda6. 

5	 La filosofía analítica en Colombia comenzó con los trabajos sobre lógica de Alfredo Trendall en 
1963, de Carlos Patiño sobre Wittgenstein en 1963, y de Rubén Sierra Mejía sobre Bertrand Russell 
en 1978 y 1979. Los textos de Gracia y sus colegas (1985), Holguín (1986) y Rodríguez (2002) 
incluyen extensas referencias que ayudan a complementar y afinar estas apreciaciones.

6	 Las fuentes empleadas por Gracia y sus colaboradores para elaborar sus juicios son, principalmente, 
la revista Ideas y valores, fundada en 1951, la revista Eco, y los Cuadernos de filosofía publicados por 
la Universidad de los Andes.



In memoriam

Universitas Philosophica, 32(64), issn 0120-532352

Anticipando el veredicto de Gracia y sus colegas, en 1977 (p. 124s.) Rubén 
Sierra sostenía que la filosofía analítica había recibido poca atención en nuestro 
país y que los textos producidos en nuestro medio eran principalmente divulga-
tivos. En 1985 reconocía que la filosofía analítica había cobrado vitalidad en 
nuestro medio, a pesar de ser “tradicionalmente ignorada o mirada despectiva-
mente entre nosotros.” (Sierra, 1985, p. 12).

En 1986, en el IV Congreso Internacional de Filosofía Latinoamericana, de-
dicado exclusivamente a la filosofía en Colombia, se tocó como tema explícito la 
“recepción e incidencia de la filosofía analítica”. En ese encuentro Magdalena 
Holguín sostuvo que la etapa de recepción de la filosofía analítica en nuestro país 
comienza apenas a finales de los años 70, siendo esta una etapa de divulgación, 
conformación de grupos de estudio, publicaciones ocasionales y docencia siste-
mática (Holguín, 1986, p. 283). En su opinión, todo este trabajo apenas había 
logrado un incipiente nivel de asimilación, debido especialmente a que la filoso-
fía analítica no había penetrado cabalmente los planes de estudio de las universi-
dades, exceptuando quizá la Universidad Nacional de Colombia y la Universidad 
del Valle, sino que se la tenía siempre como una opción, como parte de la electi-
vidad propia de los planes de estudio7.

Así pues, para mediados de los años 80 del siglo pasado, se consideraba que no 
había habido una asimilación de la filosofía analítica en nuestro medio y que las 
obras publicadas al respecto eran, en su mayoría, textos divulgativos, exceptuando 
la producción de Rubén Sierra Mejía y Adolfo León Gómez. Esto quiere decir que 
la obra publicada del profesor Suárez se tenía, en ese tiempo, por obra principal-

7	 Una idea semejante tiene el propio profesor Suárez: “en algunos temas fascinantes de la Filosofía: 
los de la filosofía de la Matemática (y otros temas conexos como la Filosofía de la Lógica) (…) muy 
poco o nada ha incursionado la filosofía colombiana debido, quizá, a una unilateral concepción 
del currículo de la carrera de Filosofía que lleva a centrar el trabajo filosófico en las distintas es-
colásticas, antiguas, modernas o contemporáneas, pero en todo caso ‘escolásticas’.” (Suárez, 1984, 
p. 66). Otras dos razones que Holguín señala para explicar la pobre recepción y la prácticamente 
nula asimilación de la filosofía analítica en Colombia son: (1) “El predominio indiscutible de la 
filosofía social y hacia tendencias de corte metafísico (que) hace que los problemas planteados por 
los filósofos analíticos resulten relativamente ajenos a las temáticas con las cuales los estudiantes 
se encuentran más familiarizados” (1986, p. 287), y (2) que “El desconocimiento del pensamiento 
analítico en programas curriculares se ve, por otra parte, agravado por las dificultades frecuente-
mente enfrentadas en las cátedras dedicadas a estos temas. Dichas dificultades provienen de las 
críticas generalizadas a todo pensamiento sospechoso de “positivismo” y de involucrar la forma 
predominante de concepciones científicas.” (1986, p. 287).



Universitas Philosophica, 32(64) issn 0120-5323

In memoriam

53

mente divulgativa, sin que se hiciera referencia alguna al contenido de sus escritos. 
No obstante, el trabajo docente del profesor era ya reconocido no sólo a nivel do-
méstico, sino también entre los filósofos analíticos del país, como una de las prin-
cipales contribuciones a la asimilación de la filosofía analítica. Así, por ejemplo, en 
1988 decía el propio Adolfo León Gómez: “En cuanto a la filosofía analítica creo 
que apenas comienza a penetrar en los ambientes universitarios. Creo que lo que 
hacemos R. Sierra, J.G. Hoyos, M. Holguín, D. Guzmán, y el profesor Suárez de la 
Universidad Javeriana y yo mismo, apenas es un comienzo.” (p. 16)

En 2002 la profesora Carolina Rodríguez publicó su libro La filosofía analí-
tica en Colombia. Ya para esa fecha estaba publicada toda la obra escrita del pro-
fesor Suárez. Carolina, estudiosa del pensamiento analítico, profesora 
inspiradora y admiradora profunda del profesor, le reconoció su lugar al maes-
tro, su aporte al desarrollo de la filosofía analítica en Colombia. En consonancia 
con la historia que la precedía, sostuvo que los trabajos del profesor Suárez tie-
nen carácter informativo o divulgativo. Su observación no debe entenderse en 
sentido despectivo, mucho menos si recordamos que los artículos del profesor 
Suárez se ocupan de materias que a los estudiantes y lectores en general les eran 
inaccesibles, pues muchos de ellos se publicaron antes de que buena parte de la 
obra de Wittgenstein estuviera traducida al español8.

Además de su aporte divulgativo, la profesora Rodríguez reconoce una se-
gunda contribución en la obra del profesor Suárez, ya a nivel teórico. Le atribuye 
la siguiente tesis: “las proposiciones matemáticas no son descriptivas, son tauto-
logías obvias y funcionan para explicitar lo que es esencial para nuestras formas 
de pensamiento y lenguaje.” (Rodríguez, 2002, p. 141). La autora califica este 
aporte como uno de los varios trabajos publicados en el país que insisten en que 
la matemática carece de fundamento y que tampoco lo necesita. Esa había sido la 
línea más frecuente en la que los filósofos colombianos habían escrito sobre el 
tema (Cardona, 1995; Monsalve, 1985; Peña, 1993). 

8	 Resulta ilustrativo que el artículo de 1981 “Las metáforas sobre el lenguaje y la idea de filosofía en 
Ludwig Wittgenstein” contiene una exposición completa y detallada de las dos filosofías de Witt-
genstein, aunque en esa época sólo se conocían en español el Tractatus, Cartas a Russell, Keynes y 
Moore, Cuadernos azul y marrón, Ludwig Wittgenstein y el círculo de Viena y Zettel. Para cuando se 
tradujeron al español las Observaciones sobre los fundamentos de la matemática, en 1987, el profesor 
Suárez ya había publicado tres artículos al respecto.



In memoriam

Universitas Philosophica, 32(64), issn 0120-532354

En suma, la obra del profesor Suárez ha tenido dos líneas básicas de recep-
ción: entre sus colegas y sus estudiantes, lo mismo que entre los historiadores de 
la filosofía, su relevancia está fundamentalmente en introducir, divulgar y pro-
mover el pensamiento analítico, especialmente el pensamiento de Wittgenstein. 
Entre los historiadores se reconoció, además, un aporte teórico en el campo de la 
filosofía de la matemática que, en todo caso, se considera enmarcado en una ten-
dencia interpretativa común a los filósofos de nuestro país.

En lo que sigue presento las líneas gruesas de un argumento con el que pre-
tendo mostrar que el trabajo del profesor Suárez tiene interés propio, además de 
los dos méritos que ya se le han reconocido en la bibliografía, y que conviene ser 
leído como fuente con potencial para aportar en discusiones todavía vigentes. 
Para entender mejor este potencial es preciso considerar el profundo interés del 
maestro no sólo por la obra de Wittgenstein, sino también su pasión por com-
prender la ciencia empírica. Tener en cuenta sólo el primer aspecto nos lleva a 
interpretar su obra como un esfuerzo meramente divulgativo respecto de la obra 
del pensador vienés. Considerar conjuntamente los dos ayudará a ver más clara-
mente el potencial del pensamiento de Luis Eduardo Suárez Fonseca, al menos 
en lo que al punto se refiere. 

3. Ciencia y matemática. La tesis de Luis Eduardo Suárez

En 1974 el profesor Suárez manifestó su compromiso con lo que llamó una 
concepción “dialéctica” de la teorización en ciencia9. Su posición es que 

una teoría no se sitúa fuera del tiempo ni en un instante; es un elemento de 
un desarrollo dialéctico. Hay dialéctica de la teoría y la experiencia. La expe-
riencia exige para su descripción e interpretación, una teoría nueva; pero 
esta experiencia fue enunciada y expresada en una teoría anterior que llegó a 
ser inadecuada. No se puede separar una teoría de este continuo movimien-
to, sin mutarla ni deformarla. (Suárez, 1974, p. 212)

9	 La tesis sobre ciencia y matemática de Luis Eduardo Suárez puede rastrearse en los cinco primeros 
artículos que conforman su obra publicada (Suárez, 1974, 1981, 1984, 1985 y 1987). De los dos 
últimos (Suárez, 1989 y 1992) no me ocupo en este trabajo. 



Universitas Philosophica, 32(64) issn 0120-5323

In memoriam

55

En este texto se propone que la teoría científica no puede pensarse fuera del 
tiempo. Con ello se enuncia que no está sujeta al instante, como si no tuviese 
ninguna vigencia prolongada en el tiempo; y también que no está por fuera de la 
historicidad, como si fuese inmune al devenir histórico. La comprensión correc-
ta de la teoría y de la experiencia exige que consideremos una a la luz de la otra. 
La experiencia motiva la teoría y la teoría es nuestra forma básica de describir e 
interpretar la experiencia. 

Este último punto es de especial interés para nosotros. ¿En qué sentido pue-
de la teoría describir e interpretar nuestra experiencia? Aquí dice el profesor lo 
siguiente: “Dentro de una concepción dialéctica la metodología tan difícil de 
elaborar y quizá por lo mismo tan olvidada y tan mal entendida, adquiere una 
importancia central.” (Suárez, 1974, p. 212). El aporte de esta cita es la inclusión 
del método, la dialéctica de teorización y experiencia está mediada por el méto-
do. En opinión del profesor Suárez, el proceso de teorización científica pasa por 
varias etapas: el análisis de la situación a nivel de los hechos, una simbolización 
de la misma, un trabajo de esquematización y posterior matematización y, final-
mente, una formalización. 

Ya en esta concepción dialéctica de la ciencia se aprecia una conexión ínti-
ma entre ciencia y matemática. La teoría parte de la experiencia y, mediante un 
proceso gradual de esquematización y modelación, alcanza un nivel matemáti-
co a partir del cual luego puede llegar a determinarse si es consistente o incon-
sistente. La matemática contribuye a la ciencia puesto que la construcción de un 
modelo matemático es una etapa del proceso de explicación o teorización cien-
tífica sin la cual no puede llegar a determinarse si la teoría es consistente o no 
(Suárez, 1974, p. 210s.).

Como se ve, en 1974 el profesor Suárez se pronunció sobre la relación entre 
matemática y ciencia, pero lo hizo de un modo asimétrico: explicó con todo de-
talle la idea de explicación-teorización en ciencia, pero no dijo palabra sobre la 
naturaleza del conocimiento matemático. 

El profesor enfrentó por segunda vez el tema de la relación entre matemática 
y ciencia en 1981 en el contexto de una exposición general del pensamiento de 
Wittgenstein. En esa oportunidad aprovechó los aportes del vienés para pronun-
ciarse sobre la naturaleza del conocimiento matemático, diciendo que las propo-
siciones de la matemática son tautologías, proposiciones analíticas. 



In memoriam

Universitas Philosophica, 32(64), issn 0120-532356

La concepción analítica tautologista de la matemática tiene una implicación 
directa y problemática para las relaciones entre la matemática y la ciencia. Según 
la concepción dialéctica de la teorización científica, esta no puede comprenderse 
correctamente si se la separa de la experiencia. Ahora bien, si la teorización invo-
lucra un aspecto matemático ineliminable, podemos preguntarnos si las propo-
siciones matemáticas también tienen contenido empírico. Si es así, no puede 
asumirse una concepción analítica de la matemática; si no, habría que explicar la 
naturaleza de la verdad de las proposiciones matemáticas y cómo sería posible su 
aplicabilidad en la ciencia empírica. 

Según la exposición del profesor, el primer Wittgenstein introduce la metá-
fora de que la ciencia es una red que arrojamos sobre la experiencia, y que al 
arrojarla nos proporciona una figura de eso sobre lo que cae. En esta metáfora la 
matemática forma parte de 

la red conceptual previa con la cual nos lanzamos al conocimiento de la na-
turaleza; las leyes pertenecen al tejido de la malla, no a lo que se describe con 
ella. Los analistas posteriores seguirán esta doctrina y denominarán, en con-
secuencia, a los principios de la ciencia “principios pragmáticos”; son reglas 
necesarias para la investigación científica; esto es, tienen importancia meto-
dológica, no ontológica. (Suárez, 1981, p. 48)

Cuando el profesor regresa a este punto en su exposición de las ideas del úl-
timo Wittgenstein, insiste en que los nuevos pensamientos del vienés mantienen 
continuidades y rupturas con la idea inicial. En el pensamiento del segundo 
Wittgenstein se introduce una nueva metáfora que reemplaza a la de la malla. Al 
entender la explicación científica nos encontramos que en el devenir de las prác-
ticas lingüísticas humanas algunas proposiciones se solidifican y terminan fun-
cionando como conductos por los que corren otras que permanecen fluidas. Para 
el profesor Suárez “el símil del conducto dice relación al “a-priori”, y lo fluido, lo 
que fluye por el conducto a lo empírico, a lo a-posteriori.” (Suárez, 1981, p. 60). 
En esto la malla del Wittgenstein temprano y el conducto del Wittgenstein tar-
dío son metáforas que muestran continuidad en una misma idea. La continuidad 
se quiebra, no obstante, cuando se señala que “esta clasificación (proposiciones 
sólidas y proposiciones fluidas) queda sujeta a la erosión del tiempo, a una histo-
ricidad que la hace saltar de la una a la otra.” (Suárez, 1981, p. 60). Así pues, lo 
matemático y lo empírico entran en un juego dialéctico en el que ocurren muta-



Universitas Philosophica, 32(64) issn 0120-5323

In memoriam

57

ciones, en las que la experiencia y la teoría se van definiendo recíprocamente, 
algo muy diferente de lo que pensaba el autor del Tractatus. 

La consideración de las metáforas sobre el lenguaje le permite al profesor Suá-
rez comprometerse con una idea de las proposiciones matemáticas como verdades 
analíticas, especialmente si se admite, como hace el último Wittgenstein, que una 
verdad analítica (sólida) o una empírica (fluida) no tienen un lugar absoluto, sino 
que se las clasifica así según la erosión del tiempo. Esta idea recuerda bastante la 
concepción dialéctica de la ciencia a que el profesor Suárez se acogía en 1974.

Ahora bien, aunque el segundo Wittgenstein le daba ya una base firme para 
sortear las dificultades que la concepción tautologista analítica de la matemática 
introducía en su concepción dialéctica de la ciencia, el profesor regresó vigorosa-
mente al problema en un trabajo contundente de dos entregas, publicadas en 
1984 y 1985. El texto de 1984, “Filosofía-Lógica-Matemáticas”, pretende ser 
“una introducción, parcialmente sistemática, al estudio de las corrientes domi-
nantes en la Filosofía de la Matemática surgida a raíz de la llamada “crisis de los 
fundamentos”.” (Suárez, 1984, p. 65). El resultado de la investigación en este tex-
to es enteramente destructivo. En él se señalan las limitaciones de los distintos 
“ismos” que intervinieron en el debate, y se deja abierto un problema: el de la 
verdad matemática. A éste nuevo tema se dedica la segunda entrega del artículo, 
aparecida en 1985 con el título “La naturaleza de la verdad matemática”.

En este nuevo trabajo el profesor vuelve a examinar las distintas propuestas 
de los “ismos” del debate sobre los fundamentos, pero ahora la pregunta que 
orienta su búsqueda es cómo entienden ellos la verdad de las proposiciones ma-
temáticas. Como en la primera parte del artículo, el trabajo es mayoritariamente 
destructivo. Solo en las últimas páginas el autor deja de exponer y reconstruir, y 
enfrenta con una voz propia más fuerte la pregunta. Tras mostrarse ligeramente 
afín a la idea de que las verdades matemáticas son analíticas, el profesor constata 
una aparente paradoja: 

Las proposiciones de la Matemática tienen, pues, la misma indiscutible cer-
teza típica de proposiciones como “ningún soltero está casado”, pero tam-
bién participan del mismo total vacío, en cuanto a contenido empírico, que 
corresponde a esa certeza: las proposiciones de la Matemática carecen de 
todo contenido fáctico; no comunican información alguna acerca de ningu-
na materia empírica. (Suárez, 1985, p. 90s.)



In memoriam

Universitas Philosophica, 32(64), issn 0120-532358

El resultado anterior parece irreconciliable con el hecho histórico de que la 
Matemática ha tenido siempre una altísima aplicabilidad en los asuntos em-
píricos y de que la mayor parte de la ciencia actual es un conocimiento con-
seguido precisamente gracias a la utilización de las matemáticas. (Suárez, 
1985, p. 91)

La aparente paradoja tiene un parecido de familia con el problema que el 
profesor había enfrentado hasta el momento. El problema no aparece ya a la hora 
de entender la relación entre la verdad matemática analítica y la teorización cien-
tífica, sino con respecto a la aplicabilidad de la matemática en la ciencia empírica.

Las paradojas genuinas son insolubles; las demás, fruto de confusiones. Para 
el profesor Suárez la paradoja de la aplicabilidad empírica de la verdad analítica 
es solo aparente. Esto quiere decir que, en su opinión, la naturaleza analítica de 
la verdad matemática no riñe con su aplicabilidad en la ciencia natural. La conci-
liación de estas ideas no podía darse de una manera distinta a la que le era tan 
propia al profesor, con metáforas muy cotidianas, muy sencillas y muy claras:

En el establecimiento del conocimiento empírico, la Matemática (y la lógi-
ca) tiene la función de “exprimidor” (saca-jugos) teorético: las técnicas lógi-
co-matemáticas no pueden producir más “zumo” de información fáctica que 
la que ya esté contenido en las premisas a que dichas técnicas se aplican; pero 
pueden obtener mucho más “zumo” del que, a primera vista podría suponer-
se contenido en las premisas. (Suárez, 1985, p. 92)

La lógica y la matemática ayudan a sacarle el jugo a las palabras. El ámbito de 
su aplicabilidad es el lenguaje, no los hechos del mundo no lingüístico. Por ese 
motivo para la matemática es imposible decir algo sobre el mundo, y en eso con-
siste su ser analítica al modo de la tautología. Sin embargo, aunque la matemática 
no agrega nada nuevo al contenido que yace en las proposiciones empíricas, sí 
ayuda a sacarles el jugo. Como un exprimidor, la matemática ayuda a extraer el 
contenido de la proposición empírica, un poco más de contenido del que quizá 
alcanzaríamos a ver. La aplicabilidad de la matemática al conocimiento empírico 
no es entonces un asunto de predicción, sino de explicitación. “La función de la 
Matemática aquí aplicada no es en absoluto predictiva; es más bien analítica o 
explicativa.” (Suárez, 1985, p. 91).

El saca-jugos analítico que es la matemática tiene varias aplicaciones en la 
ciencia empírica. Contribuye a los ejercicios de verificación de hipótesis, tam-



Universitas Philosophica, 32(64) issn 0120-5323

In memoriam

59

bién a la expresión adecuada de las teorías, al examen de las mismas, y al estable-
cimiento de predicciones.

Aunque la matemática no aporta en ningún caso nada al contenido de nues-
tro conocimiento de temas empíricos es de todos modos, completamente 
imprescindible como instrumento para la verificación y la expresión lingüís-
tica de ese conocimiento (…) de modo similar el examen científico de las 
teorías, el establecimiento de predicciones por medio de ellas y su aplicación 
práctica requieren la deducción de consecuencias particulares a partir de la 
teoría general, deducción que sería completamente imposible sin las técni-
cas de la Lógica y la Matemática. (Suárez, 1985, p. 92)

Una ilustración clara de la tesis del profesor sería la siguiente. Si se desea 
calcular el volumen de un gas para una presión de 6 teniendo los siguientes datos 
iniciales: 

•	 V=9
•	 P=4
•	 C=36

lo que debe hacerse es aplicar la Ley de Boyle y realizar un cálculo aritmético 
elemental:

•	 VP=C (Ley de Boyle) 
•	 V=C/P
•	 V=36/6
•	 V=6

En el análisis de este ejemplo, el profesor considera que tanto la Ley de Boyle 
como los enunciados que contienen los datos iniciales forman parte de la teori-
zación científica en obra. En ellos aparecen ecuaciones, pero no ecuaciones ma-
temáticas sino físicas, ecuaciones que establecen relaciones entre volumen, 
presión y una constante de temperatura, que son conceptos físicos, no matemá-
ticos. En el ejemplo también hay enunciados que hablan de un valor numérico 
determinado para las variables presión y temperatura. Su idea es que una vez la 
ciencia ha modelado y matematizado las relaciones relevantes en forma de ecua-
ciones (o inecuaciones), como la Ley de Boyle en el ejemplo, la matemática pue-
de entrar en el juego científico ayudando a obtener nuevos enunciados, como, 
por ejemplo, “V=6”, enunciado que se obtiene de la conjunción de “V=C/P” 
con “C=36” y “P=6”. La aritmética exprime estos tres enunciados, y el zumo re-



In memoriam

Universitas Philosophica, 32(64), issn 0120-532360

sultante es “V=6”, es decir, otro enunciado. Es en este sentido que la matemática 
es fundamental para la actividad científica en tanto herramienta explicitadora y 
no en tanto herramienta predictiva.

Sintetizando un poco, podemos decir que la tesis del saca-jugos teorético del 
profesor Suárez se compromete con las siguientes tres afirmaciones:

a. 	 La verdad matemática es analítica (tautológica). 

b. 	 Las proposiciones matemáticas no son descriptivas, por lo tanto su ver-
dad no nos compromete con la existencia de objetos matemáticos.

c. 	 La matemática cumple la función de hacer explícito el contenido empí-
rico no evidente de las proposiciones, sean científicas o no. En esto re-
side su posible aplicabilidad al ámbito de la ciencia empírica. 

Los dos primeros puntos de esta tesis son evidentemente wittgensteinianos. 
Así queda claro en el artículo de 1987 “Wittgenstein: sobre la naturaleza de las 
proposiciones matemáticas” donde el profesor dice que dos de las tesis centrales 
del Tractatus son que “las proposiciones matemáticas no son descriptivas” y que 
“las proposiciones matemáticas muestran su necesidad, son tautologías obvias.” 
(Suárez, 1987, p. 72). 

La tercera idea parece también una mera formulación de otra tesis de Witt-
genstein: “una proposición matemática funciona para explicitar o mostrar lo que 
es esencial en nuestras formas de pensamiento y lenguaje.” (Suárez, 1987, p. 72). 
No obstante, la tesis del profesor es más compleja que esta, pues es la idea de que 
la proposición matemática tiene una función explicitadora, que en ello consiste 
su aplicabilidad a la ciencia empírica, y que por eso no tenemos ninguna necesi-
dad de comprometernos con la existencia de objetos matemáticos como parte de 
las teorías científicas. Esta última idea es una amalgama de los intereses propios 
del profesor Suárez en la teoría y metodología de la ciencia y las lecciones que le 
aprendió a Wittgenstein acerca de la naturaleza de la verdad matemática. 

Si esto es así, no resulta del todo aceptable que los trabajos del profesor Suá-
rez hayan sido tratados como meros textos de divulgación del pensamiento ana-
lítico, como queda insinuado en los textos reseñados en la segunda parte de este 
artículo. Que la obra del profesor Suárez tiene un valor más que divulgativo se 
hace un poco más evidente cuando se examina el potencial de su tesis del saca-



Universitas Philosophica, 32(64) issn 0120-5323

In memoriam

61

jugos teorético en el contexto del debate sobre la aplicabilidad de la matemática 
en la ciencia empírica.

4. Suárez y el argumento de la indispensabilidad 

Después de Wittgenstein, Quine es uno de los pensadores que más ocupó 
el trabajo del profesor Suárez. Desgraciadamente, en la obra escrita del profesor 
no hay referencias a la obra de   uine. En lo que sigue pondré en discusión la tesis 
de Suárez sobre la aplicabilidad de la matemática a la ciencia con la tesis de Qui-
ne al respecto. 

En la filosofía del siglo XX la idea de que la matemática tiene poder predic-
tivo es la premisa mayor del famoso argumento de la indispensabilidad. Aunque 
no hay un proponente único del argumento, con frecuencia se cita a Quine como 
uno de sus padres. El punto de partida de Quine y el de Suárez son el mismo, 
aunque sus conclusiones sean opuestas. Esto queda claro en el siguiente texto de 
Colyvan (2015): “Quine ha argumentado que la indispensabilidad de la mate-
mática para las ciencias empíricas nos da buenas razones para creer en la existen-
cia de las entidades matemáticas.”. 

Quine no ve “manera alguna de satisfacer las necesidades de la teoría cientí-
fica, para no hablar de las del discurso cotidiano, sin admitir irreductiblemente a 
los universales en nuestra ontología.” (Quine, 1981, p. 217); para él

la matemática, y lo que es más, la matemática aplicada, está metida en los 
universales hasta el cuello; tenemos que cuantificar sobre números de todo 
género, sobre funciones y mucho más. He sostenido que no podemos eludir 
estas suposiciones ontológicas; forman una parte tan integral de la teoría fí-
sica que las utiliza, como los átomos, los electrones y, para no ir tan lejos, los 
palos y las piedras. (Quine, 1981, p. 217)

Suárez es un abierto defensor de la premisa: “aunque la matemática no apor-
ta en ningún caso nada al contenido de nuestro conocimiento de temas empíri-
cos es de todos modos, completamente imprescindible como instrumento para 
la verificación y la expresión lingüística de ese conocimiento.” (Suárez, 1985, p. 
92). Sin embargo, no seguiría a Quine en su conclusión de que debemos aceptar 
que la matemática tiene contenido empírico y, por lo tanto, que los objetos sobre 
los que en ella se cuantifica deben ser reconocidos como existentes. 



In memoriam

Universitas Philosophica, 32(64), issn 0120-532362

Concretamente, Suárez rechazaría dos puntos centrales de la tesis de Quine: 
su idea de que la matemática predice hechos del mundo, y su compromiso onto-
lógico con entidades matemáticas. Sobre lo primero, se acoge más a una tesis witt-
gensteiniana, pues considera que las verdades matemáticas son analíticas y que su 
función es explicitar. Sobre lo segundo, parece no querer acogerse a ningún tipo 
de compromiso con la existencia de entes matemáticos abstractos precisamente 
porque las proposiciones matemáticas no describen ningún tipo de entidades.

Según lo dicho, Suárez y Quine coinciden solamente a la hora de reconocer 
el hecho de que la matemática cumple un papel decisivo en el éxito de la aplica-
ción de la ciencia empírica. Sin embargo, Suárez no comparte el análisis que 
Quine hace de este hecho ni las conclusiones que de él saca sobre la naturaleza de 
la matemática. En este sentido Suárez quizá encuentre mejores compañeros de 
ruta entre quienes se oponen al argumento de la indispensabilidad de Quine. 

El argumento de la indispensabilidad ha sido duramente objetado por H. 
Field (1980), P. Maddy (1997), E. Sober (1993) y I. Hacking (2014). Algunos de 
sus argumentos críticos coinciden parcialmente con afirmaciones de Suárez 
(Maddy, 1997 y Sober, 1993, por ejemplo), pero en ninguno de esos casos ellos 
han defendido nada parecido a la tesis central del saca-jugos teorético. 

Field ha centrado su ataque en un proyecto de nominalización de los enun-
ciados matemáticos que hace que ellos pierdan todo contenido empírico. 
Maddy, por otro lado, se ha concentrado en el estudio de las prácticas científicas 
intentando mostrar que los científicos no operan considerando que existan en-
tidades matemáticas, sino que tienen una serie de actitudes con diverso grado de 
compromiso ontológico. Sober ha intentado mostrar que la teoría matemática 
carece de las posibilidades de confirmación de la teoría empírica y, por eso, no 
tiene sentido atribuirle compromisos ontológicos equivalentes a los de las cien-
cias naturales. Hacking, finalmente, ha estudiado también las prácticas científi-
cas, para concluir que el matemático de oficio no hace consideraciones 
ontológicas al trabajar en sus demostraciones, aunque parece sentirse atraído 
por la idea de que existen ciertas realidades matemáticas. Estas realidades quizá 
no merezcan llamarse Seres, como cuando se habla del Ser con mayúscula, sino 
de seres, con minúscula.



Universitas Philosophica, 32(64) issn 0120-5323

In memoriam

63

La tesis del saca-jugos teorético no encaja en el marco general del debate 
planteado por los objetores de Quine, pues parte de una radical separación de las 
líneas gruesas que lo han pautado: la matemática no predice, explicita. 

Si esto es así, tenemos que aceptar que la tesis de Suárez participa del debate 
sobre la aplicabilidad de la matemática a la ciencia, pero señalando una perspec-
tiva que no ha sido considerada ni por los defensores del argumento de la indis-
pensabilidad, como Quine, ni por quienes se oponen a tal argumento, como 
Maddy o Hacking. Si hay pensadores afines a las ideas del profesor Suárez, habrá 
que buscarlos en otras latitudes teóricas. 

Desde muy temprano en su filosofía Wittgenstein sostuvo que las constantes 
lógicas no representan nada. “Mi pensamiento fundamental es que «las constan-
tes lógicas» no representan.” (Wittgenstein, 1921, 4.0312). Suárez considera 
que a lo largo de su desarrollo filosófico Wittgenstein no cambió su manera de 
pensar respecto de este punto (Suárez, 1987, p. 73). Esta posición negativa es 
solo una cara de la moneda que al ser volteada dice: “Una proposición matemá-
tica funciona para explicitar o mostrar lo que es esencial en nuestras formas de 
pensamiento y lenguaje.” (Suárez, 1987, p. 72). Dicho brevemente, las proposi-
ciones de la lógica y la matemática no dicen, muestran. 

Esta tesis se conoce actualmente como el expresivismo lógico: las constantes 
lógicas no representan, explicitan. El expresivismo lógico es hoy una teoría bas-
tante reconocida en la filosofía del lenguaje, pues se ha convertido en una de las 
banderas de la escuela de Pittsburg. Las primeras formulaciones de la idea datan 
del tiempo de Sellars, y hoy en día su principal promotor es Robert Brandom. 
Así se ve en la siguiente frase:

El expresivismo acerca de la lógica significa que Frege trata el vocabulario 
lógico como poseedor de una función expresiva característica: explicitar las 
inferencias que se encuentran implícitas en los contenidos conceptuales de 
los conceptos no lógicos. (Brandom, 2000, p. 76)

Como se ve en esta cita, el expresivismo lógico de Brandom defiende una 
posición que se antoja afín, al menos en sus puntos básicos, a la tesis del saca-jugos 
teorético de Suárez. Sin embargo, no hay en la obra del pensador norteamericano 
algo parecido a la tesis del saca-jugos, pues Brandom no se ha movido a la filosofía 
de la matemática, ni ha enfrentado el problema de su aplicabilidad en la ciencia 
empírica. Precisamente por eso aquí hay un campo de trabajo por explorar.



In memoriam

Universitas Philosophica, 32(64), issn 0120-532364

5. Consideraciones finales

Los textos sobre filosofía de la matemática de Luis Eduardo Suárez han 
sido tratados como materiales de divulgación o exhortaciones para sus estudian-
tes, tal como mostramos en la segunda parte de este trabajo. El mismo profesor 
Suárez pudo motivar esta lectura con frases como “el presente artículo no intenta 
superar el carácter introductorio a la filosofía de la matemática que se quiso im-
primir al trabajo anterior” (Suárez, 1985, p. 79). No obstante, en este asunto el 
historiador de la filosofía debe ser cauto, pues, como dijo el profesor Alfonso 
Flórez, Luis Eduardo Suárez fue un hombre “modesto en sus modos personales, 
ajeno a todo afán de figurar y a la aspiración de honores y de reconocimientos.” 
(Flórez, 2014). 

He intentado mostrar que en el caso particular de la aplicabilidad de la mate-
mática a la ciencia empírica el profesor Suárez sostuvo una tesis que encuentra 
aspectos originales como interpretación del pensamiento de Wittgenstein, como 
contribución al debate sobre el argumento de la indispensabilidad, y también 
como horizonte de investigación para el expresivismo lógico reciente. Cuando 
consideramos el tema de la relación entre la ciencia y la matemática, el profesor 
Suárez se muestra como un wittgensteiniano objetor de Quine, uno de los autores 
que más trató en sus cursos de los años noventa y posteriores, como un pensador 
ligeramente afín a la escuela de Pittsburg, sobre la que estuvo trabajando asidua-
mente durante los últimos años, pero que, en todo caso, desarrolló tesis aún no 
exploradas por los filósofos contemporáneos más afines a sus ideas. 

Estas ideas, que apenas son esbozos, llamados a una discusión, me animan a 
invitar a que tomemos en consideración las palabras del profesor:

Quisiera excitar a los jóvenes que aspiran a ser filósofos para que se inicien en 
algunos temas fascinantes de la Filosofía: los de la Filosofía de la Matemática 
(y otros conexos como la Filosofía de la Lógica) en los que muy poco o nada 
ha incursionado la filosofía colombiana. (Suárez, 1984, p. 66)

Con este modesto homenaje espero haber mostrado que una muy buena ma-
nera de aceptar esta invitación a iniciarse en los temas de la filosofía de la mate-
mática es, precisamente, la lectura y la discusión de la obra del profesor Luis 
Eduardo Suárez Fonseca.



Universitas Philosophica, 32(64) issn 0120-5323

In memoriam

65

Referencias

Brandom, R. ([2000] 2002). La articulación de las razones. Una introducción al 
inferencialismo. (Trad. E. de Bustos y E. Pérez). Madrid: Siglo XXI.

Cardona, C. (1995). Wittgenstein: filosofía y matemáticas. Bogotá: Ediciones 
Rosaristas.

Colyvan, M. (2015). Indispensability Arguments in the Philosophy of Mathe-
matics. E. Zalta. (Ed.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Actualiza-
ción de primavera de 2015.

Field, H. (1980). Science without Numbers: a Defense of Nominalism. Oxford: 
Blackwell.

Flórez, A. (2014). Luis Eduardo Suárez Fonseca. https://alflorez.wordpress.
com/ Recuperado el 24.10.14.

Giraldo, A.M. & Pérez, M.A. (2014). Presentación. Semillas de Wittgenstein. 
Cali: Pontificia Universidad Javeriana.

Gómez, A.L. (1988). Filosofía analítica y lenguaje cotidiano. Bogotá: USTA.
Gracia, J.; Rabossi, E.; Villanueva, E. & Dascal, M. (1985). El análisis filosófico en 

América Latina. México D.F.: Fondo de Cultura Económica.
Gutiérrez, C.B. (1964-1965). El solipsismo de Wittgenstein: Apreciación criti-

ca desde un punto de vista fenomenológico. I y II. Ideas y valores, 6(21-22, 
23-24), pp. 15-35, 103-120. 

Guzmán, D. (1985). La noción de gramática en Wittgenstein”. Cali: Ediciones 
de la fundación para la promoción de la filosofía. pp. 15-22.

Hacking, I. (2014). Why is there Philosophy of Mathematics at All? Cambridge: 
Cambridge University Press.

Holguín, M. (1986). Recepción e incidencia de la filosofía analítica. Tendencias 
actuales de la filosofía en Colombia (pp. 283-288). Bogotá: USTA.

Hoyos, G. (1976). Crítica al positivismo desde la racionalidad dialéctica. Razón 
y fábula, 40-41.

Maddy, P. (1997). Naturalism in Mathematics. Oxford: Clarendon Press.
Peña, J. (1993). Wittgenstein y el debate sobre la fundamentación de las mate-

máticas. Ideas y valores, 42(92-93), pp. 133-156.



In memoriam

Universitas Philosophica, 32(64), issn 0120-532366

Quine, W. van O. ([1981] 1986). Teorías y cosas. (Trad. A. Zirión). México: 
UNAM.

Rodríguez, C. (2002). La filosofía analítica en Colombia. Bogotá: El Búho.
Sierra, R. (1986). Recepción e incidencia de la filosofía analítica. Tendencias ac-

tuales de la filosofía en Colombia (pp. 289-292). Bogotá: USTA.
Sierra, R. (1985). Prólogo. R. Sierra. (Comp.), La filosofía en Colombia (siglo XX) 

(pp. 9-13). Bogotá: Procultura.
Sierra, R. (1977). Temas y corrientes de la filosofía colombiana en el siglo XX. 

Ensayos filosóficos. Bogotá: Instituto Colombiano de Cultura.
Sober, E. (1993). Mathematics and Indispensability. Philosophical Review, 102, 

pp. 35-57.
Wittgenstein, L. ([1921] 1984). Tractatus Logico-Philosophicus. (Trad. E. Tier-

no). Madrid: Alianza Editorial.


